
opusdei.org

A Santa Missa,
centro e raiz da vida
do cristão

Artigo de Ángel García Ibáñez,
Professor de Teologia dos
Sacramentos na Universidade
Pontifícia da Santa Cruz
(Roma), publicado no número
28 da revista Romana.

12/06/2010

«Sempre vos ensinei, filhas e filhos
queridíssimos, que a raiz e o centro
da vossa vida é o Santo Sacrifício do
altar» [i]. Em numerosas ocasiões, S.



Josemaria ensinou, tanto oralmente
como por escrito, que a Eucaristia é o
centro e a raiz da vida espiritual do
cristão.

Normalmente, costumava abordar
este tema, quando expunha na sua
pregação a doutrina católica sobre o
Sacrifício Eucarístico, bem como
quando falava da vocação cristã e de
viver em Cristo com alma sacerdotal.
«Se o Filho de Deus – escrevia em
1940 – se fez homem e morreu numa
Cruz, foi para que todos os homens
fossem uma só coisa com Ele e com o
Pai (cf. Jo 17, 22). Portanto, estamos
todos chamados a formar parte desta
unidade divina. Com alma
sacerdotal, fazendo da Santa Missa o
centro da nossa vida interior,
procuramos estar com Jesus, entre
Deus e os homens» [ii]. Exortava
todos para que fossem consequentes
com a centralidade da Eucaristia na
vida da Igreja e de cada cristão,
colocando todos os dias a existência



inteira no altar do Sacrifício
Eucarístico: «Luta por conseguir que
o Santo Sacrifício do Altar seja o
centro e a raiz da tua vida interior,
de maneira que toda a jornada se
converta num acto de culto –
prolongamento da Missa que ouviste
e preparação para a seguinte –, que
vai transbordando em jaculatórias,
em visitas ao Santíssimo, no
oferecimento do teu trabalho
profissional e da tua vida
familiar...» [iii]. E sua pregação era
acompanhada com o exemplo da
própria vida. Assim o testemunha
Mons. Álvaro del Portillo: «Durante
cerca de quarenta anos, dia após dia,
fui testemunha do seu empenho por
transformar cada jornada num
holocausto, num prolongamento do
Sacrifício do Altar. A Santa Missa era
o íman da sua heróica dedicação ao
trabalho e a raiz que vivificava a sua
luta interior, a sua vida de oração e
de penitência. Graças a essa união
com o Sacrifício de Cristo, a sua



actividade pastoral adquiriu um
valor santificador impressionante:
verdadeiramente, em cada um dos
seus dias, tudo era operatio Dei, Opus
Dei, um autêntico caminho de
oração, de intimidade com Deus, de
identificação com Cristo na sua
entrega total para a salvação do
mundo» [iv].

Neste estudo, proponho-me
considerar, em primeiro lugar, o
fundamento dogmático e o conteúdo
teológico da expressão a Santa Missa
é o centro e a raiz da vida do cristão,
tão frequentemente utilizada por S.
Josemaria; depois, procurarei
mostrar, servindo-me também dos
seus ensinamentos, o que a dita
expressão implica na existência
quotidiana do cristão.

1. A Eucaristia, perpetuação no
tempo da Igreja da corrente de
Amor trinitário pelos homens



Aqueles que se aproximam dos textos
de S. Josemaria constatam
rapidamente o profundo sentido da
filiação divina que neles se reflecte e
a perspectiva trinitária presente em
todos os seus escritos [v]. No que se
refere à Eucaristia, na homilia A
Eucaristia, Mistério de Fé e de Amor,
pronunciada no dia 14 de Abril de
1960, Sexta-Feira Santa, introduz-nos
na consideração do Mistério
Eucarístico nos seguintes termos:

O Deus da nossa fé não é um ser
longínquo, que contempla com
indiferença a sorte dos homens, os
seus afãs, as suas lutas, as suas
angústias. É um pai que ama os seus
filhos até ao ponto de enviar o Verbo,
Segunda Pessoa da Santíssima
Trindade, a fim de, com a sua
encarnação, morrer por nós e nos
redimir. É ele ainda o mesmo Pai
amoroso que agora nos atrai
suavemente para Si, mediante a



acção do Espírito Santo que habita
nos nossos corações.

«A alegria da Quinta-Feira Santa
parte, portanto, do facto de nós
compreendermos que o Criador se
desfez em carinho pelas suas
criaturas. Nosso Senhor Jesus Cristo,
como se já não fossem suficientes
todas as outras provas da sua
misericórdia, institui a Eucaristia
para que possamos tê-Lo sempre
perto de nós e porque – tanto quanto
nos é possível entender – movido
pelo seu Amor, Ele, que de nada
necessita, não quis prescindir de nós.
A Trindade apaixonou-se pelo
homem, elevado à ordem da graça e
feito à sua imagem e semelhança,
redimiu-o do pecado – do pecado de
Adão que se propagou a toda a sua
descendência e dos pecados pessoais
de cada um – e deseja vivamente
morar na nossa alma, como diz o
Evangelho: se alguém Me ama,
guardará a minha palavra, e Meu Pai



o amará, e nós viremos a ele, e
faremos nele morada: Esta corrente
trinitária de amor pelos homens
perpetua-se de maneira sublime na
Eucaristia» [vi].

A presença e a actuação da Trindade
no Sacrifício eucarístico constitui o
núcleo central das suas reflexões. «A
Santa Missa (…) é a doação da
Trindade à Igreja. Compreende-se
assim que a Missa seja o Centro e a
raiz da vida espiritual do cristão [vii].
Para S. Josemaria, a centralidade da
Eucaristia e o seu valor basilar na
vida cristã fundamenta-se no que ela
contém e nos dá a participar. A
Eucaristia manifesta-nos e faz-nos
participantes do amor do Pai, que no
seu plano salvífico enviou o seu Filho
unigénito ao mundo para nos
redimir e nos dar a vida eterna (cf. Jo
3,16-17). Mostra-nos e oferece-nos o
amor do Filho, o Pão descido do Céu
que, obediente à vontade do Pai,
entregou a sua vida por nós (cf. Jo, 6,



32-38; Mt 26, 28). Revela-nos e
comunica-nos o amor do Espírito
Santo, por acção do qual o Verbo se
fez carne (cf. Mt 1,20; Lc 1,35), e
continua a tornar-se presente entre
nós em cada celebração da Eucaristia
oferecendo-nos a sua carne
vivificada pelo Espírito (cf. Jo
6,51-57.63).

«Toda a Trindade está presente no
sacrifício do Altar. Por vontade do
Pai, com a cooperação do Espírito
Santo, o Filho oferece-Se em oblação
redentora» [viii]. Todas as vezes que
a Igreja celebra a Eucaristia, o
Senhor torna-se presente nos signos
sacramentais do pão e do vinho, no
acto de oferecer a própria vida ao Pai
para libertar a humanidade inteira
da escravidão do pecado. Em Cristo e
com Cristo torna-se presente a sua
obra salvífica, o Sacrifício da nossa
redenção na plenitude do Mistério
Pascal, ou seja, da sua Paixão, Morte
e Ressurreição. Não se trata de uma



presença estática, puramente
passiva, já que Ele se torna presente
com o dinamismo salvífico da sua
Morte e Ressurreição gloriosa. Torna-
se presente como Pessoa que vem ao
nosso encontro para nos redimir,
para nos manifestar o seu amor, para
nos dar a sua própria vida com o Pão
da vida eterna e o Cálice da salvação
perpétua, para nos unir a Si e tornar
possível que n’Ele – em Cristo e sob a
acção do Espírito Santo – restituamos
ao Pai, em acção de graças, tudo o
que do Pai procede.

«O amor da Trindade pelos homens
faz com que, da presença de Cristo
na Eucaristia, nasçam para a Igreja e
para a humanidade todas as
graças» [ix]. Desta corrente trinitária
de amor que o Santíssimo
Sacramento nos oferece, provém a
força que permite aos cristãos viver
em Cristo, animados por um só
espírito, como filhos do Único Pai,
amando até ao dom total de si



mesmos, plenamente comprometidos
na edificação da Igreja e na
transformação do mundo segundo o
projecto divino. A Eucaristia não é
um mistério que só possamos
admirar à luz da fé, é infinitamente
mais, porque neste sacramento Jesus
Cristo convida-nos a acolher a
salvação que Ele nos promete, a
receber os dons sacrificiais do seu
Corpo e do seu Sangue como
alimento de vida eterna, permitindo-
nos entrar em comunhão com Ele,
com a sua Pessoa e o seu Sacrifício,
em comunhão com todos os
membros do seu Corpo Místico, que é
a Igreja.

A seguir, considerar-se-á esta
presença do Sacrifício Redentor na
Eucaristia e em que consiste a nossa
participação nele. Em primeiro lugar,
recordaremos de forma sintética a
doutrina elaborada pela tradição
teológico-dogmática e pelo
Magistério do século XX; depois,



expor-se-á o ensinamento que, no
referido contexto histórico-teológico,
S. Josemaria Escrivá nos proporciona
sobre a participação do cristão no
Sacrifício eucarístico.

2. A Eucaristia, Sacrifício de Cristo
e da Igreja: via de acesso ao Pai, no
Filho, pelo Espírito santo 2.1. A
doutrina formulada pela tradição
teológica e pelo Magistério do
século XX

«O nosso Salvador instituiu na última
Ceia, na noite em que foi entregue, o
Sacrifício eucarístico do seu Corpo e
do seu Sangue para perpetuar pelo
decorrer dos séculos, até Ele voltar, o
Sacrifício da cruz, confiando à Igreja,
sua esposa amada, o memorial da
sua morte e ressurreição:
sacramento de piedade, sinal de
unidade, vínculo de caridade,
banquete pascal em que se recebe
Cristo, a alma se enche de graça e nos
é concedido o penhor da glória



futura» [x]. Este texto do Concílio
Vaticano II proporciona-nos uma
síntese dos diversos aspectos do
Mistério Eucarístico: a Eucaristia é
simultaneamente sacrifício (em
relação de identidade sacramental
com o Sacrifício da Cruz), memorial
da Morte e Ressurreição do Senhor,
sacramento da sua presença pessoal,
banquete pascal (da nova Páscoa da
Igreja peregrina), signo e causa da
unidade da Igreja, garantia da
plenitude escatológica. Nele
encontramos claramente vincado o
conteúdo essencial da Eucaristia e o
fim que moveu o Senhor quando a
instituiu: para perpetuar através dos
séculos, até à sua vinda, o Sacrifício
da Cruz e, desse modo, confiar à sua
Esposa amada – a Igreja – o
memorial da sua Morte e
Ressurreição.

2.1.1. A Eucaristia, presença
sacramental do Sacrifício redentor
de Jesus Cristo



A Eucaristia é sacrifício num sentido
“novo” relativamente aos sacrifícios
das religiões naturais e aos
sacrifícios rituais do Antigo
Testamento: é sacrifício porquanto o
sacramento-memorial instituído por
Cristo na última Ceia torna-se
presente, no hoje da celebração
litúrgica da Igreja, o único sacrifício
da nossa redenção [xi]. Ou seja, é
sacrifício em relação directa – de
identidade sacramental, como
dissemos – com o Sacrifício único,
perfeito e definitivo da Cruz. Esta
relação foi instituída por Jesus Cristo
na última Ceia, quando entregou aos
Apóstolos, sob as espécies de pão e
vinho, o seu Corpo oferecido em
sacrifício e o seu Sangue derramado
em remissão dos pecados,
antecipando no rito memorial o que
viria a acontecer historicamente,
pouco tempo depois, no Gólgota. A
partir de então, a Igreja, sob o guia e
a virtude do Espírito Santo, não cessa
de cumprir o mandato que Jesus



Cristo deu aos seus discípulos: «fazei
isto em minha memória» (Lc 22,19; 
1Cor 11,24-25). Deste modo anuncia –
torna presente com a palavra e o
sacramento – «a Morte do Senhor [o
seu Sacrifício: cf. Ef 5,2; Heb 9,26], até
que Ele venha» (1Cor 11,26).

Este anúncio, esta proclamação
sacramental do Mistério Pascal do
Senhor, é de particular eficácia, pois
não só representa in signo ou in
figura o Sacrifício redentor de Cristo,
como também se torna
verdadeiramente presente a sua
Pessoa e o evento salvífico
comemorado. O Catecismo da Igreja
Católica expressa-o do seguinte
modo: «A Eucaristia é o memorial da
Páscoa de Cristo, a actualização e a
oferenda sacramental do seu único
sacrifício, na liturgia da Igreja que é
o seu corpo» [xii].

O fundamento desta perene
actualidade do sacrifício redentor do



Senhor encontra-se na própria
Pessoa de Cristo – o Filho encarnado
e glorificado do Pai – e na eficácia
dos sacramentos que confiou à sua
Igreja: «Na liturgia da Igreja, Cristo
significa e realiza principalmente o
seu mistério pascal. Durante a sua
vida terrena, Jesus anunciava pelo
seu ensino e antecipava pelos seus
actos o seu mistério pascal. Uma vez
chegada a sua «Hora» (cf. Jo 13,1;
17,1), Jesus vive o único
acontecimento da história que não
passa jamais: morre, é sepultado,
ressuscita de entre os mortos e senta-
Se à direita do Pai «uma vez por
todas» (Rm 6, 10; Heb 7, 27; 9, 12). É
um acontecimento real, ocorrido na
nossa história, mas único; todos os
outros acontecimentos da história
acontecem uma vez e passam,
devorados pelo tempo. Pelo
contrário, o mistério pascal de Cristo
não pode ficar somente no passado,
já que pela sua morte, Ele destruiu a
morte; e tudo o que Cristo é, tudo o



que fez e sofreu por todos os homens,
participa da eternidade divina, e
assim transcende todos os tempos e
em todos se torna presente. O
acontecimento da cruz e da
ressurreição permanece e atrai tudo
para a vida» [xiii].

Isto pode explicar-se considerando o
Mistério de Jesus Cristo, o Homem-
Deus, cujos actos redentores
realizados na história, são
verdadeiramente actos do Filho de
Deus Pai. Ele, segunda Pessoa da
Santíssima Trindade, quando levou a
cabo o Sacrifício da nossa redenção
realizou-o na sua natureza humana
com a força do seu ser divino [xiv],
dando a tal acontecimento
fundamento e dimensão eterna.
Logo, o seu acto de oferta sacrificial,
embora tenha sido realizado num
tempo concreto da história, não
permaneceu circunscrito àquele
momento histórico, dado que
alcançou a eternidade divina [xv]. É



perenemente actual no “hoje eterno”
do seu ser divino e na sua eterna
visão e amor beatíficos, sem
interrupção nem reiteração; está
inseparavelmente unido à Pessoa do
Filho de Deus feito homem. Por isso,
quando se fala da oblação do Senhor
na Missa, não deve entender-se como
um novo acto oblativo de Cristo, mas
apenas como a perenidade da acção
sacrificial cumprida “uma vez para
sempre” (cf. Heb7,25-27) [xvi].

Quando a Igreja celebra a Eucaristia,
actualiza-se sacramentalmente o
Sacrifício redentor da Cruz na
plenitude do Mistério Pascal de Jesus
Cristo, visto que se re-presenta de
modo misterioso, mas real, a Pessoa
de Cristo, do único Cristo existente,
ressuscitado e glorioso. Assim, torna-
se presente a própria Vítima do
Gólgota, agora gloriosa; o mesmo
Sacerdote, Jesus Cristo; o mesmo acto
sacrificial (a oferta primordial da
Cruz) inseparavelmente unido à



presença sacramental de Cristo;
oferta sempre actual em Cristo
ressuscitado e glorioso. Só muda a
manifestação externa desta entrega:
no Calvário, mediante a Paixão e
Morte de Cruz; na Missa, através do
signo-memorial: a dupla consagração
do pão e do vinho no contexto da
Oração Eucarística (imagem
sacramental da imolação da Cruz)
[xvii]. Por vontade do próprio Cristo,
este acto salvífico, eterno, ficou
vinculado à história e torna-se
presente no tempo e no espaço onde
se celebra o memorial instituído por
Ele na última Ceia. O Catecismo da
Igreja Católica afirma-o deste modo:
«Quando a Igreja celebra a
Eucaristia, faz memória da Páscoa de
Cristo, e esta torna-se presente: o
sacrifício que Cristo ofereceu na cruz
uma vez por todas, continua sempre
actual (cf. Heb 7, 25-27)» [xviii].

Até aqui, tratámos da Eucaristia
como presença do Sacrifício redentor



de Cristo na plenitude do seu
Mistério Pascal. Mas será que
poderemos dizer que a Eucaristia é
também Sacrifício da Igreja?

2.1.2. A Eucaristia, Sacrifício de
Cristo e da Igreja

A Eucaristia é o Sacrifício da Igreja,
não só porque lhe foi entregue o
memorial sacramental do sacrifício
redentor de Cristo, como também
cada vez que se celebra o Mistério
Eucarístico participa no Sacrifício do
seu Senhor, entrando em comunhão
com Ele – com a sua oferta sacrificial
ao Pai – e com os bens da redenção
que Ele nos obteve. Toda a Igreja
oferece e é oferecida em Cristo ao Pai
pelo Espírito Santo. Assim o afirma a
tradição viva da Igreja, tanto nos
textos da liturgia como no ensino dos
Padres e do Magistério. O
fundamento desta doutrina
encontra-se no princípio de união e
cooperação entre Cristo e os



membros do seu Corpo, claramente
exposto pelo Concílio Vaticano II:
«Em tão grande obra, que permite
que Deus seja perfeitamente
glorificado e que os homens se
santifiquem, Cristo associa sempre a
si a Igreja, sua esposa muito
amada» [xix].

A Igreja oferece com Cristo

A participação da Igreja – o Povo
sacerdotal, hierarquicamente
estruturado – na oferta do Sacrifício
Eucarístico está fundada no mandato
de Jesus: «fazei isto em memória de
Mim», e reflecte-se na fórmula
litúrgica «memores... offerimus...
gratias agentes» frequentemente
utilizada nas Orações Eucarísticas da
Igreja Antiga [xx] e igualmente
presente nas actuais Orações
Eucarísticas [xxi].

Como atestam os textos da liturgia
eucarística, os fiéis não são meros
espectadores de um acto de culto



realizado pelo sacerdote celebrante.
Todos os presentes podem e devem
participar na oferta do Sacrifício
Eucarístico, porque em virtude do
Baptismo foram incorporados e
formam parte da «geração escolhida,
do sacerdócio real, da nação santa,
do povo adquirido por Deus» (1 Pe 2,
9); ou seja, do novo Povo de Deus em
Cristo, que Ele próprio continua a
reunir em torno de Si para que de
um confim ao outro da terra ofereça
ao seu nome um sacrifício perfeito
(cf. Ml 1,10-11). Oferece não só o
culto espiritual do sacrifício das
próprias obras e da totalidade da sua
existência, mas também – em Cristo e
com Cristo – a Vítima perfeita, santa
e imaculada. Tudo isto comporta o
exercício do sacerdócio comum dos
fiéis na Eucaristia.

Sobre este último ponto, convém
recordar que a dita oblação se
cumpre por meio do sacerdote
celebrante no preciso momento da



consagração, quando em nome e na
pessoa de Cristo torna presente o seu
Corpo e o seu Sangue, e se realiza o
acto de oferenda sacrificial do
Senhor – n’Ele e com Ele – e de toda a
Igreja, representada visivelmente na
assembleia dos fiéis [xxii].
Finalmente, no que respeita ao
sentido das orações da anamnesis,
onde se sublinha o “serviço
sacerdotal” realizado pela Igreja (ou
a sua acção oblativa), convém
precisar que não se devem entender
como se a Igreja procurasse oferecer
– só ou com Cristo glorificado – um
novo sacrifício, diverso ou justaposto
ao da Cruz do Senhor. A fórmula 
memores...offerimus... gratias
agentes, não é outra coisa que a
explicação, mediante um texto
litúrgico, da vontade da Igreja, Corpo
Místico de Cristo, de oferecer e
oferecer-se com a sua Cabeça (não
pretende substituir o Senhor na
oferta do seu sacrifício, ou actuar
como mediadora entre Cristo e o Pai).



O sujeito do mistério do culto,
rigorosamente falando, é Cristo. Mas
com Cristo intervém sempre a Igreja,
não porque seja capaz por si própria
de participar na obra salvadora, mas
enquanto é Corpo e Esposa do seu
Senhor [xxiii].

A acção da Igreja é receptiva (recebe
de Cristo a salvação e a própria vida
do seu Senhor, quando na
representação sacramental dos seus
actos salvíficos lhe dá acesso ao seu
ministério). Mas a esta passividade
na recepção une-se a sua actividade
na colaboração, que se torna possível
graças ao baptismo dos fiéis
incorporados em Cristo e feitos
capazes de cooperar com Ele. Esta
colaboração da Igreja alcança o cume
ao participar no Sacrifício do seu
Senhor. Quando a Igreja
(hierarquicamente ordenada, o
sacerdote celebrante e os outros fiéis)
oferece externamente o Sacrifício
Eucarístico e se une interiormente ao



acto sacrificial da Cruz, o Sacrifício
de Cristo converte-se também no
Sacrifício da Igreja. «É o mesmo
sacrifício, sendo apenas diverso o
modo de o oferecer, como diz o
Concílio de Trento: sola offerendi
ratione diversa. Logo, este Sacrifício
[a Santa Missa] é o verdadeiro
Sacrifício da Igreja, porque ela
realiza agora pela sua própria
iniciativa o Sacrifício que o Senhor
lhe transmitiu. Na qualidade de
Corpo e Esposa, ou seja, graças ao seu
acto de oblação, livre e espontâneo,
embora seja realizado segundo o
mandato e o poder da Cabeça e do
Esposo, torna próprio o acto
sacrificial da sua Cabeça. Deste
modo, o Sacrifício de Cristo, sem que
nada se lhe acrescente, converte-se
no Sacrifício da Igreja, e assim se
converte em alguma coisa nova e
diferente, sem que se lhe acrescente
nada de especial, nem tenha
necessidade de ser
completado» [xxiv].



Na sua acção de graças, a Igreja
apresenta ao Pai o que d’Ele recebeu,
pedindo-Lhe a aplicação dos bens
salvíficos da Cruz e a graça de
formar em Cristo um só corpo e um
só espírito. Resumindo, entre a oferta
da Igreja e a de Cristo não há
justaposição, mas identificação. Os
fiéis não oferecem um sacrifício
diferente do de Cristo, pois ao
unirem-se a Ele, tornam possível que
Ele incorpore a oblação da Igreja à
sua, «de tal modo que a oferenda da
Igreja acaba por ser a mesma de
Cristo» [xxv]. E é Ele, Jesus Cristo,
quem oferece o sacrifício dos fiéis
incorporando-o ao seu [xxvi]. A
relação entre estes dois aspectos
«não se pode caracterizar como
justaposição nem como sucessão,
mas como presença de um no
outro» [xxvii].

A Igreja é oferecida com Cristo



A Igreja, em união com Cristo, não só
oferece o Sacrifício eucarístico, mas é
também oferecida com ele, pois
como Corpo e Esposa está
inseparavelmente unida à sua
Cabeça e ao seu Esposo.

O ensino dos Padres é muito claro a
este respeito. Para S. Cipriano, a
Igreja oferecida (a oblação invisível
dos fiéis) está simbolizada na oferta
litúrgica dos dons do pão e do vinho
misturado com gotas de água como
matéria do Sacrifício do Altar
[xxviii]. Para S. Agostinho é claro que
no Sacrifício do Altar toda a Igreja é
oferecida com o seu Senhor, e que
isto se manifesta na própria
celebração sacramental: «Toda a
cidade redimida, ou seja, a
assembleia comunitária dos santos, é
oferecida a Deus como um sacrifício
universal pela mediação do Sumo
Sacerdote que, sob a forma de
escravo, se ofereceu por nós na sua
Paixão a fim de fazer de nós o corpo



de tão grande Cabeça… Este é o
sacrifício dos cristãos: «sendo muitos,
não formamos mais que um só corpo
em Cristo» (Rm 12, 5). A Igreja
celebra este mistério no sacramento
do altar, bem conhecido dos fiéis,
onde se mostra que no que ela
oferece se oferece a si
própria» [xxix]. Para S. Gregório
Magno, a celebração da Eucaristia é
um estímulo para que imitemos o
exemplo do Senhor, oferecendo a
nossa vida ao Pai tal como Jesus fez,
deste modo chegará a nós a salvação
que provém da Cruz do Senhor [xxx].

A própria liturgia eucarística não
deixa de expressar a participação da
Igreja, sob o influxo do Espírito
Santo, no Sacrifício de Cristo: «Olhai
benignamente para a oblação da
vossa Igreja: vede nela a Vítima que
nos reconciliou convosco, e fazei, que
alimentando-nos do Corpo e Sangue
do vosso Filho, cheios do seu Espírito
Santo, sejamos em Cristo um só



corpo e um só espírito. O Espírito
Santo faça de nós uma oferenda
permanente…» [xxxi]. De modo
semelhante se pede na Oração
Eucarística IV: «Olhai, Senhor, para
esta oblação que preparaste para a
vossa Igreja; e concedei, por vossa
bondade, a quantos vamos participar
do mesmo pão e do mesmo cálice,
que, reunidos pelo Espírito Santo
num só corpo, sejamos em Cristo
uma oferenda viva para louvor da
vossa glória».

Relativamente ao Magistério
contemporâneo, basta citar este texto
do Catecismo da Igreja Católica: «A
Eucaristia é igualmente o sacrifício
da Igreja. A Igreja, que é o corpo de
Cristo, participa na oblação da sua
Cabeça. Com Ele, ela própria é
oferecida integralmente. Ela une-se à
sua intercessão junto do Pai em favor
de todos os homens. Na Eucaristia, o
sacrifício de Cristo torna-se também
o sacrifício dos membros do seu



corpo. A vida dos fiéis, o seu louvor,
o seu sofrimento, a sua oração e o
seu trabalho unem-se aos de Cristo e
à sua oblação total, adquirindo assim
um novo valor. O sacrifício de Cristo
presente sobre o altar proporciona a
todas as gerações de cristãos a
possibilidade de se unirem à sua
oblação» [xxxii].

A doutrina enunciada tem uma
importância fundamental para a
vida cristã. Os fiéis são todos
chamados a participar na Santa
Missa com esta intenção: oferecer a
sua própria vida sem mancha de
pecado ao Pai, com Cristo, Vítima
imaculada, em sacrifício espiritual-
existencial, restituindo-Lhe com
amor filial e em acção de graças tudo
o que d’Ele receberam. Deste modo, a
caridade divina – «a corrente de
amor trinitário» – transformará a sua
vida inteira.



2.2. A participação no Sacrifício
Eucarístico no ensinamento de S.
Josemaria Escrivá

Nos escritos de S. Josemaria
manifesta-se uma visão
profundamente unitária dos diversos
aspectos do Mistério Eucarístico. De
modo particular, sublinha a
dimensão sacrificial da liturgia
eucarística, considerando-a na
perspectiva adequada, ou seja, na
ordem da sacramentalidade da
Igreja: a Santa Missa é «o sacrifício
sacramental do Corpo e do Sangue de
Nosso Senhor» [xxxiii]. Com a
Tradição da Igreja, identifica esse
sacrifício sacramental com o
Sacrifício único do nosso Redentor:
«É o Sacrifício de Cristo, oferecido ao
Pai com a cooperação do Espírito
Santo, oblação de valor infinito, que
eterniza em nós a Redenção» [xxxiv].
E ao contemplar com os olhos da fé e
do amor esta realidade, descobre que
«neste Sacrifício [Santa Missa] se



encerra tudo aquilo que o Senhor
quer de nós» [xxxv]. Aquilo que Ele
deseja, quando participamos na
liturgia eucarística em todo o
momento da nossa existência.

Com efeito, o nosso Pai Deus quer
que vivamos tal como somos, como
filhos no Filho, identificados com
Cristo no amor e na obediência
filiais. Essa identificação realiza-se
de forma singular graças às
Eucaristia. Em Cristo, em comunhão
com o seu ser teândrico, podemos
viver em constante relação filial com
o Pai (cf. Jo 6, 57); e o Pai derrama
sobre nós a sua paternidade
transbordante de amor. Além disso,
mediante a comunhão do corpo de
Cristo com a sua humanidade
vivificada pelo Espírito, entramos
também em comunhão com a
terceira Pessoa da Santíssima
Trindade, recebendo a força do amor
do Espírito Santo, que tudo cria,
renova, inflama e santifica. Ele



cristifica-nos e faz-nos sentir a nossa
filiação divina em Cristo. Nesta linha,
escrevia S. Josemaria: «Na Santa
Missa, a vida da graça encaminha-se
para a sua plenitude, que foi
depositada em nós pelo Baptismo, e
que cresce, fortalecida pela
Confirmação. Quando participamos
na Eucaristia, escreve S. Cirilo de
Jerusalém, experimentamos a
espiritualízação deificante do
Espírito Santo, que além de nos
configurar com Cristo, como sucede
no Baptismo, nos cristifica
integralmente, associando-nos à
plenitude de Cristo Jesus (S. Cirilo de
Jerusalén, Catecheses, 22, 3). A efusão
do Espírito Santo, na medida em que
nos cristifica, leva-nos a reconhecer
como filhos de Deus. O Paráclito, que
é caridade, ensina-nos a fundir com
essa virtude toda a vida. Por isso,
feitos uma só coisa com Cristo,
consummati in unum (Jo 17,23).,
podemos ser entre os homens o que
Santo Agostinho afirma da



Eucaristia: sinal de unidade, vínculo
de Amor (S. Agustín, In Ioannis
Evangelium tractatus, 26, 13: PL 35,
1613)» [xxxvi].

A contemplação do amor que Cristo
nos manifesta na Eucaristia e,
sobretudo, a identificação com Ele –
pela fé, a graça cristiconformante do
sacramento e a acção do Paráclito na
alma – não pode deixar indiferente
ou passivo nenhum cristão que
participe no Sacrifício Eucarístico.
«Para corresponder a tanto amor –
afirma S. Josemaria –, é preciso que
haja da nossa parte uma entrega
total do corpo e da alma» [xxxvii]. É
necessário que nos entreguemos
como Ele: por amor e com doação
total, incondicional, humilde,
escondida e perseverante.

O que Deus espera de nós em cada
celebração eucarística é que
saibamos aderir plenamente às
palavras de Jesus Cristo: tomai, todos,



e comei… isto é o meu Corpo, que
será entregue por vós e por todos
para remissão dos pecados. O
mandato do Senhor, fazei isto (o que
Eu fiz) em memória de Mim, exige
não só que o celebrante repita as
suas palavras e gestos, mas também
que acolhamos com fé e amor o dom
que Ele nos dá e, unidos a Ele,
saibamos entregar-nos ao Pai, no
Espírito Santo, pela salvação do
mundo.

Os fiéis – a totalidade do Povo de
Deus e não apenas o sacerdote
celebrante – estão todos chamados a
viver deste modo a Eucaristia, ou
seja, a actualizar a sua entrega a
Nosso Senhor no momento da
consagração dos dons em que, com a
presença da Pessoa de Cristo, se
actualiza o acto de oferta sacrificial e
nos tornamos, no momento da
comunhão, uma só coisa com a
Vítima divina [xxxviii]. Apesar de só
o ministro sacramentalmente



ordenado – bispo ou sacerdote –
estar habilitado para agir in persona
Christi no Sacrifício eucarístico, a
verdade é que a celebração
eucarística afecta e compromete
cada um dos presentes, os quais, em
virtude do sacerdócio comum dos
fiéis (ou seja da sua participação no
sacerdócio de Cristo, recebida no
Baptismo), estão chamados a prestar
a Deus Pai um culto espiritual (Rm
12, 1), o sacrifício das suas vidas
unidas ao Sacrifício de Cristo.

S. Josemaria insistiu repetidamente
nesta doutrina da Igreja, ensinando a
renovar na Santa Missa o
oferecimento da própria vida e das
obras de cada dia, tudo quanto
somos e possuímos: a inteligência, a
vontade e a memória; o trabalho, as
alegrias e as contradições. Queria
colocar tudo sobre o altar para que
Deus Nosso Senhor o assumisse e lhe
atribuísse valor salvífico «nesse
instante supremo – o tempo une-se



com a eternidade – do Santo
Sacrifício da Missa» [xxxix]. Queria
dirigir a existência inteira, dia após
dia, para o Sacrifício eucarístico,
ensinando todos a viver com alma
sacerdotal. Antecipava assim o que o
Concílio Vaticano II afirmaria dos
fiéis cristãos: «Todos os seus
trabalhos, orações e
empreendimentos apostólicos, a vida
conjugal e familiar, o trabalho de
cada dia, o descanso do espírito e do
corpo, se forem feitos no Espírito, e
as próprias incomodidades da vida,
suportadas com paciência, se tornam
em outros tantos sacrifícios
espirituais, agradáveis a Deus por
Jesus Cristo (cf. 1 Pe 2, 5); sacrifícios
estes que são piedosamente
oferecidos ao Pai, juntamente com a
oblação do corpo do Senhor» [xl].

O que dissemos até agora acerca dos
fiéis aplica-se de modo especial ao
sacerdote celebrante: enquanto na
celebração eucarística actua in



persoma Christi, está chamado a
identificar-se de modo particular
com Cristo, Vítima e Sacerdote. O
oferecimento da própria vida ao Pai,
por Cristo e em Cristo, deve ser para
ele uma realidade em cada
celebração da Eucaristia. Neste
sentido afirma o Decr. Presbyterorum
Ordinis, os presbíteros «enquanto se
unem com a própria acção de Cristo
sacerdote, oferecem-se todos os dias
totalmente a Deus» [xli]. O que
realizam sacramentalmente sobre o
altar compromete a sua vida inteira:
estão chamados a entregarem-se
plenamente, em Cristo e com Cristo,
ao Pai, permitindo deste modo ao
Senhor que Ele assuma inteiramente
a sua existência e lhe dê plenitude de
sentido e valor redentor.

S. Josemaria era plenamente
consciente desta verdade, recordava-
a frequentemente aos sacerdotes e
vivia-a todos os dias no Sacrifício do
Altar:



«Pelo sacramento da Ordem, o
sacerdote torna-se efectivamente
apto para emprestar a Nosso Senhor
a voz, as mãos, todo o seu ser: é Jesus
Cristo quem, na Santa Missa, com as
palavras da consagração, transforma
a substância do pão e do vinho no
Seu Corpo, Alma, Sangue e
Divindade. Nisto se fundamenta a
incomparável dignidade do
sacerdote. Uma grandeza
emprestada, compatível com a
minha pequenez. Eu peço a Deus
Nosso Senhor que nos dê, a todos os
sacerdotes, a graça de realizar
santamente as coisas santas, e de
reflectir também na nossa vida as
maravilhas das grandezas do Senhor.
Nós, que celebramos os mistérios da
Paixão do Senhor, temos de imitar o
que fazemos. E então a hóstia
ocupará o nosso lugar diante de
Deus, se nós mesmos nos fizermos
hóstias. (S. Gregorio Magno, Diálogo
4, 59)» [xlii].



Mons. Álvaro del Portillo,
testemunha privilegiada da fé e do
amor com que S. Josemaria
celebrava todos os dias a Santa
Missa, disse-nos:

«Ao elevar o Pão eucarístico e o
Sangue de Nosso Senhor, repetia
sempre algumas orações – não em
voz alta, porque as rubricas da Missa
não o permitem, mas com a mente e
o coração –, com perseverança
heróica que durou dezenas de anos.

Concretamente, enquanto mantinha
a hóstia consagrada entre as mãos,
dizia: Meu Senhor e meu Deus, o acto
de fé do Apóstolo S. Tomé. Depois,
inspirando-se numa invocação
evangélica, repetia lentamente: 
Adauge nobis fidem, spem et
charitatem; pedia ao Senhor para
toda a Obra a graça de crescer na fé,
na esperança e na caridade.
Imediatamente a seguir, repetia uma
oração dirigida ao Amor



Misericordioso, que tinha aprendido
e vinha meditando desde a sua
juventude, mas que nunca utilizava
na pregação, somente após muitos
anos nos referiu que a recitava: Pai
Santo, pelo Coração Imaculado de
Maria, ofereço-Vos Jesus, vosso Filho
muito amado, e ofereço-me a mim
mesmo n’Ele, por Ele e com Ele, todas
as minhas intenções e em nome de
todas as criaturas. A seguir,
acrescentava a invocação: Senhor,
dai-nos a pureza e o gaudium cum
pace, a mim e a todos; pensando,
como é natural, nos seus filhos do
Opus Dei. Por fim, enquanto fazia a
genuflexão depois de ter elevado a
Hóstia e o Cálice, recitava a primeira
estrofe do hino eucarístico Adoro te
devote, latens deitas, e dizia ao
Senhor: Bem-vindo ao altar!

Tudo isto, repito, não o fazia só de
vez em quando, mas todos os dias, e
nunca mecanicamente, mas com



todo o amor e vibração
interior» [xliii].

Compreende-se facilmente a alegria
de S. Josemaria ao ler no Decreto 
Presbyterorum Ordinis algo que ele já
pregava há muitos anos: que a
celebração do Sacrifício eucarístico é
o «centro e a raiz de toda a vida do
presbítero, de tal maneira que aquilo
que se realiza sobre a ara do
sacrifício, isso mesmo procura
realizar em si a alma
sacerdotal» [xliv].

S. Josemaria viveu e ensinou a viver
esta entrega da própria vida ao
Senhor na Santa Missa («a nossa
Missa, Jesus…», escreverá no
Caminho [xlv]), com uma
radicalidade total, sem a limitar a um
propósito interior, formulado no
momento da celebração litúrgica.
«Devemos amar a Santa Missa, que
deve ser o centro do nosso dia. Se
vivemos bem a Missa, como não



havemos depois de continuar o resto
da jornada com o pensamento no
Senhor, com o desejo ardente de não
nos afastarmos da sua presença, para
trabalhar como Ele trabalhava e
amar como Ele amava?» [xlvi]. Por
outro lado, procurava fazer de todo o
dia uma Missa contínua, vivendo
quotidianamente uma existência
«totalmente eucarística» [xlvii]. A
propósito disto, afirmava em 1945:
«Deste modo, muito unidos a Jesus
na Eucaristia, conseguiremos a
contínua presença de Deus no meio
das ocupações habituais próprias da
situação de cada um neste peregrinar
terreno, procurando o Senhor em
cada momento e em todas as coisas.
Tendo nas nossas almas os mesmos
sentimentos de Cristo na Cruz,
conseguiremos que a nossa vida
inteira seja de reparação incessante,
de assídua petição e permanente
sacrifício por toda a humanidade,
porque o Senhor vos dará um
instinto sobrenatural para purificar



todas as acções, para as elevar à
ordem da graça e convertê-las em
instrumento de apostolado. Só assim
seremos almas contemplativas no
meio do mundo, como pede a vossa
vocação, e chegaremos a ser almas
verdadeiramente sacerdotais,
fazendo que tudo o que é nosso seja
um contínuo louvor a Deus» [xlviii].

Mais concretamente, mostrou de
maneira prática como colocar a
Santa Missa no centro da vida
quotidiana. Dividia as 24 horas do
dia em duas partes: «Até ao meio-dia
vivia a presença de Deus centrando-a
na acção de graças pela Missa
celebrada e, depois do Angelus,
começava a preparar-se para a Missa
do dia seguinte» [xlix]. Nesse tempo
de preparação, multiplicava actos de
fé, esperança e amor ao Senhor,
pedia-Lhe perdão pelos seus pecados
e pelos de todos os homens; pedia
incansavelmente “almas de apóstolo”
e renovava a intenção de colocar



sobre a patena todas as suas orações,
trabalhos, pensamentos e afectos,
alegrias e sofrimentos, para que o
Senhor assumisse tudo e lhe desse
valor redentor. S. Josemaria
considerou o ensino sobre a
participação dos fiéis no Sacrifício
Eucarístico como parte essencial do
ministério sacerdotal. «Todos os
afectos e necessidades do coração do
cristão encontram na Santa Missa o
melhor caminho: aquele que, por
Cristo, chega ao Pai no Espírito
Santo. O sacerdote deve pôr especial
empenho em que todos o saibam e
vivam. Não há actividade alguma
que possa antepor-se normalmente à
de ensinar e fazer amar e venerar a
Sagrada Eucaristia» [l]. E mais
adiante, sublinhando a unidade
entre a consagração e a missão do
presbítero, dirá: «Um sacerdote que
vive deste modo a Santa Missa –
adorando, expiando, impetrando,
dando graças, identificando-se com
Cristo –, e que ensina os outros a



fazer do Sacrifício do Altar o centro e
a raiz da vida do cristão,
demonstrará realmente a grandeza
incomparável da sua vocação» [li].

Como ensinava S. Josemaria Escrivá,
a centralidade da Eucaristia na
existência quotidiana do cristão deve
manifestar-se, de modo particular,
no cuidado da liturgia eucarística, na
fé e no amor com que cuidamos de
Deus nas coisas de Deus.

«Peço a todos os cristãos que rezem
muito por nós, sacerdotes, para que
saibamos realizar santamente o
Santo Sacrifício. Rogo-lhes que
mostrem um amor tão delicado à
Santa Missa, que nos leve, a nós,
sacerdotes, a celebrá-la com
dignidade – com elegância – humana
e sobrenatural: com asseio nos
paramentos e nos objectos
destinados ao culto, com devoção,
sem pressas.



Porquê pressa? Têm-na por acaso os
namorados ao despedir-se? Parece
que se vão embora e não vão: voltam
uma e outra vez, repetem palavras
correntes como se acabassem de as
descobrir... Não receeis aplicar
exemplos do amor humano, nobre,
limpo, às coisas de Deus. Se amarmos
o Senhor com este coração de carne -
não temos outro - não sentiremos
pressa em terminar esse encontro,
essa entrevista amorosa com
Ele» [lii].

O seu exemplo ficou bem gravado na
vida das suas filhas e dos seus filhos
no Opus Dei. «Desde o início do seu
ministério sacerdotal que se esforçou
por não dar lugar nem à rotina nem
à precipitação ao celebrar o Santo
Sacrifício, apesar da habitual
escassez de tempo para realizar as
suas múltiplas actividades pastorais.
Pelo contrário, tendia
espontaneamente a celebrar a Missa
com muito sossego, penetrando em



cada texto e no sentido de cada gesto
litúrgico, a tal ponto que, durante
muitos anos, teve de se esforçar
verdadeiramente – de acordo com o
que lhe diziam na direcção espiritual
– por ser mais rápido, para não
chamar a atenção e por saber que
está ao serviço dos fiéis que
contavam com tempo mais reduzido
para assistir à Missa. Neste contexto,
compreende-se o que escreveu em
1932 como um desabafo da sua alma:
“Ao celebrar a Santa Missa, deviam
parar os relógios”» [liii].

Os que foram testemunhas de como
S. Josemaria Escrivá celebrava a
Santa Missa são unânimes em
afirmar que, externamente, nunca se
viu nada de extraordinário ou
singular na sua Missa, embora fosse
impossível não apreciar a sua
profunda devoção [liv]. A sua
piedade alimentava-se dos textos
litúrgicos e manifestava-se na
variedade dos gestos – previstos na



liturgia eucarística – como os beijos
ao altar, símbolo de Cristo, as
inclinações de cabeça, as genuflexões
pausadas com que adorava o Santo
dos Santos [lv]. Vivia a Santa Missa e
ensinou todos a vivê-la como um
encontro pessoalíssimo com Cristo,
nosso Amor, e com todo o seu Corpo
Místico, a Igreja: «Viver a Santa
Missa é manter-se em oração
contínua, convencermo-nos de que,
para cada um de nós, este é um
encontro pessoal com Deus, em que
O adoramos, O louvamos, Lhe
pedimos, Lhe damos graças,
reparamos os nossos pecados, nos
purificamos e nos sentimos uma só
coisa em Cristo com todos os
cristãos» [lvi]. «Essa intensidade –
escreveu Mons. Álvaro del Portillo –
com que se unia pessoalmente ao
Sacrifício do Senhor na Eucaristia,
culminou em algo que não duvido
em considerar como um peculiar
dom místico, que o Padre nos contou
com grande simplicidade, ocorrido



no dia 24 de Outubro de 1966: “Nos
meus sessenta e cinco anos, fiz uma
descoberta maravilhosa. Encanta-me
celebrar a Santa Missa, mas ontem
custou-me um trabalho tremendo.
Que esforço! Vi que a Missa é
verdadeiramente Opus Dei, trabalho,
como foi um trabalho para Jesus
Cristo a sua primeira Missa: a Cruz.
Vi que o ofício do sacerdote, a
celebração da Santa Missa, é um
trabalho para confeccionar a
Eucaristia; que se experimenta dor,
alegria e cansaço. Senti na minha
carne o esgotamento de um trabalho
divino”» [lvii].

3. Eucaristia e vida em Cristo

Na Eucaristia, Jesus não nos deixou
apenas um sinal-recordação da sua
presença histórica entre os homens e
do seu Sacrifício com que concluiu a
nossa redenção. O seu amor
omnipotente tornou possível que
depois da sua Ascensão gloriosa ao



Céu, pudesse permanecer sempre na
Igreja, no Santíssimo Sacramento do
altar.

«Lembremo-nos da experiência tão
humana da despedida de duas
pessoas muito amigas. Desejariam
ficar sempre juntas, mas o dever – ou
seja o que for – obriga-as a afastar-se
uma da outra. Não podem, portanto,
continuar uma junto da outra, como
seria do seu gosto. Nestas ocasiões, o
amor humano, que por maior que
seja, é sempre limitado, costuma
recorrer aos símbolos. As pessoas
que se despedem trocam lembranças
entre si, talvez uma fotografia (…).

Ora o que não está na nossa mão,
consegue-o o Senhor. Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem, não
deixa um símbolo, mas uma
realidade. Fica Ele mesmo. Embora
vá para o Pai, permanece entre os
homens. Não nos deixará um simples
presente que nos faça evocar a sua



memória, alguma imagem que tenda
a apagar-se com o tempo (…). Sob as
espécies do pão e do vinho está Ele,
realmente presente, com o seu Corpo,
o seu Sangue, a alma e a sua
Divindade» [lviii].

A presença pessoal de Jesus Cristo –
do Filho encarnado e glorificado do
Pai – verdadeira, real e substancial,
está cheia de consequências para a
vida da Igreja e do cristão. Sendo
Cristo o Verbo do Pai (cf. Jo 1, 1; 1, 14;
14, 9-10), Aquele em quem «reside
corporalmente toda a plenitude da
divindade» (Cl 2, 9), o nosso Redentor
e Salvador (cf. Mt 26, 28; Act 4, 10-12; 
Rm 3, 23-24; 1Tm 2, 5-6; 1 Jo 2, 2),
compreende-se a extraordinária
potência santificante da Eucaristia:
entrando em Comunhão com Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem,
recebemos a própria vida divina (cf. 
Jo 1, 4), a luz que ilumina todo o
homem (cf. Jo 1, 9), a Verdade que
nos liberta (cf. Jo 8, 31-32), o Amor



que nos transforma (1 Jo 4, 16) e
todos os bens salvíficos que Ele, com
a sua Morte e Ressurreição, nos
alcançou.

Mediante a Eucaristia, a nova vida
em Cristo, iniciada no crente com o
Baptismo (cf. Rm 6, 3-4; Gl 3, 27-28),
pode-se consolidar e desenvolver até
alcançar a sua plenitude (cf. Ef 4, 13),
permitindo ao cristão levar a bom
termo o ideal anunciado por S. Paulo:
«Não sou eu que vivo, mas Cristo que
vive em mim» (Gl 2, 20). É o que se
deduz das palavras de Jesus Cristo:
«Eu sou o pão vivo, o que desceu do
Céu: se alguém comer deste pão,
viverá eternamente; e o pão que Eu
hei-de dar é a minha carne, pela vida
do mundo. (…) Quem realmente
come a minha carne e bebe o meu
sangue fica a morar em mim e Eu
nele. Assim como o Pai que me
enviou vive e Eu vivo pelo Pai,
também quem de verdade me come
viverá por mim» (Jo 6, 51-57). O Pão



eucarístico dá aos fiéis a vida do
Senhor, concedendo-lhes uma
particular participação, em Cristo e
com Cristo, na comunhão de vida e
de amor do Deus Uno e Trino.

A consideração destas verdades era
para S. Josemaria um poderoso
estímulo para viver tal como somos:
filhos de Deus em Cristo. «A Sagrada
Eucaristia introduz a novidade
divina nos filhos de Deus e devemos
corresponder in novitate sensus (Rm
12, 2), com uma renovação de todo o
nosso sentir e de todo o nosso agir.
Foi-nos dado um novo princípio de
energia, uma raiz poderosa,
enxertada no Senhor. Não podemos
voltar à antiga levedura, nós que
temos o Pão de agora e de
sempre» [lix].

A Eucaristia configura-nos com
Cristo, faz-nos participantes do ser e
da missão do Filho, identifica-nos
com as suas intenções e sentimentos,



dá-nos força para amar como Cristo
nos pede (cf. Jo 13,34-35), para
inflamar todos os homens e
mulheres do nosso tempo com o fogo
do amor divino que Ele veio trazer à
terra (cf. Lc 12,49), para nos
compadecermos das multidões que
agora, como há vinte séculos, andam
como “ovelhas sem pastor”, sem
rumo nem sentido (cf. Mt 9,36). Tudo
isto se deve manifestar na nossa
vida: «Se fomos renovados com a
recepção do Corpo do Senhor, temos
de o manifestar com obras. Que os
nossos pensamentos sejam sinceros:
de paz, de entrega, de serviço. Que as
nossas palavras sejam verdadeiras,
claras, oportunas; que saibam
consolar e ajudar, que saibam
sobretudo levar aos outros a luz de
Deus. Que as nossas acções sejam
coerentes, eficazes, acertadas: que
tenham esse bonus odor Christi (2
Cor, 2, 15), o bom odor de Cristo, por
recordarem o seu modo de Se
comportar e de viver» [lx].



Graças à Eucaristia, o cristão pode
ser verdadeiramente cristóforo,
portador de Cristo, Cristo que passa
entre os homens. Assim o
considerava S. Josemaria na homilia
pronunciada no dia 28 de Abril de
1964, festa do Corpus Christi:

«A procissão do Corpo de Deus torna
Cristo presente nas aldeias e cidades
do mundo. Mas essa presença, repito,
não deve ser coisa de um dia, ruído
que se ouve e se esquece. Essa
passagem de Jesus lembra-nos que
temos também de descobri-Lo nos
nossos afazeres quotidianos. A par
da procissão solene desta quinta-
feira, deve ir a procissão silenciosa e
simples da vida corrente de cada
cristão, homem entre os homens,
mas com a felicidade de ter recebido
a fé e a missão divina de se
comportar de tal modo que renove a
mensagem do Senhor sobre a Terra.
Não nos faltam erros, misérias,
pecados. Mas Deus está com os



homens, e temos de nos dispor a que
se sirva de nós e se torne contínua a
sua passagem entre as criaturas.

Vamos, pois, pedir ao Senhor que nos
conceda sermos almas de Eucaristia,
que a nossa relação pessoal com Ele
se traduza em alegria, em
serenidade, em desejo de justiça. E
facilitaremos aos outros o trabalho
de reconhecer Cristo, contribuiremos
para colocá-lo no cume de todas as
actividades humanas. Cumprir-se-á a
promessa de Jesus: Eu, quando for
levantado sobre a terra, atrairei tudo
a mim» (2 Cor 2, 15). [lxi].

Na Eucaristia, encontramos o
princípio que impulsiona a
evangelização do mundo, o
fundamento da eficácia do
apostolado que os discípulos de
Cristo realizam [lxii]. Injectados na
corrente de vida e amor de Deus Uno
e Trino, procuram cumprir no Filho e
pelo Espírito Santo, a vontade do Pai,



que quer que todos os homens se
salvem (cf. 1 Tm 2, 4).

Ao unirmo-nos a Cristo, ao único Pão
de que participam todos os cristãos
(cf. 1 Cor 10,17), a Eucaristia une-nos
entre nós e com Ele, edificando a
Igreja como um só Corpo (cf. 1 Cor
12,27). Por isso, participando na
celebração eucarística «sentimo-nos
uma só coisa em Cristo com todos os
cristãos» [lxiii]. A Eucaristia faz-nos
estar mais unidos a toda a família de
Deus que é a Igreja (cf. Ef 2, 19).

A Eucaristia, ao conter o Verbo
encarnado, o crucificado que
ressuscitou e está glorioso à direita
do Pai, possui eficácia salvífica que
transcende o tempo e penetra na
realidade escatológica «A felicidade
eterna, para o cristão que se conforta
com o maná definitivo da Eucaristia,
começa já agora. Passou o que era
velho: deixemos de lado tudo o que é
caduco, seja tudo novo para nós – os



corações, as palavras e as obras. Esta
é a Boa Nova. É novidade, notícia,
porque nos fala de uma
profundidade de Amor, de que antes
não suspeitávamos. É boa, porque
nada é melhor do que unir-nos
intimamente a Deus, Bem de todos os
bens. É a Boa Nova, porque, de
alguma maneira e de um modo
indescritível, nos antecipa a
eternidade» [lxiv].

«Jesus, na Eucaristia, é penhor
seguro da sua presença nas nossas
almas; do seu poder, que sustenta o
mundo; das suas promessas de
salvação, que ajudarão a que a
família humana, quando chegar o
fim dos tempos, habite
perpetuamente na casa do Céu, em
torno de Deus Pai, Deus Filho e Deus
Espírito Santo: Santíssima Trindade,
Deus único» [lxv]. Na Eucaristia está
presente in nuce, de modo apenas
iniciado, a realização do plano
salvífico universal de Deus: com



Cristo ressuscitado torna-se também
presente a nova criação, “os novos
céus e a nova terra”, a nova
humanidade (cf. Ap 21, 1-7; 2 Pe 3,13;
Rm 8,19-22). Com efeito, na
transfiguração gloriosa de Jesus
Cristo já se tinha iniciado a
renovação escatológica do mundo:
no Senhor ressuscitado, o eschaton –
Aquele que representa as últimas
coisas – já está presente no oitavo
dia, a eternidade que irrompe no
presente, fazendo-nos saborear o que
encontraremos na vida eterna [lxvi].

Neste sentido, podemos dizer que
cada celebração eucarística é Páscoa,
passagem da Igreja e da criação
inteira em direcção ao seu fim
definitivo. Em cada Eucaristia,
«Jesus, com gesto de sacerdote
eterno, atrai a si todas as coisas, para
as colocar, divino afflante Spiritu,
por intermédio do sopro do Espírito
Santo, na presença de Deus
Pai» [lxvii].



Ángel García Ibáñez

Universidade Pontifícia da Santa
Cruz

[i] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ, Carta
2-02-1945, n. 11. Daqui em diante,
todas as citações em que não se
mencione o autor serão de S.
Josemaria Escrivá

[ii] Carta, 11-03-1940, n. 11.

[iii]Forja, n. 69.

[iv] ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Sacerdotes para una nueva
evangelización, em AA.VV. A
formação dos sacerdotes nas
circunstâncias actuais, XI Simposio
Internacional de Teologia da
Universidade de Navarra, Pamplona
1990, p. 995.

[v] Cf. F. OCÁRIZ, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de



Balaguer, em AA.VV., Mons.
Josemaria Escrivá de Balaguer e o
Opus Dei, 2ª ed., Pamplona 1985, pp.
175-214; C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa, em C. FABRO-S.
GAROFALO-M.A. RASCHINI, Santi nel
mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escrivá, Milão 1992, pp.
106-110.

[vi] Cristo que Passa, n. 84-85.

[vii] Ibidem, n. 87.

[viii] Ibidem, n. 86.

[ix] Ibidem, n. 86.

[x] CONCÍLIO VATICANO II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 4-12-1963,
n. 47.

[xi] Cf. PAULO VI, Solemnis Professio
Fidei, 30-06-1968, n. 24.

[xii] Catecismo da Igreja Católica, n.
1362.



[xiii] Catecismo da Igreja Católica, n.
1085.

[xiv] Cf. S. TOMÁS DE AQUINO, S.Th.,
III, q. 17, a. 2, c.

[xv]Trata-se de um acto meta-
histórico; não se pode medir apenas
com os parâmetros espácio-
temporarais da vida presente, como
são os nossos actos humanos, mas
segundo a eternidade
comparticipada do Homem-Deus; cf.
T. FILTHAUT, Kontroverse uber di
Mysterienlehre, Warendorf 1947, p.
17.

[xvi] Cf. R. GARRIGOU-LAGRANGE,
«An Christus non solum virtualiter
sed etiam actualiter offerat Missas
quae quotidie celebrantur», em 
Angelicum 19 (1942) 105-118.

[xvii] A Eucaristia torna presente
uma realidade pré-existente: a
Pessoa de Cristo, e n’Ele, o acto
sacrificial da nossa redenção. O signo



apenas lhe confere um novo modo de
presença, sacramental, permitindo,
como veremos a seguir, a
participação da Igreja no Sacrifício
do Senhor.

[xviii] Catecismo da Igreja Católica, n.
1364.

[xix] CONCÍLIO VATICANO II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, n. 7.

[xx] Cf. Oração Eucarística da
Tradição Apostólica de S. Hipólito;
Anáfora de Addai y Mari; Anáfora de
S. Marcos, em A. HÄNGGI-I. PAHL, 
Prex Eucharistica. Textus a variis
liturgiis antiquioribus selecti,
Fribourg 1968, pp. 80-81; pp. 375-380;
p. 101-115, espec. p. 112-114.

[xxi] Cf. Missal Romano, Oração
Eucarística I (Unde et memores y
Supra quæ); Oração Eucarística III 
(Memores igitur, Respice, quæsumus e
Ipse nos tibi), expressões semelhantes
encontram-se nas Orações II e IV.



[xxii] Sobre a participação dos fiéis
na oferenda do Sacrifício eucarístico,
cf. PÍO XII, Enc. Mediator Dei: AAS 39
(1947) 555-556; 559-560; CONCILIO
VATICANO II, Cons. Sacrosanctum
Concilium, n. 48; Cons. dogm. Lumen
Gentium, 21-11-1964, n. 10-11; PABLO
VI, Enc. Mysterium Fidei: AAS 57
(1965) 761; Ibid., Solemnis Pprofessio
Fidei, n. 24; JOÃO PAULO II, Carta 
Dominicæ Cenae, 24-02-1980, n. 9.

[xxiii] O. CASEL, «Die Kirche als
Braut Christi nach Schrift, Väterlehre
und Liturgie», em Id., Mysterium der
Ekklesia. Von der Gemeinschaft aller
Erlösten in Christus Jesus (Aus
Schriften und Vorträgen), Mainz
1961, pp. 59-87.

[xxiv] Ibidem, «Glauben, Gnosis und
Mysterium», em Jahrbuch fur
Liturgiewisenschaft 15 (1941) 299.

[xxv] M. LEPIN, L’idée du sacrifice de
la Messe d’après les théologiens



depuis l’origine jusqu’à nos jours, 2ª
ed., Paris 1926, p. 755.

[xxvi] Cf. J.A. JUNGMANN, «Oblatio
und Sacrificium in der Geschichte
der Eucharistieverständnisses», em 
Zeitschrift fur katholische Theologie
92 (1970) 343.

[xxvii] J. BETZ, «L’Eucaristia come
mistero centrale», em AA.VV., 
Mysterium salutis, VIII, Brescia 1982,
p. 341.

[xxviii] Cf. S. CIPRIANO, Ep. 63, 13:
CSEL 3, 71.

[xxix] S. AGOSTÍNHO, De civ. Dei,
10,6: CCL 47, 279.

[xxx] Cf. S. GREGÓRIO MAGNO, 
Dialog., 4, 61,1: SChr 265, 202.

[xxxi] Missal Romano, Oração
Eucarística III: Respice, quaesumus e
Ipse nos tibi.



[xxxii] Catecismo da Igreja Católica,
n. 1368.

[xxxiii] Temas Actuais do
Cristianismo, n. 113.

[xxxiv] Cristo que Passa, n. 86.

[xxxv] Cristo que Passa, n. 88.

[xxxvi] Cristo que Passa, n. 87.

[xxxvii] Cristo que Passa, n. 87.

[xxxviii] A Igreja deseja que todos os
fiéis participem consciente, devota e
activamente no Sacrifício eucarístico,
oferecendo-se a si mesmos
juntamente com Cristo, oferecendo
pelas mãos do sacerdote, e em união
com ele, a hóstia imaculada; cf.
CONCÍLIO VATICANO II, Cons. 
Sacrosanctum Concilium, n. 48; Cons.
dogm. Lumen Gentium, n. 11; Decr. 
Presbyterorum Ordinis, 7-12-1965, n.
2 e 5; PÍO XII, Enc. Mediator Dei: AAS
39 (1947) 555-556; PABLO VI, Enc. 



Mysterium Fidei: AAS 57 (1965) 761;
SCR, Instr. Eucharisticum Mysterium,
25-05-1967, n. 3b e 3e; JOÃO PAULO
II, Carta Dominicae Cenæ , n. 9.

[xxxix] Cristo que Passa, n. 94.

[xl] CONCÍLIO VATICANO II, Cons.
dog. Lumen Gentium, n. 34.

[xli] CONCÍLIO VATICANO II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 13.

[xlii] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», 13-04-1973, em Amar a
Igreja, n. 39.

[xliii] ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre el Fundador del do
Opus Dei, realizada por Cesare
Cavalleri, Madrid 1993, pp. 137-138.

[xliv] CONCÍLIO VATICANO II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 14. Sobre a
relacão deste texto com a pegação de
S. Josemaria Escrivá cf. ÁLVARO DEL



PORTILLO, Sacerdotes para una
nueva evangelización, cit., p. 995.

[xlv] Caminho, n. 533.

[xlvi] Cristo que Passa, n. 154.

[xlvii] Forja, n. 826. O tema da Missa
que se prolonga durante o dia inteiro
formulou-se de modos diversos ao
longo da história. Sobre este assunto,
nota-se clara sintonia entre os
ensinamentos de S. Josemaria e a
doutrina defendida pela escola
francesa de espiritualidade; por
exemplo, F. Mugnier, seguindo
autores como J.Bossuet, P. de Bérulle
e Ch. de Condren, expressava-se do
seguinte modo: «Faire ainsi de ma
journée comme une messe en action,
continuant, s’il se peut, la sainte
messe quotidiennement entendue et
pratiquée, ce devrait être la vie
normale de tout chrétien» (F.
MUGNIER, Roi, Prophéte, Prêtre avec
le Christ, Paris 1937, p. 215).



[xlviii] Carta 2-02-1945, n. 11.

[xlix] ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, cit., p. 136.

[l] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», o. cit. n. 45.

[li] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», o. cit. n. 49.

[lii] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», o. cit. n. 45.

[liii] ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Sacerdotes para una nueva
evangelización, o. cit., p. 996.

[liv] Cf. J.M. CASCIARO, Vale la pena.
Tres años cerca del Fundador del
Opus Dei: 1932-1942, 2ª ed., Madrid
1998, pp. 113-114. Vejam-se também
os testemunhos publicados nos 
Artículos del Postulador, n. 379-384.

[lv] Cristo que Passa, n. 85-91.



[lvi] Cristo que Passa, n. 88. Alguns
anos antes, S. Josemaria escreveu:
«Não vos habitueis nunca a celebrar
ou a participar no Santo Sacrifício:
pelo contrário, fazei-o com tanta
devoção como se tratasse da única
Missa da vossa vida; sabendo que ali
está presente Cristo, Deus e Homem,
Cabeça e Corpo, e portanto, junto
com Nosso senhor, toda a
Igreja» (Carta 28-03-1955, n. 5).

[lvii] ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Sacerdotes para una nueva
evangelización, o. cit., pp. 996-997.

[lviii] Cristo que Passa, n. 83.

[lix] Ibidem, n., 155. É evidente que se
os efeitos salvíficos da Eucaristia não
se alcançam de imediato em toda a
sua plenitude «não é por defeito da
potência de Cristo, mas por defeito
da devoção do homem» (S. TOMÁS
DE AQUINO, S. Th. III, q. 79, a. 5, ad
3). Sobre a aplicação da virtude
salvífica do Sacrifício Eucarístico e



da comunhão convém recordar que
isso não se realiza de modo mecânico
(infalível e extrinsecamente), mas
segundo as disposições morais dos
homens, ou seja, segundo a livre
correspondência à graça que Cristo
lhes presenteia; mais ainda, segundo
a fé, caridade, esperança, contrição,
humildade, etc. que manifestam no
seu encontro pessoal com Jesus
Cristo. A união com Deus em Cristo
realiza-se pela via da liberdade e do
amor; é possível devido ao amor que
Ele nos tem, mas exige de nós que
correspondamos livremente ao seu
amor (cf. 1Jo 4, 16.19-21).

[lx] Cristo que Passa, n. 156.

[lxi] Cristo que Passa, n. 156.

[lxii] O Concílio Vaticano II afirma
explicitamente que a Eucaristia é
«fonte e cume de toda a
evangelização», Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 5; cf. Decr. Ad Gentes,
7-12-1965, n. 36.



[lxiii] Cristo que Passa, n. 88.

[lxiv] Cristo que Passa, n. 152.

[lxv] Cristo que Passa, n. 153.

[lxvi] Cf. S. BASILIO MAGNO, De
Spiritu Sancto, 27, 66: SChr 17bis, 237.

[lxvii] Cristo que Passa, n. 94.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-
centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/

	A Santa Missa, centro e raiz da vida do cristão

