opusdei.org

A Santa Missa,
centro e raiz da vida
do cristao

Artigo de Angel Garcia Ibafiez,
Professor de Teologia dos
Sacramentos na Universidade
Pontificia da Santa Cruz
(Roma), publicado no numero
28 da revista Romana.

12/06/2010

«Sempre vos ensineli, filhas e filhos

queridissimos, que a raiz e o centro
da vossa vida € o Santo Sacrificio do
altar» [i]. Em numerosas ocasioes, S.



Josemaria ensinou, tanto oralmente
como por escrito, que a Eucaristia é o
centro e a raiz da vida espiritual do
cristao.

Normalmente, costumava abordar
este tema, quando expunha na sua
pregacao a doutrina catolica sobre o
Sacrificio Eucaristico, bem como
quando falava da vocacgao crista e de
viver em Cristo com alma sacerdotal.
«Se o Filho de Deus - escrevia em
1940 - se fez homem e morreu numa
Cruz, foi para que todos os homens
fossem uma s6 coisa com Ele e com o
Pai (cf. Jo 17, 22). Portanto, estamos
todos chamados a formar parte desta
unidade divina. Com alma
sacerdotal, fazendo da Santa Missa o
centro da nossa vida interior,
procuramos estar com Jesus, entre
Deus e os homens» [ii]. Exortava
todos para que fossem consequentes
com a centralidade da Eucaristia na
vida da Igreja e de cada cristdo,
colocando todos os dias a existéncia



inteira no altar do Sacrificio
Eucaristico: «Luta por conseguir que
o Santo Sacrificio do Altar seja o
centro e a raiz da tua vida interior,
de maneira que toda a jornada se
converta num acto de culto -
prolongamento da Missa que ouviste
e preparacdo para a seguinte —, que
vai transbordando em jaculatorias,
em visitas ao Santissimo, no
oferecimento do teu trabalho
profissional e da tua vida

familiar...» [iii]. E sua pregacao era
acompanhada com o exemplo da
propria vida. Assim o testemunha
Mons. Alvaro del Portillo: «Durante
cerca de quarenta anos, dia apos dia,
fui testemunha do seu empenho por
transformar cada jornada num
holocausto, num prolongamento do
Sacrificio do Altar. A Santa Missa era
0 iman da sua heroica dedicagdo ao
trabalho e a raiz que vivificava a sua
luta interior, a sua vida de oracdo e
de peniténcia. Gracas a essa uniao
com o Sacrificio de Cristo, a sua



actividade pastoral adquiriu um
valor santificador impressionante:
verdadeiramente, em cada um dos
seus dias, tudo era operatio Dei, Opus
Dei, um auténtico caminho de
oracgdo, de intimidade com Deus, de
identificacdo com Cristo na sua
entrega total para a salvacdo do
mundo» [iv].

Neste estudo, proponho-me
considerar, em primeiro lugar, o
fundamento dogmatico e o conteudo
teoldgico da expressdo a Santa Missa
é o centro e araiz da vida do cristdo,
tdo frequentemente utilizada por S.
Josemaria; depois, procurarei
mostrar, servindo-me também dos
seus ensinamentos, o que a dita
expressdo implica na existéncia
quotidiana do cristao.

1. A Eucaristia, perpetuacao no
tempo da Igreja da corrente de
Amor trinitario pelos homens



Aqueles que se aproximam dos textos
de S. Josemaria constatam
rapidamente o profundo sentido da
filiacdo divina que neles se reflecte e
a perspectiva trinitaria presente em
todos os seus escritos [v]. No que se
refere a Eucaristia, na homilia A
Eucaristia, Mistério de Fé e de Amor,
pronunciada no dia 14 de Abril de
1960, Sexta-Feira Santa, introduz-nos
na consideracdo do Mistério
Eucaristico nos seguintes termos:

O Deus da nossa fé ndao é um ser
longinquo, que contempla com
indiferenca a sorte dos homens, os
seus afds, as suas lutas, as suas
angustias. E um pai que ama os seus
filhos até ao ponto de enviar o Verbo,
Segunda Pessoa da Santissima
Trindade, a fim de, com a sua
encarnacdo, morrer por nés e nos
redimir. E ele ainda o mesmo Pai
amoroso que agora nos atrai
suavemente para Si, mediante a



accao do Espirito Santo que habita
nos nossos coragoes.

«A alegria da Quinta-Feira Santa
parte, portanto, do facto de nos
compreendermos que o Criador se
desfez em carinho pelas suas
criaturas. Nosso Senhor Jesus Cristo,
como se ja nao fossem suficientes
todas as outras provas da sua
misericordia, institui a Eucaristia
para que possamos té-Lo sempre
perto de nds e porque - tanto quanto
nos é possivel entender — movido
pelo seu Amor, Ele, que de nada
necessita, ndo quis prescindir de nos.
A Trindade apaixonou-se pelo
homem, elevado a ordem da graca e
feito a sua imagem e semelhanca,
redimiu-o do pecado — do pecado de
Adéao que se propagou a toda a sua
descendéncia e dos pecados pessoais
de cada um - e deseja vivamente
morar na nossa alma, como diz o
Evangelho: se alguém Me ama,
guardara a minha palavra, e Meu Pai



0 amara, e nos viremos a ele, e
faremos nele morada: Esta corrente
trinitaria de amor pelos homens
perpetua-se de maneira sublime na
Eucaristia» [vi].

A presenca e a actuacdo da Trindade
no Sacrificio eucaristico constitui o
nucleo central das suas reflexdes. «A
Santa Missa (...) é a doacdo da
Trindade a Igreja. Compreende-se
assim que a Missa seja o Centro e a
raiz da vida espiritual do cristao [vii].
Para S. Josemaria, a centralidade da
Eucaristia e o seu valor basilar na
vida cristd fundamenta-se no que ela
contém e nos da a participar. A
Eucaristia manifesta-nos e faz-nos
participantes do amor do Pai, que no
seu plano salvifico enviou o seu Filho
unigénito ao mundo para nos
redimir e nos dar a vida eterna (cf. Jo
3,16-17). Mostra-nos e oferece-nos o
amor do Filho, o Pao descido do Céu
que, obediente a vontade do Pai,
entregou a sua vida por nos (cf. Jo, 6,



32-38; Mt 26, 28). Revela-nos e
comunica-nos o amor do Espirito
Santo, por accdo do qual o Verbo se
fez carne (cf. Mt 1,20; Lc 1,35), e
continua a tornar-se presente entre
nos em cada celebracdo da Eucaristia
oferecendo-nos a sua carne
vivificada pelo Espirito (cf. Jo
6,51-57.63).

«Toda a Trindade esta presente no
sacrificio do Altar. Por vontade do
Pai, com a cooperacao do Espirito
Santo, o Filho oferece-Se em oblagao
redentora» [viii]. Todas as vezes que
a Igreja celebra a Eucaristia, o
Senhor torna-se presente nos signos
sacramentais do pao e do vinho, no
acto de oferecer a propria vida ao Pai
para libertar a humanidade inteira
da escraviddo do pecado. Em Cristo e
com Cristo torna-se presente a sua
obra salvifica, o Sacrificio da nossa
redencdo na plenitude do Mistério
Pascal, ou seja, da sua Paixdo, Morte
e Ressurreicdo. Ndo se trata de uma



presenca estatica, puramente
passiva, ja que Ele se torna presente
com o dinamismo salvifico da sua
Morte e Ressurreicdo gloriosa. Torna-
se presente como Pessoa que vem ao
nosso encontro para nos redimir,
para nos manifestar o seu amor, para
nos dar a sua propria vida com o Pao
da vida eterna e o Calice da salvacao
perpétua, para nos unir a Si e tornar
possivel que n’Ele — em Cristo e sob a
accao do Espirito Santo - restituamos
ao Pai, em accdo de gracas, tudo o
que do Pai procede.

«0 amor da Trindade pelos homens
faz com que, da presenca de Cristo
na Eucaristia, nascam para a Igreja e
para a humanidade todas as

gracas» [ix]. Desta corrente trinitaria
de amor que o Santissimo
Sacramento nos oferece, provém a
forca que permite aos cristdos viver
em Cristo, animados por um sé
espirito, como filhos do Unico Pai,
amando até ao dom total de si



mesmos, plenamente comprometidos
na edificacdo da Igreja e na
transformacdo do mundo segundo o
projecto divino. A Eucaristia ndo é
um mistério que sO possamos
admirar a luz da fé, é infinitamente
mais, porque neste sacramento Jesus
Cristo convida-nos a acolher a
salvacdo que Ele nos promete, a
receber os dons sacrificiais do seu
Corpo e do seu Sangue como
alimento de vida eterna, permitindo-
nos entrar em comunhao com Ele,
com a sua Pessoa e o seu Sacrificio,
em comunhdo com todos o0s
membros do seu Corpo Mistico, que é
a Igreja.

A seguir, considerar-se-a esta
presenca do Sacrificio Redentor na
Eucaristia e em que consiste a nossa
participacdo nele. Em primeiro lugar,
recordaremos de forma sintética a
doutrina elaborada pela tradigao
teoldgico-dogmatica e pelo
Magistério do século XX; depois,



expor-se-a 0 ensinamento que, no
referido contexto histérico-teoldgico,
S. Josemaria Escriva nos proporciona
sobre a participacdo do cristdo no
Sacrificio eucaristico.

2. A Eucaristia, Sacrificio de Cristo
e da Igreja: via de acesso ao Pai, no
Filho, pelo Espirito santo 2.1. A
doutrina formulada pela tradicao
teoldgica e pelo Magistério do
século XX

«0O nosso Salvador instituiu na ultima
Ceia, na noite em que foi entregue, o
Sacrificio eucaristico do seu Corpo e
do seu Sangue para perpetuar pelo
decorrer dos séculos, até Ele voltar, o
Sacrificio da cruz, confiando a Igreja,
sua esposa amada, o memorial da
sua morte e ressurreicao:
sacramento de piedade, sinal de
unidade, vinculo de caridade,
banquete pascal em que se recebe
Cristo, a alma se enche de graca e nos
é concedido o penhor da gloria



futura» [x]. Este texto do Concilio
Vaticano II proporciona-nos uma
sintese dos diversos aspectos do
Mistério Eucaristico: a Eucaristia é
simultaneamente sacrificio (em
relacdo de identidade sacramental
com o Sacrificio da Cruz), memorial
da Morte e Ressurrei¢do do Senhor,
sacramento da sua presenca pessoal,
banquete pascal (da nova Pascoa da
Igreja peregrina), signo e causa da
unidade da Igreja, garantia da
plenitude escatoldgica. Nele
encontramos claramente vincado o
conteudo essencial da Eucaristia e o
fim que moveu o Senhor quando a
instituiu: para perpetuar atraves dos
séculos, até a sua vinda, o Sacrificio
da Cruz e, desse modo, confiar a sua
Esposa amada —a Igreja-o
memorial da sua Morte e
Ressurreicao.

2.1.1. A Eucaristia, presenca
sacramental do Sacrificio redentor
de Jesus Cristo



A Eucaristia é sacrificio num sentido
“novo” relativamente aos sacrificios
das religides naturais e aos
sacrificios rituais do Antigo
Testamento: é sacrificio porquanto o
sacramento-memorial instituido por
Cristo na ultima Ceia torna-se
presente, no hoje da celebracéo
liturgica da Igreja, o unico sacrificio
da nossa redencdo [xi]. Ou seja, é
sacrificio em relacao directa — de
identidade sacramental, como
dissemos — com o Sacrificio unico,
perfeito e definitivo da Cruz. Esta
relacdo foi instituida por Jesus Cristo
na ultima Ceia, quando entregou aos
Apostolos, sob as espécies de pao e
vinho, o seu Corpo oferecido em
sacrificio e o seu Sangue derramado
em remissdo dos pecados,
antecipando no rito memorial o que
viria a acontecer historicamente,
pouco tempo depois, no Golgota. A
partir de entdo, a Igreja, sob o guia e
a virtude do Espirito Santo, ndo cessa
de cumprir o mandato que Jesus



Cristo deu aos seus discipulos: «fazei
isto em minha memoaria» (Lc 22,19;
1Cor 11,24-25). Deste modo anuncia —
torna presente com a palavra e o
sacramento — «a Morte do Senhor [0
seu Sacrificio: cf. Ef5,2; Heb 9,26], até
que Ele venha» (1Cor 11,26).

Este anuncio, esta proclamacao
sacramental do Mistério Pascal do
Senhor, é de particular eficacia, pois
ndo so representa in signo ou in
figura o Sacrificio redentor de Cristo,
como também se torna
verdadeiramente presente a sua
Pessoa e o evento salvifico
comemorado. O Catecismo da Igreja
Catolica expressa-o do seguinte
modo: «A Eucaristia é o memorial da
Pascoa de Cristo, a actualizagdo e a
oferenda sacramental do seu unico
sacrificio, na liturgia da Igreja que é
0 seu corpo» [xii].

O fundamento desta perene
actualidade do sacrificio redentor do



Senhor encontra-se na propria
Pessoa de Cristo — o Filho encarnado
e glorificado do Pai — e na eficacia
dos sacramentos que confiou a sua
Igreja: «Na liturgia da Igreja, Cristo
significa e realiza principalmente o
seu mistério pascal. Durante a sua
vida terrena, Jesus anunciava pelo
seu ensino e antecipava pelos seus
actos o seu mistério pascal. Uma vez
chegada a sua «Hora» (cf. Jo 13,1;
17,1), Jesus vive 0 unico
acontecimento da histdria que nado
passa jamais: morre, é sepultado,
ressuscita de entre os mortos e senta-
Se a direita do Pai «uma vez por
todas» (Rm 6, 10; Heb 7, 27; 9, 12). E
um acontecimento real, ocorrido na
nossa historia, mas unico; todos os
outros acontecimentos da historia
acontecem uma vez e passam,
devorados pelo tempo. Pelo
contrario, o mistério pascal de Cristo
ndo pode ficar somente no passado,
ja que pela sua morte, Ele destruiu a
morte; e tudo o que Cristo é, tudo o



que fez e sofreu por todos os homens,
participa da eternidade divina, e
assim transcende todos os tempos e
em todos se torna presente. O
acontecimento da cruz e da
ressurreicdo permanece e atrai tudo
para a vida» [xiii].

Isto pode explicar-se considerando o
Mistério de Jesus Cristo, 0o Homem-
Deus, cujos actos redentores
realizados na historia, sdao
verdadeiramente actos do Filho de
Deus Pai. Ele, segunda Pessoa da
Santissima Trindade, quando levou a
cabo o Sacrificio da nossa redencao
realizou-o na sua natureza humana
com a forca do seu ser divino [xiv],
dando a tal acontecimento
fundamento e dimensao eterna.
Logo, o seu acto de oferta sacrificial,
embora tenha sido realizado num
tempo concreto da historia, ndo
permaneceu circunscrito aquele
momento historico, dado que
alcancou a eternidade divina [xv]. E



perenemente actual no “hoje eterno”
do seu ser divino e na sua eterna
visdo e amor beatificos, sem
interrupgdo nem reiteracao; esta
inseparavelmente unido a Pessoa do
Filho de Deus feito homem. Por isso,
quando se fala da oblacdo do Senhor
na Missa, nao deve entender-se como
um novo acto oblativo de Cristo, mas
apenas como a perenidade da acgao
sacrificial cumprida “uma vez para
sempre” (cf. Heb7,25-27) [xvi].

Quando a Igreja celebra a Eucaristia,
actualiza-se sacramentalmente o
Sacrificio redentor da Cruz na
plenitude do Mistério Pascal de Jesus
Cristo, visto que se re-presenta de
modo misterioso, mas real, a Pessoa
de Cristo, do unico Cristo existente,
ressuscitado e glorioso. Assim, torna-
se presente a propria Vitima do
Golgota, agora gloriosa; 0 mesmo
Sacerdote, Jesus Cristo; 0 mesmo acto
sacrificial (a oferta primordial da
Cruz) inseparavelmente unido a



presenca sacramental de Cristo;
oferta sempre actual em Cristo
ressuscitado e glorioso. SO muda a
manifestacdo externa desta entrega:
no Calvario, mediante a Paixdo e
Morte de Cruz; na Missa, através do
signo-memorial: a dupla consagracao
do péo e do vinho no contexto da
Oracdo Eucaristica (imagem
sacramental da imolacdo da Cruz)
[xvii]. Por vontade do proprio Cristo,
este acto salvifico, eterno, ficou
vinculado a histdria e torna-se
presente no tempo e no espago onde
se celebra o memorial instituido por
Ele na ultima Ceia. O Catecismo da
Igreja Catdlica afirma-o deste modo:
«Quando a Igreja celebra a
Eucaristia, faz memoria da Pascoa de
Cristo, e esta torna-se presente: o
sacrificio que Cristo ofereceu na cruz
uma vez por todas, continua sempre
actual (cf. Heb 7, 25-27)» [xviii].

Até aqui, tratdmos da Eucaristia
como presenca do Sacrificio redentor



de Cristo na plenitude do seu
Mistério Pascal. Mas sera que
poderemos dizer que a Eucaristia é
também Sacrificio da Igreja?

2.1.2. A Eucaristia, Sacrificio de
Cristo e da Igreja

A Eucaristia é o Sacrificio da Igreja,
ndo so porque lhe foi entregue o
memorial sacramental do sacrificio
redentor de Cristo, como também
cada vez que se celebra o Mistério
Eucaristico participa no Sacrificio do
seu Senhor, entrando em comunhao
com Ele - com a sua oferta sacrificial
ao Pai - e com os bens da redencao
que Ele nos obteve. Toda a Igreja
oferece e é oferecida em Cristo ao Pai
pelo Espirito Santo. Assim o afirma a
tradicdo viva da Igreja, tanto nos
textos da liturgia como no ensino dos
Padres e do Magistério. O
fundamento desta doutrina
encontra-se no principio de uniao e
cooperacdo entre Cristo e os



membros do seu Corpo, claramente
exposto pelo Concilio Vaticano II:
«Em tdo grande obra, que permite
que Deus seja perfeitamente
glorificado e que os homens se
santifiquem, Cristo associa sempre a
si a Igreja, sua esposa muito

amada» [xix].

A Igreja oferece com Cristo

A participacdo da Igreja — o Povo
sacerdotal, hierarquicamente
estruturado — na oferta do Sacrificio
Eucaristico esta fundada no mandato
de Jesus: «fazei isto em memoria de
Mimy, e reflecte-se na formula
litargica «memores... offerimus...
gratias agentes» frequentemente
utilizada nas Oracdes Eucaristicas da
Igreja Antiga [xx] e igualmente
presente nas actuais Oracoes
Eucaristicas [xxi].

Como atestam os textos da liturgia
eucaristica, os fiéis ndo sdo meros
espectadores de um acto de culto



realizado pelo sacerdote celebrante.
Todos os presentes podem e devem
participar na oferta do Sacrificio
Eucaristico, porque em virtude do
Baptismo foram incorporados e
formam parte da «geracdo escolhida,
do sacerdocio real, da nagao santa,
do povo adquirido por Deus» (1 Pe 2,
9); ou seja, do novo Povo de Deus em
Cristo, que Ele proprio continua a
reunir em torno de Si para que de
um confim ao outro da terra ofereca
ao seu nome um sacrificio perfeito
(cf. M11,10-11). Oferece ndo s6 o
culto espiritual do sacrificio das
proprias obras e da totalidade da sua
existéncia, mas também — em Cristo e
com Cristo — a Vitima perfeita, santa
e imaculada. Tudo isto comporta o
exercicio do sacerdocio comum dos
fiéis na Eucaristia.

Sobre este ultimo ponto, convém
recordar que a dita oblacdo se
cumpre por meio do sacerdote
celebrante no preciso momento da



consagracao, quando em nome e na
pessoa de Cristo torna presente o seu
Corpo e 0 seu Sangue, e se realiza o
acto de oferenda sacrificial do
Senhor - n’Ele e com Ele — e de toda a
Igreja, representada visivelmente na
assembleia dos fiéis [xxii].
Finalmente, no que respeita ao
sentido das oracdes da anamnesis,
onde se sublinha o “servico
sacerdotal” realizado pela Igreja (ou
a sua acc¢ao oblativa), convém
precisar que ndo se devem entender
como se a Igreja procurasse oferecer
—s0 ou com Cristo glorificado — um
novo sacrificio, diverso ou justaposto
ao da Cruz do Senhor. A formula
memores...offerimus... gratias
agentes, ndo € outra coisa que a
explicacdo, mediante um texto
litargico, da vontade da Igreja, Corpo
Mistico de Cristo, de oferecer e
oferecer-se com a sua Cabeca (nédo
pretende substituir o Senhor na
oferta do seu sacrificio, ou actuar
como mediadora entre Cristo e o Pai).



O sujeito do mistério do culto,
rigorosamente falando, é Cristo. Mas
com Cristo intervém sempre a Igreja,
ndo porque seja capaz por si propria
de participar na obra salvadora, mas
enquanto é Corpo e Esposa do seu
Senhor [xxiii].

A accdo da Igreja é receptiva (recebe
de Cristo a salvacdo e a prdpria vida
do seu Senhor, quando na
representacdo sacramental dos seus
actos salvificos lhe da acesso ao seu
ministério). Mas a esta passividade
na recepcdo une-se a sua actividade
na colaboracao, que se torna possivel
gracas ao baptismo dos fiéis
incorporados em Cristo e feitos
capazes de cooperar com Ele. Esta
colaboracdo da Igreja alcanca o cume
ao participar no Sacrificio do seu
Senhor. Quando a Igreja
(hierarquicamente ordenada, o
sacerdote celebrante e os outros fiéis)
oferece externamente o Sacrificio
Eucaristico e se une interiormente ao



acto sacrificial da Cruz, o Sacrificio
de Cristo converte-se também no
Sacrificio da Igreja. «E 0 mesmo
sacrificio, sendo apenas diverso o
modo de o oferecer, como diz o
Concilio de Trento: sola offerendi
ratione diversa. Logo, este Sacrificio
[a Santa Missa] é o verdadeiro
Sacrificio da Igreja, porque ela
realiza agora pela sua propria
iniciativa o Sacrificio que o Senhor
lhe transmitiu. Na qualidade de
Corpo e Esposa, ou seja, gragas ao seu
acto de oblacdo, livre e espontaneo,
embora seja realizado segundo o
mandato e o poder da Cabeca e do
Esposo, torna proprio o acto
sacrificial da sua Cabeca. Deste
modo, o Sacrificio de Cristo, sem que
nada se lhe acrescente, converte-se
no Sacrificio da Igreja, e assim se
converte em alguma coisa nova e
diferente, sem que se lhe acrescente
nada de especial, nem tenha
necessidade de ser

completado» [xxiv].



Na sua accdo de gracas, a Igreja
apresenta ao Pai o que d’Ele recebeu,
pedindo-Lhe a aplicacdo dos bens
salvificos da Cruz e a graca de
formar em Cristo um s6 corpo e um
SO espirito. Resumindo, entre a oferta
da Igreja e a de Cristo ndo ha
justaposicdo, mas identificagdo. Os
fiéis ndo oferecem um sacrificio
diferente do de Cristo, pois ao
unirem-se a Ele, tornam possivel que
Ele incorpore a oblacdo da Igreja a
sua, «de tal modo que a oferenda da
Igreja acaba por ser a mesma de
Cristo» [xxv]. E é Ele, Jesus Cristo,
quem oferece o sacrificio dos fiéis
incorporando-o ao seu [xxvi]. A
relacdo entre estes dois aspectos
«ndo se pode caracterizar como
justaposicdo nem como sucessao,
mas como presenca de um no

outro» [xxvii].

A Igreja é oferecida com Cristo



A Igreja, em unido com Cristo, ndo so
oferece o Sacrificio eucaristico, mas é
também oferecida com ele, pois
como Corpo e Esposa estd
inseparavelmente unida a sua
Cabeca e ao seu Esposo.

O ensino dos Padres é muito claro a
este respeito. Para S. Cipriano, a
Igreja oferecida (a oblacdo invisivel
dos fiéis) esta simbolizada na oferta
liturgica dos dons do péo e do vinho
misturado com gotas de agua como
matéria do Sacrificio do Altar
[xxviii]. Para S. Agostinho € claro que
no Sacrificio do Altar toda a Igreja é
oferecida com o seu Senhor, e que
isto se manifesta na propria
celebracdo sacramental: «Toda a
cidade redimida, ou seja, a
assembleia comunitaria dos santos, é
oferecida a Deus como um sacrificio
universal pela media¢cdo do Sumo
Sacerdote que, sob a forma de
escravo, se ofereceu por nos na sua
Paixdo a fim de fazer de nos o corpo



de tdo grande Cabeca... Este é 0
sacrificio dos cristaos: «<sendo muitos,
ndo formamos mais que um so corpo
em Cristo» (Rm 12, 5). A Igreja
celebra este mistério no sacramento
do altar, bem conhecido dos fiéis,
onde se mostra que no que ela
oferece se oferece a si

propria» [xxix]. Para S. Gregorio
Magno, a celebracgdo da Eucaristia é
um estimulo para que imitemos o
exemplo do Senhor, oferecendo a
nossa vida ao Pai tal como Jesus fez,
deste modo chegarda a nos a salvacao
que provém da Cruz do Senhor [xxx].

A propria liturgia eucaristica ndo
deixa de expressar a participacao da
Igreja, sob o influxo do Espirito
Santo, no Sacrificio de Cristo: «Olhai
benignamente para a oblagdo da
vossa Igreja: vede nela a Vitima que
nos reconciliou convosco, e fazei, que
alimentando-nos do Corpo e Sangue
do vosso Filho, cheios do seu Espirito
Santo, sejamos em Cristo um so



corpo e um so espirito. O Espirito
Santo faca de n6s uma oferenda
permanente...» [xxxi]. De modo
semelhante se pede na Oracao
Eucaristica IV: «Olhai, Senhor, para
esta oblacdo que preparaste para a
vossa Igreja; e concedei, por vossa
bondade, a quantos vamos participar
do mesmo pdo e do mesmo calice,
que, reunidos pelo Espirito Santo
num so corpo, sejamos em Cristo
uma oferenda viva para louvor da
vossa gloria».

Relativamente ao Magistério
contemporaneo, basta citar este texto
do Catecismo da Igreja Catolica: «A
Eucaristia € igualmente o sacrificio
da Igreja. A Igreja, que é o corpo de
Cristo, participa na oblacdo da sua
Cabeca. Com Ele, ela propria é
oferecida integralmente. Ela une-se a
sua intercessdo junto do Pai em favor
de todos os homens. Na Eucaristia, o
sacrificio de Cristo torna-se também
o sacrificio dos membros do seu



corpo. A vida dos fiéis, o seu louvor,
0 seu sofrimento, a sua oracdo e o
seu trabalho unem-se aos de Cristo e
a sua oblacdo total, adquirindo assim
um novo valor. O sacrificio de Cristo
presente sobre o altar proporciona a
todas as geracoes de cristaos a
possibilidade de se unirem a sua
oblacao» [xxxii].

A doutrina enunciada tem uma
importancia fundamental para a
vida crista. Os fiéis sdo todos
chamados a participar na Santa
Missa com esta intencdo: oferecer a
sua propria vida sem mancha de
pecado ao Pai, com Cristo, Vitima
imaculada, em sacrificio espiritual-
existencial, restituindo-Lhe com
amor filial e em accao de gracas tudo
0 que d’Ele receberam. Deste modo, a
caridade divina — «a corrente de
amor trinitario» — transformara a sua
vida inteira.



2.2. A participacao no Sacrificio
Eucaristico no ensinamento de S.
Josemaria Escriva

Nos escritos de S. Josemaria
manifesta-se uma visao
profundamente unitaria dos diversos
aspectos do Mistério Eucaristico. De
modo particular, sublinha a
dimensao sacrificial da liturgia
eucaristica, considerando-a na
perspectiva adequada, ou seja, na
ordem da sacramentalidade da
Igreja: a Santa Missa é «o sacrificio
sacramental do Corpo e do Sangue de
Nosso Senhor» [xxxiii]. Com a
Tradicdo da Igreja, identifica esse
sacrificio sacramental com o
Sacrificio unico do nosso Redentor:
«E o Sacrificio de Cristo, oferecido ao
Pai com a cooperacdo do Espirito
Santo, oblagdo de valor infinito, que
eterniza em nos a Redencao» [xxxiv].
E ao contemplar com os olhos da fé e
do amor esta realidade, descobre que
«neste Sacrificio [Santa Missa] se



encerra tudo aquilo que o Senhor
quer de nos» [xxxv]. Aquilo que Ele
deseja, quando participamos na
liturgia eucaristica em todo o
momento da nossa existéncia.

Com efeito, o nosso Pai Deus quer
que vivamos tal como somos, como
filhos no Filho, identificados com
Cristo no amor e na obediéncia
filiais. Essa identificacdo realiza-se
de forma singular gracas as
Eucaristia. Em Cristo, em comunhao
com o seu ser teandrico, podemos
viver em constante relacdo filial com
o Pai (cf. Jo 6, 57); e 0 Pai derrama
sobre nos a sua paternidade
transbordante de amor. Além disso,
mediante a comunhdo do corpo de
Cristo com a sua humanidade
vivificada pelo Espirito, entramos
também em comunhdo com a
terceira Pessoa da Santissima
Trindade, recebendo a forca do amor
do Espirito Santo, que tudo cria,
renova, inflama e santifica. Ele



cristifica-nos e faz-nos sentir a nossa
filiacdo divina em Cristo. Nesta linha,
escrevia S. Josemaria: «Na Santa
Missa, a vida da graca encaminha-se
para a sua plenitude, que foi
depositada em nos pelo Baptismo, e
que cresce, fortalecida pela
Confirmacdo. Quando participamos
na Eucaristia, escreve S. Cirilo de
Jerusalém, experimentamos a
espiritualizacdo deificante do
Espirito Santo, que além de nos
configurar com Cristo, como sucede
no Baptismo, nos cristifica
integralmente, associando-nos a
plenitude de Cristo Jesus (S. Cirilo de
Jerusalén, Catecheses, 22, 3). A efusao
do Espirito Santo, na medida em que
nos cristifica, leva-nos a reconhecer
como filhos de Deus. O Paraclito, que
¢ caridade, ensina-nos a fundir com
essa virtude toda a vida. Por isso,
feitos uma so coisa com Cristo,
consummati in unum (o 17,23).,
podemos ser entre os homens o que
Santo Agostinho afirma da



Eucaristia: sinal de unidade, vinculo
de Amor (S. Agustin, In Ioannis
Evangelium tractatus, 26, 13: PL 35,
1613)» [xxxvi].

A contemplacdo do amor que Cristo
nos manifesta na Eucaristia e,
sobretudo, a identificacdo com Ele —
pela fé, a graca cristiconformante do
sacramento e a ac¢do do Paraclito na
alma — ndo pode deixar indiferente
ou passivo nenhum cristao que
participe no Sacrificio Eucaristico.
«Para corresponder a tanto amor —
afirma S. Josemaria —, é preciso que
haja da nossa parte uma entrega
total do corpo e da alma» [xxxvii]. E
necessario que nos entreguemos
como Ele: por amor e com doagéo
total, incondicional, humilde,
escondida e perseverante.

O que Deus espera de nos em cada
celebracdo eucaristica é que
saibamos aderir plenamente as
palavras de Jesus Cristo: tomai, todos,



e comei... isto é o meu Corpo, que
sera entregue por vos e por todos
para remissao dos pecados. O
mandato do Senhor, fazei isto (o que
Eu fiz) em memoria de Mim, exige
ndo so que o celebrante repita as
suas palavras e gestos, mas também
que acolhamos com fé e amor o dom
que Ele nos da e, unidos a Ele,
saibamos entregar-nos ao Pai, no
Espirito Santo, pela salvacao do
mundo.

Os fiéis — a totalidade do Povo de
Deus e ndo apenas o sacerdote
celebrante — estdo todos chamados a
viver deste modo a Eucaristia, ou
seja, a actualizar a sua entrega a
Nosso Senhor no momento da
consagracao dos dons em que, com a
presenca da Pessoa de Cristo, se
actualiza o acto de oferta sacrificial e
nos tornamos, no momento da
comunhdo, uma so coisa com a
Vitima divina [xxxviii]. Apesar de s
0 ministro sacramentalmente



ordenado - bispo ou sacerdote —
estar habilitado para agir in persona
Christi no Sacrificio eucaristico, a
verdade é que a celebracdo
eucaristica afecta e compromete
cada um dos presentes, 0s quais, em
virtude do sacerdocio comum dos
fiéis (ou seja da sua participacdo no
sacerdocio de Cristo, recebida no
Baptismo), estdo chamados a prestar
a Deus Pai um culto espiritual (Rm
12, 1), o sacrificio das suas vidas
unidas ao Sacrificio de Cristo.

S. Josemaria insistiu repetidamente
nesta doutrina da Igreja, ensinando a
renovar na Santa Missa o
oferecimento da propria vida e das
obras de cada dia, tudo quanto
somos e possuimos: a inteligéncia, a
vontade e a memoria; o trabalho, as
alegrias e as contradigdes. Queria
colocar tudo sobre o altar para que
Deus Nosso Senhor o assumisse e lhe
atribuisse valor salvifico «nesse
instante supremo — o tempo une-se



com a eternidade — do Santo
Sacrificio da Missa» [xxxix]. Queria
dirigir a existéncia inteira, dia apds
dia, para o Sacrificio eucaristico,
ensinando todos a viver com alma
sacerdotal. Antecipava assim o que o
Concilio Vaticano II afirmaria dos
fiéis cristdos: «Todos os seus
trabalhos, oracoes e
empreendimentos apostolicos, a vida
conjugal e familiar, o trabalho de
cada dia, o descanso do espirito e do
corpo, se forem feitos no Espirito, e
as proprias incomodidades da vida,
suportadas com paciéncia, se tornam
em outros tantos sacrificios
espirituais, agradaveis a Deus por
Jesus Cristo (cf. 1 Pe 2, 5); sacrificios
estes que sao piedosamente
oferecidos ao Pai, juntamente com a
oblac¢do do corpo do Senhor» [x1].

O que dissemos até agora acerca dos
fiéis aplica-se de modo especial ao
sacerdote celebrante: enquanto na
celebracdo eucaristica actua in



persoma Christi, estd chamado a
identificar-se de modo particular
com Cristo, Vitima e Sacerdote. O
oferecimento da propria vida ao Pai,
por Cristo e em Cristo, deve ser para
ele uma realidade em cada
celebracdo da Eucaristia. Neste
sentido afirma o Decr. Presbyterorum
Ordinis, os presbiteros «enquanto se
unem com a propria accdo de Cristo
sacerdote, oferecem-se todos os dias
totalmente a Deus» [xli]. O que
realizam sacramentalmente sobre o
altar compromete a sua vida inteira:
estdo chamados a entregarem-se
plenamente, em Cristo e com Cristo,
ao Pai, permitindo deste modo ao
Senhor que Ele assuma inteiramente
a sua existéncia e lhe dé plenitude de
sentido e valor redentor.

S. Josemaria era plenamente
consciente desta verdade, recordava-
a frequentemente aos sacerdotes e
vivia-a todos os dias no Sacrificio do
Altar:



«Pelo sacramento da Ordem, o
sacerdote torna-se efectivamente
apto para emprestar a Nosso Senhor
a voz, as maos, todo o seu ser: € Jesus
Cristo quem, na Santa Missa, com as
palavras da consagracdo, transforma
a substancia do pao e do vinho no
Seu Corpo, Alma, Sangue e
Divindade. Nisto se fundamenta a
incomparavel dignidade do
sacerdote. Uma grandeza
emprestada, compativel com a
minha pequenez. Eu peco a Deus
Nosso Senhor que nos dé, a todos os
sacerdotes, a graca de realizar
santamente as coisas santas, e de
reflectir também na nossa vida as
maravilhas das grandezas do Senhor.
NOs, que celebramos os mistérios da
Paixdo do Senhor, temos de imitar o
que fazemos. E entdo a hostia
ocupard o nosso lugar diante de
Deus, se nos mesmos nos fizermos
hostias. (S. Gregorio Magno, Didlogo
4, 59)» [xlii].



Mons. Alvaro del Portillo,
testemunha privilegiada da fé e do
amor com que S. Josemaria
celebrava todos os dias a Santa
Missa, disse-nos:

«Ao elevar o Pdo eucaristico e o
Sangue de Nosso Senhor, repetia
sempre algumas oragdes — ndo em
voz alta, porque as rubricas da Missa
ndo o permitem, mas com a mente e
0 coracdo —, com perseveranca
heroica que durou dezenas de anos.

Concretamente, enquanto mantinha
a hostia consagrada entre as maos,
dizia: Meu Senhor e meu Deus, o acto
de fé do Apostolo S. Tomé. Depois,
inspirando-se numa invocacao
evangélica, repetia lentamente:
Adauge nobis fidem, spem et
charitatem; pedia ao Senhor para
toda a Obra a graca de crescer na fé,
na esperanca e na caridade.
Imediatamente a seguir, repetia uma
oracgdo dirigida ao Amor



Misericordioso, que tinha aprendido
e vinha meditando desde a sua
juventude, mas que nunca utilizava
na pregacao, somente apds muitos
anos nos referiu que a recitava: Pai
Santo, pelo Coragdo Imaculado de
Maria, ofereco-Vos Jesus, vosso Filho
muito amado, e ofereco-me a mim
mesmo n’Ele, por Ele e com Ele, todas
as minhas intengoes e em nome de
todas as criaturas. A seguir,
acrescentava a invocacao: Senhor,
dai-nos a pureza e o gaudium cum
pace, a mim e a todos; pensando,
como é natural, nos seus filhos do
Opus Dei. Por fim, enquanto fazia a
genuflexdo depois de ter elevado a
Hostia e o Cdlice, recitava a primeira
estrofe do hino eucaristico Adoro te
devote, latens deitas, e dizia ao
Senhor: Bem-vindo ao altar!

Tudo isto, repito, ndo o fazia so de
vez em quando, mas todos os dias, e
nunca mecanicamente, mas com



todo o amor e vibracao
interior» [xliii].

Compreende-se facilmente a alegria
de S. Josemaria ao ler no Decreto
Presbyterorum Ordinis algo que ele ja
pregava ha muitos anos: que a
celebracdo do Sacrificio eucaristico é
0 «centro e a raiz de toda a vida do
presbitero, de tal maneira que aquilo
que se realiza sobre a ara do
sacrificio, isso mesmo procura
realizar em si a alma

sacerdotal» [xliv].

S. Josemaria viveu e ensinou a viver
esta entrega da propria vida ao
Senhor na Santa Missa («a nossa
Missa, Jesus...», escrevera no
Caminho [xlv]), com uma
radicalidade total, sem a limitar a um
propdasito interior, formulado no
momento da celebracao liturgica.
«Devemos amar a Santa Missa, que
deve ser o centro do nosso dia. Se
vivemos bem a Missa, como nao



havemos depois de continuar o resto
da jornada com o pensamento no
Senhor, com o desejo ardente de ndo
nos afastarmos da sua presenca, para
trabalhar como Ele trabalhava e
amar como Ele amava?» [xlvi]. Por
outro lado, procurava fazer de todo o
dia uma Missa continua, vivendo
quotidianamente uma existéncia
«totalmente eucaristica» [xlvii]. A
proposito disto, afirmava em 1945:
«Deste modo, muito unidos a Jesus
na Eucaristia, conseguiremos a
continua presenca de Deus no meio
das ocupacgoes habituais proprias da
situacdo de cada um neste peregrinar
terreno, procurando o Senhor em
cada momento e em todas as coisas.
Tendo nas nossas almas os mesmos
sentimentos de Cristo na Cruz,
conseguiremos que a nossa vida
inteira seja de reparacdo incessante,
de assidua peticdo e permanente
sacrificio por toda a humanidade,
porque o Senhor vos dara um
instinto sobrenatural para purificar



todas as accoes, para as elevar a
ordem da graca e converté-las em
instrumento de apostolado. S6 assim
seremos almas contemplativas no
meio do mundo, como pede a vossa
vocacdo, e chegaremos a ser almas
verdadeiramente sacerdotais,
fazendo que tudo o que é nosso seja
um continuo louvor a Deus» [xlviii].

Mais concretamente, mostrou de
maneira pratica como colocar a
Santa Missa no centro da vida
quotidiana. Dividia as 24 horas do
dia em duas partes: «Até ao meio-dia
vivia a presenca de Deus centrando-a
na acc¢do de gracas pela Missa
celebrada e, depois do Angelus,
comecava a preparar-se para a Missa
do dia seguinte» [xlix]. Nesse tempo
de preparacdo, multiplicava actos de
fé, esperanca e amor ao Senhor,
pedia-Lhe perdéo pelos seus pecados
e pelos de todos os homens; pedia
incansavelmente “almas de apdstolo”
e renovava a intencao de colocar



sobre a patena todas as suas oracoes,
trabalhos, pensamentos e afectos,
alegrias e sofrimentos, para que o
Senhor assumisse tudo e lhe desse
valor redentor. S. Josemaria
considerou o ensino sobre a
participacdo dos fiéis no Sacrificio
Eucaristico como parte essencial do
ministério sacerdotal. «Todos o0s
afectos e necessidades do coracgdo do
cristdo encontram na Santa Missa o
melhor caminho: aquele que, por
Cristo, chega ao Pai no Espirito
Santo. O sacerdote deve pOr especial
empenho em que todos o saibam e
vivam. Ndo hd actividade alguma
que possa antepor-se normalmente a
de ensinar e fazer amar e venerar a
Sagrada Eucaristia» [1]. E mais
adiante, sublinhando a unidade
entre a consagracao e a missdo do
presbitero, dira: «Um sacerdote que
vive deste modo a Santa Missa —
adorando, expiando, impetrando,
dando gracas, identificando-se com
Cristo —, e que ensina os outros a



fazer do Sacrificio do Altar o centro e
a raiz da vida do cristao,
demonstrara realmente a grandeza
incomparavel da sua vocacgao» [li].

Como ensinava S. Josemaria Escriva,
a centralidade da Eucaristia na
existéncia quotidiana do cristdo deve
manifestar-se, de modo particular,
no cuidado da liturgia eucaristica, na
fé e no amor com que cuidamos de
Deus nas coisas de Deus.

«Peco a todos os cristdos que rezem
muito por nos, sacerdotes, para que
saibamos realizar santamente o
Santo Sacrificio. Rogo-lhes que
mostrem um amor tdo delicado a
Santa Missa, que nos leve, a nos,
sacerdotes, a celebra-la com
dignidade — com elegancia — humana
e sobrenatural: com asseio nos
paramentos e nos objectos
destinados ao culto, com devocgao,
sem pressas.



Porqué pressa? Tém-na por acaso 0s
namorados ao despedir-se? Parece
que se vao embora e ndo vao: voltam
uma e outra vez, repetem palavras
correntes como se acabassem de as
descobrir... Ndo receeis aplicar
exemplos do amor humano, nobre,
limpo, as coisas de Deus. Se amarmos
0 Senhor com este coracdo de carne -
nao temos outro - ndo sentiremos
pressa em terminar esse encontro,
essa entrevista amorosa com

Ele» [lii].

O seu exemplo ficou bem gravado na
vida das suas filhas e dos seus filhos
no Opus Dei. «Desde o inicio do seu
ministério sacerdotal que se esforcou
por ndo dar lugar nem a rotina nem
a precipitacdo ao celebrar o Santo
Sacrificio, apesar da habitual
escassez de tempo para realizar as
suas multiplas actividades pastorais.
Pelo contrario, tendia
espontaneamente a celebrar a Missa
com muito sossego, penetrando em



cada texto e no sentido de cada gesto
liturgico, a tal ponto que, durante
muitos anos, teve de se esforcar
verdadeiramente — de acordo com o
que lhe diziam na direccdo espiritual
— por ser mais rapido, para ndo
chamar a atencdo e por saber que
esta ao servico dos fiéis que
contavam com tempo mais reduzido
para assistir a Missa. Neste contexto,
compreende-se 0 que escreveu em
1932 como um desabafo da sua alma:
“Ao celebrar a Santa Missa, deviam
parar os relégios”» [liii].

Os que foram testemunhas de como
S. Josemaria Escriva celebrava a
Santa Missa sdo undnimes em
afirmar que, externamente, nunca se
viu nada de extraordindrio ou
singular na sua Missa, embora fosse
impossivel ndo apreciar a sua
profunda devocao [liv]. A sua
piedade alimentava-se dos textos
liturgicos e manifestava-se na
variedade dos gestos — previstos na



liturgia eucaristica — como o0s beijos
ao altar, simbolo de Cristo, as
inclinac¢Oes de cabeca, as genuflexdes
pausadas com que adorava o Santo
dos Santos [lv]. Vivia a Santa Missa e
ensinou todos a vivé-la como um
encontro pessoalissimo com Cristo,
nosso Amor, e com todo o seu Corpo
Mistico, a Igreja: «Viver a Santa
Missa é manter-se em oracao
continua, convencermo-nos de que,
para cada um de nos, este é um
encontro pessoal com Deus, em que
O adoramos, O louvamos, Lhe
pedimos, Lhe damos gracas,
reparamos 0s nossos pecados, nos
purificamos e nos sentimos uma sé
coisa em Cristo com todos os
cristaos» [lvi]. «Essa intensidade —
escreveu Mons. Alvaro del Portillo -
com (ue se unia pessoalmente ao
Sacrificio do Senhor na Eucaristia,
culminou em algo que nédo duvido
em considerar como um peculiar
dom mistico, que o Padre nos contou
com grande simplicidade, ocorrido



no dia 24 de Outubro de 1966: “Nos
meus sessenta e cinco anos, fiz uma
descoberta maravilhosa. Encanta-me
celebrar a Santa Missa, mas ontem
custou-me um trabalho tremendo.
Que esforg¢o! Vi que a Missa é
verdadeiramente Opus Dei, trabalho,
como foi um trabalho para Jesus
Cristo a sua primeira Missa: a Cruz.
Vi que o oficio do sacerdote, a
celebracdo da Santa Missa, é um
trabalho para confeccionar a
Eucaristia; que se experimenta dor,
alegria e cansaco. Senti na minha
carne o esgotamento de um trabalho
divino”» [lvii].

3. Eucaristia e vida em Cristo

Na Eucaristia, Jesus ndo nos deixou
apenas um sinal-recordacdo da sua
presenca historica entre os homens e
do seu Sacrificio com que concluiu a
nossa redencdo. O seu amor
omnipotente tornou possivel que
depois da sua Ascensdo gloriosa ao



Céu, pudesse permanecer sempre na
Igreja, no Santissimo Sacramento do
altar.

«Lembremo-nos da experiéncia tao
humana da despedida de duas
pessoas muito amigas. Desejariam
ficar sempre juntas, mas o dever — ou
seja o que for — obriga-as a afastar-se
uma da outra. Nao podem, portanto,
continuar uma junto da outra, como
seria do seu gosto. Nestas ocasides, 0
amor humano, que por maior que
seja, é sempre limitado, costuma
recorrer aos simbolos. As pessoas
que se despedem trocam lembrancas
entre si, talvez uma fotografia (...).

Ora o que ndo esta na nossa mao,
consegue-o o Senhor. Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem, ndo
deixa um simbolo, mas uma
realidade. Fica Ele mesmo. Embora
va para o Pai, permanece entre os
homens. Ndo nos deixara um simples
presente que nos faca evocar a sua



memgdria, alguma imagem que tenda
a apagar-se com o tempo (...). Sob as
espécies do pdo e do vinho esta Ele,
realmente presente, com o seu Corpo,
0 seu Sangue, a alma e a sua
Divindade» [lviii].

A presenca pessoal de Jesus Cristo —
do Filho encarnado e glorificado do
Pai — verdadeira, real e substancial,
esta cheia de consequéncias para a
vida da Igreja e do cristdo. Sendo
Cristo o Verbo do Pai (cf. Jo 1, 1; 1, 14;
14, 9-10), Aquele em quem «reside
corporalmente toda a plenitude da
divindade» (Cl 2, 9), o nosso Redentor
e Salvador (cf. Mt 26, 28; Act 4, 10-12;
Rm 3,23-24;1Tm 2, 5-6; 1 Jo 2, 2),
compreende-se a extraordindria
poténcia santificante da Eucaristia:
entrando em Comunhao com Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem,
recebemos a propria vida divina (cf.
Jo 1, 4), aluz que ilumina todo o
homem (cf. Jo 1, 9), a Verdade que
nos liberta (cf. Jo 8, 31-32), o Amor



que nos transforma (1 Jo 4, 16) e
todos os bens salvificos que Ele, com
a sua Morte e Ressurreicdo, nos
alcancou.

Mediante a Eucaristia, a nova vida
em Cristo, iniciada no crente com o
Baptismo (cf. Rm 6, 3-4; Gl 3, 27-28),
pode-se consolidar e desenvolver até
alcancar a sua plenitude (cf. Ef 4, 13),
permitindo ao cristdo levar a bom
termo o ideal anunciado por S. Paulo:
«N&o sou eu que vivo, mas Cristo que
vive em mim» (Gl 2, 20). E o que se
deduz das palavras de Jesus Cristo:
«Eu sou o pdo vivo, o que desceu do
Céu: se alguém comer deste pao,
vivera eternamente; e 0 pao que Eu
hei-de dar é a minha carne, pela vida
do mundo. (...) Quem realmente
come a minha carne e bebe o meu
sangue fica a morar em mim e Eu
nele. Assim como o Pai que me
enviou vive e Eu vivo pelo Pai,
também quem de verdade me come
vivera por mim» (Jo 6, 51-57). O Pao



eucaristico da aos fiéis a vida do
Senhor, concedendo-lhes uma
particular participagdo, em Cristo e
com Cristo, na comunhdo de vida e
de amor do Deus Uno e Trino.

A consideracdo destas verdades era
para S. Josemaria um poderoso
estimulo para viver tal como somos:
filhos de Deus em Cristo. «A Sagrada
Eucaristia introduz a novidade
divina nos filhos de Deus e devemos
corresponder in novitate sensus (Rm
12, 2), com uma renovacdo de todo o
nosso sentir e de todo o nosso agir.
Foi-nos dado um novo principio de
energia, uma raiz poderosa,
enxertada no Senhor. Nao podemos
voltar a antiga levedura, nos que
temos o Pao de agora e de

sempre» [lix].

A Eucaristia configura-nos com
Cristo, faz-nos participantes do ser e
da missao do Filho, identifica-nos
com as suas intencoes e sentimentos,



da-nos forca para amar como Cristo
nos pede (cf. Jo 13,34-35), para
inflamar todos os homens e
mulheres do nosso tempo com o fogo
do amor divino que Ele veio trazer a
terra (cf. Lc 12,49), para nos
compadecermos das multiddes que
agora, como ha vinte séculos, andam
como “ovelhas sem pastor”, sem
rumo nem sentido (cf. Mt 9,36). Tudo
isto se deve manifestar na nossa
vida: «Se fomos renovados com a
recepcao do Corpo do Senhor, temos
de o manifestar com obras. Que os
Nnoss0s pensamentos sejam sinceros:
de paz, de entrega, de servico. Que as
nossas palavras sejam verdadeiras,
claras, oportunas; que saibam
consolar e ajudar, que saibam
sobretudo levar aos outros a luz de
Deus. Que as nossas accoes sejam
coerentes, eficazes, acertadas: que
tenham esse bonus odor Christi (2
Cor, 2,15), o bom odor de Cristo, por
recordarem o seu modo de Se
comportar e de viver» [Ix].



Gracas a Eucaristia, o cristdo pode
ser verdadeiramente cristéforo,
portador de Cristo, Cristo que passa
entre os homens. Assim o
considerava S. Josemaria na homilia
pronunciada no dia 28 de Abril de
1964, festa do Corpus Christi:

«A procissdo do Corpo de Deus torna
Cristo presente nas aldeias e cidades
do mundo. Mas essa presenca, repito,
ndo deve ser coisa de um dia, ruido
que se ouve e se esquece. Essa
passagem de Jesus lembra-nos que
temos também de descobri-Lo nos
nossos afazeres quotidianos. A par
da procissdo solene desta quinta-
feira, deve ir a procissdo silenciosa e
simples da vida corrente de cada
cristdo, homem entre os homens,
mas com a felicidade de ter recebido
a fé e a missdo divina de se
comportar de tal modo que renove a
mensagem do Senhor sobre a Terra.
N&o nos faltam erros, misérias,
pecados. Mas Deus esta com 0s



homens, e temos de nos dispor a que
se sirva de nos e se torne continua a
sua passagem entre as criaturas.

Vamos, pois, pedir ao Senhor que nos
conceda sermos almas de Eucaristia,
que a nossa relacdo pessoal com Ele
se traduza em alegria, em
serenidade, em desejo de justica. E
facilitaremos aos outros o trabalho
de reconhecer Cristo, contribuiremos
para coloca-lo no cume de todas as
actividades humanas. Cumprir-se-a a
promessa de Jesus: Eu, quando for
levantado sobre a terra, atrairei tudo
a mim» (2 Cor 2, 15). [Ixi].

Na Eucaristia, encontramos o
principio que impulsiona a
evangelizacdo do mundo, o
fundamento da eficacia do
apostolado que os discipulos de
Cristo realizam [Ixii]. Injectados na
corrente de vida e amor de Deus Uno
e Trino, procuram cumprir no Filho e
pelo Espirito Santo, a vontade do Pai,



que quer que todos os homens se
salvem (cf. 1 Tm 2, 4).

Ao unirmo-nos a Cristo, ao unico Pao
de que participam todos os cristdos
(cf. 1 Cor 10,17), a Eucaristia une-nos
entre nés e com Ele, edificando a
Igreja como um so Corpo (cf. 1 Cor
12,27). Por isso, participando na
celebracdo eucaristica «sentimo-nos
uma so coisa em Cristo com todos 0s
cristdos» [Ixiii]. A Eucaristia faz-nos
estar mais unidos a toda a familia de
Deus que ¢é a Igreja (cf. Ef 2, 19).

A Eucaristia, ao conter o Verbo
encarnado, o crucificado que
ressuscitou e esta glorioso a direita
do Pai, possui eficacia salvifica que
transcende o tempo e penetra na
realidade escatoldgica «A felicidade
eterna, para o cristdo que se conforta
com o mana definitivo da Eucaristia,
comeca ja agora. Passou o que era
velho: deixemos de lado tudo o que é
caduco, seja tudo novo para nos — os



coragoes, as palavras e as obras. Esta
é a Boa Nova. E novidade, noticia,
porque nos fala de uma
profundidade de Amor, de que antes
ndo suspeitavamos. E boa, porque
nada é melhor do que unir-nos
intimamente a Deus, Bem de todos os
bens. E a Boa Nova, porque, de
alguma maneira e de um modo
indescritivel, nos antecipa a
eternidade» [Ixiv].

«Jesus, na Eucaristia, é penhor
seguro da sua presenca nas nossas
almas; do seu poder, que sustenta o
mundo; das suas promessas de
salvacdo, que ajudardo a que a
familia humana, quando chegar o
fim dos tempos, habite
perpetuamente na casa do Céu, em
torno de Deus Pai, Deus Filho e Deus
Espirito Santo: Santissima Trindade,
Deus unico» [Ixv]. Na Eucaristia esta
presente in nuce, de modo apenas
iniciado, a realizacdo do plano
salvifico universal de Deus: com



Cristo ressuscitado torna-se também
presente a nova criacdo, “os novos
céus e a nova terra”, a nova
humanidade (cf. Ap 21, 1-7; 2 Pe 3,13;
Rm 8,19-22). Com efeito, na
transfiguracao gloriosa de Jesus
Cristo ja se tinha iniciado a
renovagao escatologica do mundo:
no Senhor ressuscitado, o eschaton —
Aquele que representa as ultimas
coisas — ja esta presente no oitavo
dia, a eternidade que irrompe no
presente, fazendo-nos saborear o que
encontraremos na vida eterna [1xvi].

Neste sentido, podemos dizer que
cada celebracdo eucaristica é Pascoa,
passagem da Igreja e da criacdo
inteira em direccdo ao seu fim
definitivo. Em cada Eucaristia,
«Jesus, com gesto de sacerdote
eterno, atrai a si todas as coisas, para
as colocar, divino afflante Spiritu,
por intermédio do sopro do Espirito
Santo, na presenca de Deus

Pai» [Ixvii].



Angel Garcia Ibafiez

Universidade Pontificia da Santa
Cruz

[i] S. JOSEMARIA ESCRIVA, Carta
2-02-1945, n. 11. Daqui em diante,
todas as citacOes em que nio se
mencione o autor serdo de S.
Josemaria Escriva

[ii] Carta, 11-03-1940, n. 11.
[iii]Forja, n. 69.

[iv] ALVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelizacion, em AA.VV. A
formacgdo dos sacerdotes nas
circunstancias actuais, XI Simposio
Internacional de Teologia da
Universidade de Navarra, Pamplona
1990, p. 995.

[v] Cf. F. OCARIZ, La filiacién divina,
realidad central en la vida y en la
enserianza de Mons. Escrivad de



Balaguer, em AA.VV., Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer e o
Opus Dei, 22 ed., Pamplona 1985, pp.
175-214; C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa, em C. FABRO-S.
GAROFALO-M.A. RASCHINI, Santi nel
mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escriva, Milao 1992, pp.
106-110.

[vi] Cristo que Passa, n. 84-85.
[vii] Ibidem, n. 87.

[viii] Ibidem, n. 86.

[ix] Ibidem, n. 86.

[x] CONCILIO VATICANO II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 4-12-1963,
n. 47.

[xi] Cf. PAULO VI, Solemnis Professio
Fidei, 30-06-1968, n. 24.

[xii] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1362.



[xiii] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1085.

[xiv] Cf. S. TOMAS DE AQUINO, S.Th.,
III, q. 17, a. 2, c.

[xv]Trata-se de um acto meta-
historico; ndo se pode medir apenas
com 0s parametros espacio-
temporarais da vida presente, como
sd0 0s nossos actos humanos, mas
segundo a eternidade
comparticipada do Homem-Deus; cf.
T. FILTHAUT, Kontroverse uber di
Mysterienlehre, Warendorf 1947, p.
17.

[xvi] Cf. R. GARRIGOU-LAGRANGE,
«An Christus non solum virtualiter
sed etiam actualiter offerat Missas
quae quotidie celebrantur», em
Angelicum 19 (1942) 105-118.

[xvii] A Eucaristia torna presente
uma realidade pré-existente: a
Pessoa de Cristo, e n’Ele, o acto
sacrificial da nossa redencdo. O signo



apenas lhe confere um novo modo de
presenca, sacramental, permitindo,
como veremos a seguir, a
participacdo da Igreja no Sacrificio
do Senhor.

[xviii] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1364.

[xix] CONCILIO VATICANO II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 7.

[xx] Cf. Oracdo Eucaristica da
Tradicdo Apostolica de S. Hipdlito;
Anafora de Addai y Mari; Anafora de
S. Marcos, em A. HANGGI-I. PAHL,
Prex Eucharistica. Textus a variis
liturgiis antiquioribus selecti,
Fribourg 1968, pp. 80-81; pp. 375-380;
p- 101-115, espec. p. 112-114.

[xxi] Cf. Missal Romano, Oragdo
Eucaristica I (Unde et memores y
Supra quee); Oracdo Eucaristica III
(Memores igitur, Respice, qucesumus e
Ipse nos tibi), expressdes semelhantes
encontram-se nas Oracoes I e IV.



[xxii] Sobre a participacao dos fiéis
na oferenda do Sacrificio eucaristico,
cf. P10 XII, Enc. Mediator Dei: AAS 39
(1947) 555-556; 559-560; CONCILIO
VATICANO II, Cons. Sacrosanctum
Concilium, n. 48; Cons. dogm. Lumen
Gentium, 21-11-1964, n. 10-11; PABLO
VI, Enc. Mysterium Fidei: AAS 57
(1965) 761; Ibid., Solemnis Pprofessio
Fidei, n. 24; JOAO PAULO II, Carta
Dominice Cenae, 24-02-1980, n. 9.

[xxiii] O. CASEL, «Die Kirche als
Braut Christi nach Schrift, Vaterlehre
und Liturgie», em Id., Mysterium der
Ekklesia. Von der Gemeinschaft aller
Erlosten in Christus Jesus (Aus
Schriften und Vortragen), Mainz
1961, pp. 59-87.

[xxiv] Ibidem, «Glauben, Gnosis und
Mysterium», em Jahrbuch fur
Liturgiewisenschaft 15 (1941) 299.

[xxv] M. LEPIN, L’idée du sacrifice de
la Messe d’apres les théologiens



depuis lorigine jusqu’a nos jours, 22
ed., Paris 1926, p. 755.

[xxvi] Cf. J.A. JUNGMANN, «Oblatio
und Sacrificium in der Geschichte
der Eucharistieverstandnisses», em
Zeitschrift fur katholische Theologie
92 (1970) 343.

[xxvii] J. BETZ, «I’Eucaristia come
mistero centrale», em AA.VV.,
Mysterium salutis, VIII, Brescia 1982,
p- 341.

[xxviii] Cf. S. CIPRIANO, Ep. 63, 13:
CSEL 3, 71.

[xxix] S. AGOSTINHO, De civ. Dei,
10,6: CCL 47, 279.

[xxx] Cf. S. GREGORIO MAGNO,
Dialog., 4, 61,1: SChr 265, 202.

[xxxi] Missal Romano, Oracao
Eucaristica III: Respice, quaesumus e
Ipse nos tibi.



[xxxii] Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 1368.

[xxxiii] Temas Actuais do
Cristianismo, n. 113.

[xxxiv] Cristo que Passa, n. 86.
[xxxv] Cristo que Passa, n. 88.

[xxxvi] Cristo que Passa, n. 87.
[xxxvii] Cristo que Passa, n. 87.

[xxxviii] A Igreja deseja que todos o0s
fiéis participem consciente, devota e
activamente no Sacrificio eucaristico,
oferecendo-se a si mesmos
juntamente com Cristo, oferecendo
pelas méos do sacerdote, e em unido
com ele, a héstia imaculada; cf.
CONCILIO VATICANO II, Cons.
Sacrosanctum Concilium, n. 48; Cons.
dogm. Lumen Gentium, n. 11; Decr.
Presbyterorum Ordinis, 7-12-1965, n.
2 e 5; PIO XII, Enc. Mediator Dei: AAS
39 (1947) 555-556; PABLO VI, Enc.



Mysterium Fidei: AAS 57 (1965) 761;
SCR, Instr. Eucharisticum Mysterium,
25-05-1967, n. 3b e 3e; JOAO PAULO
II, Carta Dominicae Cence, n. 9.

[xxxix] Cristo que Passa, n. 94.

[x1] CONCILIO VATICANO II, Cons.
dog. Lumen Gentium, n. 34.

[xli] CONCILIO VATICANO II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 13.

[xlii] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», 13-04-1973, em Amar a
Igreja, n. 39.

[xliii] ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del do
Opus Dei, realizada por Cesare
Cavalleri, Madrid 1993, pp. 137-138.

[xliv] CONCILIO VATICANO II, Decr.

Presbyterorum Ordinis, n. 14. Sobre a
relacdo deste texto com a pegacao de
S. Josemaria Escriva cf. ALVARO DEL



PORTILLO, Sacerdotes para una
nueva evangelizacion, cit., p. 995.

[xlv] Caminho, n. 533.
[xlvi] Cristo que Passa, n. 154.

[xlvii] Forja, n. 826. O tema da Missa
que se prolonga durante o dia inteiro
formulou-se de modos diversos ao
longo da histdria. Sobre este assunto,
nota-se clara sintonia entre os
ensinamentos de S. Josemaria e a
doutrina defendida pela escola
francesa de espiritualidade; por
exemplo, F. Mugnier, seguindo
autores como J.Bossuet, P. de Bérulle
e Ch. de Condren, expressava-se do
seguinte modo: «Faire ainsi de ma
journée comme une messe en action,
continuant, s’il se peut, la sainte
messe quotidiennement entendue et
pratiquée, ce devrait étre la vie
normale de tout chrétien» (F.
MUGNIER, Roi, Prophéte, Prétre avec
le Christ, Paris 1937, p. 215).



[xlviii] Carta 2-02-1945, n. 11.

[x1ix] ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, cit., p. 136.

[1] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», o. cit. n. 45.

[li] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», o. cit. n. 49.

[lii] Homilia, «Sacerdote para a
eternidade», o. cit. n. 45.

[liii] ALVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelizacion, o. cit., p. 996.

[liv] Cf. ].M. CASCIARO, Vale la pena.
Tres anos cerca del Fundador del
Opus Dei: 1932-1942, 22 ed., Madrid
1998, pp. 113-114. Vejam-se também
os testemunhos publicados nos
Articulos del Postulador, n. 379-384.

[lv] Cristo que Passa, n. 85-91.



[lvi] Cristo que Passa, n. 88. Alguns
anos antes, S. Josemaria escreveu:
«Nd&o vos habitueis nunca a celebrar
ou a participar no Santo Sacrificio:
pelo contrario, fazei-o com tanta
devogdo como se tratasse da unica
Missa da vossa vida; sabendo que ali
esta presente Cristo, Deus e Homem,
Cabeca e Corpo, e portanto, junto
com Nosso senhor, toda a

Igreja» (Carta 28-03-1955, n. 5).

[lvii] ALVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelizacion, o. cit., pp. 996-997.

[lviii] Cristo que Passa, n. 83.

[lix] Ibidem, n., 155. E evidente que se
os efeitos salvificos da Eucaristia nao
se alcancam de imediato em toda a
sua plenitude «ndo é por defeito da
poténcia de Cristo, mas por defeito
da devocdo do homem» (S. TOMAS
DE AQUINO, S. Th. 111, q. 79, a. 5, ad
3). Sobre a aplicacdo da virtude
salvifica do Sacrificio Eucaristico e



da comunhao convém recordar que
isso ndo se realiza de modo mecanico
(infalivel e extrinsecamente), mas
segundo as disposicdes morais dos
homens, ou seja, segundo a livre
correspondéncia a graca que Cristo
lhes presenteia; mais ainda, segundo
a fé, caridade, esperanca, contricao,
humildade, etc. que manifestam no
seu encontro pessoal com Jesus
Cristo. A unido com Deus em Cristo
realiza-se pela via da liberdade e do
amor; é possivel devido ao amor que
Ele nos tem, mas exige de nos que
correspondamos livremente ao seu
amor (cf. 1Jo 4, 16.19-21).

[1x] Cristo que Passa, n. 156.
[Ixi] Cristo que Passa, n. 156.

[Ixii] O Concilio Vaticano II afirma
explicitamente que a Eucaristia é
«fonte e cume de toda a
evangelizacdo», Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 5; cf. Decr. Ad Gentes,
7-12-1965, n. 36.



[Ixiii] Cristo que Passa, n. 88.
[Ixiv] Cristo que Passa, n. 152.
[Ixv] Cristo que Passa, n. 153.

[Ixvi] Cf. S. BASILIO MAGNO, De
Spiritu Sancto, 27, 66: SChr 17bis, 237.

[Ixvii] Cristo que Passa, n. 94.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-
centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/

	A Santa Missa, centro e raiz da vida do cristão

