opusdei.org

A religido ao servico
da paz

Em Assis o Papa convida os
lideres religiosos e os ndo
crentes a defender «a paz e a
dignidade humanan.

30/10/2011

Queridos irmaos e irmas,

distintos Chefes e representantes das
Igrejas

e Comunidades eclesiais e das
religides do mundo,

queridos amigos,



Passaram-se vinte e cinco anos desde
que, pela primeira vez, o beato Papa
Jodo Paulo II convidou
representantes das religides do
mundo para uma oracao pela paz em
Assis . O que aconteceu desde entdo?
Como se encontra hoje a causa da
paz? Naquele momento, a grande
ameaca para a paz no mundo
provinha da divisdo da terra em dois
blocos contrapostos entre si. O
simbolo saliente daquela divisao era
o muro de Berlim que, atravessando
a cidade, tragava a fronteira entre
dois mundos. Em 1989, trés anos
depois do encontro em Assis, 0 muro
caiu, sem derramamento de sangue.
Inesperadamente, 0s enormes
arsenais, que estavam por detras do
muro, deixaram de ter qualquer
significado. Perderam a sua
capacidade de aterrorizar. A vontade
que tinham os povos de ser livres era
mais forte que os arsenais da
violéncia. A questdo sobre as causas
de tal derrocada é complexa e ndo


https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index1986/trav_perugia-assisi_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index1986/trav_perugia-assisi_po.htm

pode encontrar uma resposta em
simples formulas. Mas, ao lado dos
factores econdmicos e politicos, a
causa mais profunda de tal
acontecimento é de caracter
espiritual: por detras do poder
material, ja ndo havia qualquer
convicgao espiritual. Enfim, a
vontade de ser livre foi mais forte do
que o medo face a uma violéncia que
ndo tinha mais nenhuma cobertura
espiritual. Sentimo-nos agradecidos
por esta vitdria da liberdade, que foi
também e sobretudo uma vitoria da
paz. E é necessario acrescentar que,
embora neste contexto ndo se
tratasse somente, nem talvez
primariamente, da liberdade de crer,
também se tratava dela. Por isso,
podemos de certo modo unir tudo
isto também com a oracdo pela paz.

Mas, que aconteceu depois?
Infelizmente, ndo podemos dizer que
desde entdo a situacao se caracterize
por liberdade e paz. Embora a



ameaca de uma grande guerra nao se
aviste no horizonte, o mundo esta,
infelizmente, cheio de discdrdias. E
nao é somente o facto de haver, em
varios lugares, guerras que se
reacendem repetidamente; a
violéncia, como tal, esta
potencialmente sempre presente e
caracteriza a condicdo do nosso
mundo. A liberdade é um grande
bem. Mas o mundo da liberdade
revelou-se, em grande medida, sem
orientacdo, e ndo poucos entendem,
erradamente, a liberdade também
como liberdade para a violéncia. A
discordia assume novas e
assustadoras fisionomias e a luta
pela paz deve-nos comprometer a
todos de um modo novo.

Procuremos identificar, mais de
perto, as novas fisionomias da
violéncia e da discordia. Em grandes
linhas, parece-me que € possivel
individuar duas tipologias diferentes
de novas formas de violéncia, que



sdo diametralmente opostas na sua
motivacgao e, nos pormenores,
manifestam muitas variantes. Em
primeiro lugar temos o terrorismo,
no qual, em vez de uma grande
guerra, realizam-se ataques bem
definidos que devem atingir pontos
importantes do adversario, de modo
destrutivo e sem nenhuma
preocupacao pelas vidas humanas
inocentes, que acabam cruelmente
ceifadas ou mutiladas. Aos olhos dos
responsaveis, a grande objectivo de
prejudicar o inimigo justifica
qualquer forma de crueldade. E
posto de lado tudo aquilo que era
comummente reconhecido e
sancionado como limite a violéncia
no direito internacional. Sabemos
que, frequentemente, o terrorismo
tem uma motivacao religiosa e que
precisamente o caracter religioso dos
ataques serve como justificacdo para
esta crueldade monstruosa, que cré
poder anular as regras do direito por
causa do «bem» pretendido. Aqui a



religido ndo esta ao servico da paz,
mas da justificacdo da violéncia.

A critica da religido, a partir do
[luminismo, alegou repetidamente
que a religido seria causa de
violéncia e assim fomentou a
hostilidade contra as religides. O
facto que, no caso em questdo, a
religido motive de facto a violéncia é
algo que, enquanto pessoas
religiosas, nos deve preocupar
profundamente. De modo mais subtil
mas sempre cruel, vemos a religido
como causa de violéncia também nas
situacdes onde esta é exercida por
defensores de uma religido contra os
outros. O que os representantes das
religides congregados no ano 1986,
em Assis, pretenderam dizer — e nos
0 repetimos com vigor e grande
firmeza — era que esta ndo é a
verdadeira natureza da religido. Ao
contrario, é a sua deturpacdo e
contribui para a sua destruicao.
Contra isso, objecta-se: Mas como



sabeis qual é a verdadeira natureza
da religido? A vossa pretensio por
acaso nao deriva do facto que se
apagou entre vos a forca da religido?
E outros objectardo: Mas existe
verdadeiramente uma natureza
comum da religido, que se exprima
em todas as religides e, por
conseguinte, seja valida para todas?
Devemos enfrentar estas questoes, se
quisermos combater de modo
realista e credivel o recurso a
violéncia por motivos religiosos.
Aqui situa-se uma tarefa
fundamental do didlogo inter-
religioso, uma tarefa que deve ser
novamente sublinhada por este
encontro. Como cristdo, quero dizer,
neste momento: E verdade, na
histdria, também se recorreu a
violéncia em nome da fé crista.
Reconhecemo-lo, cheios de vergonha.
Mas, sem sombra de duvida, tratou-
se de um uso abusivo da fé crista, em
contraste evidente com a sua
verdadeira natureza. O Deus em



quem nas, cristdos, acreditamos € o
Criador e Pai de todos os homens, a
partir do qual todas as pessoas sdo
irmdos e irmas entre si e constituem
uma unica familia. A Cruz de Cristo
é, para nos, o sinal daquele Deus que,
no lugar da violéncia, coloca o sofrer
com 0 outro e o amar com o outro. O
seu nome ¢ «Deus do amor e da

paz» (2 Cor 13,11). E tarefa de todos
aqueles que possuem alguma
responsabilidade pela fé crista,
purificar continuamente a religido
dos cristdos a partir do seu centro
interior, para que — apesar da
fraqueza do homem - seja
verdadeiramente instrumento da paz
de Deus no mundo.

Se actualmente um tipo basico da
violéncia tem motivacao religiosa,
colocando assim as religiGes perante
a questao da sua natureza e
obrigando-nos a todos a uma
purificacdo, ha um segundo tipo
complexo de violéncia, que possui



uma motivacao exactamente oposta:
é a consequéncia da auséncia de
Deus, da sua negacdo e da perda de
humanidade que resulta disso. Como
dissemos, os inimigos da religido
véem nela uma fonte primaria de
violéncia na historia da humanidade
e, consequentemente, pretendem o
desaparecimento da religido. Mas o
«ndo» a Deus conduziu a muita
crueldade e uma violéncia sem
medida, que s é possivel quando o
homem deixade reconhecer
qualquer norma e juiz superior, mas
SO tem por critério a si mesmo. Os
horrores dos campos de
concentracdo mostram, com toda a
clareza, as consequéncias da
auséncia de Deus.

Aqui, porém, ndo pretendo deter-me
no ateismo prescrito pelo Estado;
queria, antes, falar da «decadéncia»
do homem, em consequéncia da qual
se realiza, de modo silencioso, e por
conseguinte mais perigoso, uma



alteracdo do clima espiritual. A
adoracdo do dinheiro, do ter e do
poder, revela-se uma contra-religido,
na qual ja ndo importa o homem,
mas so o lucro pessoal. O desejo de
felicidade degenera, por exemplo,
num anseio desenfreado e desumano
como se manifesta nas diferentes
formas de dependéncia de drogas. Al
estao os grandes que com ela fazem
0S seus negocios, e depois tantos que
acabam seduzidos e arruinados por
ela tanto no corpo como na alma. A
violéncia torna-se uma coisa normal
e, em algumas partes do mundo,
ameaca destruir a nossa juventude.
Uma vez que a violéncia se torna
uma coisa normal, a paz fica
destruida e, nesta falta de paz, o
homem destrdi-se a si mesmo.

A auséncia de Deus leva a decadéncia
do homem e da humanidade. Mas,
onde esta Deus? Temos nds
possibilidades de O conhecer e
mostrar novamente a humanidade,



para fundar uma verdadeira paz?
Antes de mais nada, sintetizemos
brevemente as nossas reflexdes feitas
até agora. Disse que existe uma
concepcdo e um uso da religido
atraveés dos quais esta se torna fonte
de violéncia, enquanto a orientacao
do homem para Deus, vivida
rectamente, é uma forga de paz.
Neste contexto, recordei a
necessidade de didlogo e falei da
necessidade constante de
purificacdo, da religido vivida. Por
outro lado, afirmei que a negacao de
Deus corrompe o homem, priva-o de
critérios e leva-o a violéncia.

Ao lado destes dois fendmenos de
religido e anti-religido, encontra-se
outra orientacdo no mundo do
agnosticismo crescente: pessoas as
quais ndo foi concedido o dom da fé
e todavia procuram a verdade, estdo
a procura de Deus. Tais pessoas nao
se limitam a afirmar «Nao existe
nenhum Deus», mas sofrem devido a



sua auséncia e, procurando a
verdade e o bem, estao,
interiormente a caminho para Ele.
Séo «peregrinos da verdade,
peregrinos da paz». Colocam
questdes tanto a uma parte como a
outra. Aos ateus combativos, tiram-
lhes aquela falsa certeza com que
afirmam saber que ndo existe um
Deus, e convidam-nos a tornar-se, em
lugar de polémicos, pessoas a
procura, que nao perdem a
esperanca de que a verdade exista e
que nos podemos e devemos viver
em funcdo dela. Mas, tais pessoas
desafiam também os membros das
religides, para que ndo considerem
Deus como sua propriedade, como se
lhes pertencesse, de tal modo que se
sintam autorizados a violéncia
contra os demais. Estas pessoas
procuram a verdade, procuram o
verdadeiro Deus, cuja imagem nao
raramente fica escondida nas
religides, devido ao modo como
frequentemente sdo praticadas. A



sua dificuldade de encontrar a Deus
é parcialmente responsabilidade de
crentes que tém uma imagem de
Deus diminuida ou mesmo
deturpada. Assim, a sua luta interior
e as suas interrogacoes constituem
para os que créem também um apelo
a purificarem a sua fé, para que Deus
— o verdadeiro Deus - se torne
acessivel. Por isto mesmo, convidei
deliberadamente representantes
deste terceiro grupo para o nosso
encontro em Assis, que ndo reune
somente representantes de
instituicOes religiosas. Antes, o
objectivo é estarmos juntos neste
caminho para a verdade, de nos
comprometermos decisivamente
pela dignidade do homem e de
assumirmos juntos a causa da paz
contra toda a espécie de violéncia
destrutiva. Concluindo, queria
assegurar-vos que a Igreja Catdlica
ndo desistira da luta contra a
violéncia, do seu compromisso pela
paz no mundo. Vivemos animados



pelo desejo comum de ser
«peregrinos da verdade, peregrinos
da paz».

vatican.va

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-
servico-da-paz/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-servico-da-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-servico-da-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-servico-da-paz/

	A religião ao serviço da paz

