
opusdei.org

A religião ao serviço
da paz

Em Assis o Papa convida os
líderes religiosos e os não
crentes a defender «a paz e a
dignidade humana».

30/10/2011

Queridos irmãos e irmãs,

distintos Chefes e representantes das
Igrejas

e Comunidades eclesiais e das
religiões do mundo,

queridos amigos,



Passaram-se vinte e cinco anos desde
que, pela primeira vez, o beato Papa
João Paulo II convidou
representantes das religiões do
mundo para uma oração pela paz em
Assis . O que aconteceu desde então?
Como se encontra hoje a causa da
paz? Naquele momento, a grande
ameaça para a paz no mundo
provinha da divisão da terra em dois
blocos contrapostos entre si. O
símbolo saliente daquela divisão era
o muro de Berlim que, atravessando
a cidade, traçava a fronteira entre
dois mundos. Em 1989, três anos
depois do encontro em Assis, o muro
caiu, sem derramamento de sangue.
Inesperadamente, os enormes
arsenais, que estavam por detrás do
muro, deixaram de ter qualquer
significado. Perderam a sua
capacidade de aterrorizar. A vontade
que tinham os povos de ser livres era
mais forte que os arsenais da
violência. A questão sobre as causas
de tal derrocada é complexa e não

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index1986/trav_perugia-assisi_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index1986/trav_perugia-assisi_po.htm


pode encontrar uma resposta em
simples fórmulas. Mas, ao lado dos
factores económicos e políticos, a
causa mais profunda de tal
acontecimento é de carácter
espiritual: por detrás do poder
material, já não havia qualquer
convicção espiritual. Enfim, a
vontade de ser livre foi mais forte do
que o medo face a uma violência que
não tinha mais nenhuma cobertura
espiritual. Sentimo-nos agradecidos
por esta vitória da liberdade, que foi
também e sobretudo uma vitória da
paz. E é necessário acrescentar que,
embora neste contexto não se
tratasse somente, nem talvez
primariamente, da liberdade de crer,
também se tratava dela. Por isso,
podemos de certo modo unir tudo
isto também com a oração pela paz.

Mas, que aconteceu depois?
Infelizmente, não podemos dizer que
desde então a situação se caracterize
por liberdade e paz. Embora a



ameaça de uma grande guerra não se
aviste no horizonte, o mundo está,
infelizmente, cheio de discórdias. E
não é somente o facto de haver, em
vários lugares, guerras que se
reacendem repetidamente; a
violência, como tal, está
potencialmente sempre presente e
caracteriza a condição do nosso
mundo. A liberdade é um grande
bem. Mas o mundo da liberdade
revelou-se, em grande medida, sem
orientação, e não poucos entendem,
erradamente, a liberdade também
como liberdade para a violência. A
discórdia assume novas e
assustadoras fisionomias e a luta
pela paz deve-nos comprometer a
todos de um modo novo.

Procuremos identificar, mais de
perto, as novas fisionomias da
violência e da discórdia. Em grandes
linhas, parece-me que é possível
individuar duas tipologias diferentes
de novas formas de violência, que



são diametralmente opostas na sua
motivação e, nos pormenores,
manifestam muitas variantes. Em
primeiro lugar temos o terrorismo,
no qual, em vez de uma grande
guerra, realizam-se ataques bem
definidos que devem atingir pontos
importantes do adversário, de modo
destrutivo e sem nenhuma
preocupação pelas vidas humanas
inocentes, que acabam cruelmente
ceifadas ou mutiladas. Aos olhos dos
responsáveis, a grande objectivo de
prejudicar o inimigo justifica
qualquer forma de crueldade. É
posto de lado tudo aquilo que era
comummente reconhecido e
sancionado como limite à violência
no direito internacional. Sabemos
que, frequentemente, o terrorismo
tem uma motivação religiosa e que
precisamente o carácter religioso dos
ataques serve como justificação para
esta crueldade monstruosa, que crê
poder anular as regras do direito por
causa do «bem» pretendido. Aqui a



religião não está ao serviço da paz,
mas da justificação da violência.

A crítica da religião, a partir do
Iluminismo, alegou repetidamente
que a religião seria causa de
violência e assim fomentou a
hostilidade contra as religiões. O
facto que, no caso em questão, a
religião motive de facto a violência é
algo que, enquanto pessoas
religiosas, nos deve preocupar
profundamente. De modo mais subtil
mas sempre cruel, vemos a religião
como causa de violência também nas
situações onde esta é exercida por
defensores de uma religião contra os
outros. O que os representantes das
religiões congregados no ano 1986,
em Assis, pretenderam dizer – e nós
o repetimos com vigor e grande
firmeza – era que esta não é a
verdadeira natureza da religião. Ao
contrário, é a sua deturpação e
contribui para a sua destruição.
Contra isso, objecta-se: Mas como



sabeis qual é a verdadeira natureza
da religião? A vossa pretensão por
acaso não deriva do facto que se
apagou entre vós a força da religião?
E outros objectarão: Mas existe
verdadeiramente uma natureza
comum da religião, que se exprima
em todas as religiões e, por
conseguinte, seja válida para todas?
Devemos enfrentar estas questões, se
quisermos combater de modo
realista e credível o recurso à
violência por motivos religiosos.
Aqui situa-se uma tarefa
fundamental do diálogo inter-
religioso, uma tarefa que deve ser
novamente sublinhada por este
encontro. Como cristão, quero dizer,
neste momento: É verdade, na
história, também se recorreu à
violência em nome da fé cristã.
Reconhecemo-lo, cheios de vergonha.
Mas, sem sombra de dúvida, tratou-
se de um uso abusivo da fé cristã, em
contraste evidente com a sua
verdadeira natureza. O Deus em



quem nós, cristãos, acreditamos é o
Criador e Pai de todos os homens, a
partir do qual todas as pessoas são
irmãos e irmãs entre si e constituem
uma única família. A Cruz de Cristo
é, para nós, o sinal daquele Deus que,
no lugar da violência, coloca o sofrer
com o outro e o amar com o outro. O
seu nome é «Deus do amor e da
paz» (2 Cor 13,11). É tarefa de todos
aqueles que possuem alguma
responsabilidade pela fé cristã,
purificar continuamente a religião
dos cristãos a partir do seu centro
interior, para que – apesar da
fraqueza do homem – seja
verdadeiramente instrumento da paz
de Deus no mundo.

Se actualmente um tipo básico da
violência tem motivação religiosa,
colocando assim as religiões perante
a questão da sua natureza e
obrigando-nos a todos a uma
purificação, há um segundo tipo
complexo de violência, que possui



uma motivação exactamente oposta:
é a consequência da ausência de
Deus, da sua negação e da perda de
humanidade que resulta disso. Como
dissemos, os inimigos da religião
vêem nela uma fonte primária de
violência na história da humanidade
e, consequentemente, pretendem o
desaparecimento da religião. Mas o
«não» a Deus conduziu a muita
crueldade e uma violência sem
medida, que só é possível quando o
homem deixade reconhecer
qualquer norma e juiz superior, mas
só tem por critério a si mesmo. Os
horrores dos campos de
concentração mostram, com toda a
clareza, as consequências da
ausência de Deus.

Aqui, porém, não pretendo deter-me
no ateísmo prescrito pelo Estado;
queria, antes, falar da «decadência»
do homem, em consequência da qual
se realiza, de modo silencioso, e por
conseguinte mais perigoso, uma



alteração do clima espiritual. A
adoração do dinheiro, do ter e do
poder, revela-se uma contra-religião,
na qual já não importa o homem,
mas só o lucro pessoal. O desejo de
felicidade degenera, por exemplo,
num anseio desenfreado e desumano
como se manifesta nas diferentes
formas de dependência de drogas. Aí
estão os grandes que com ela fazem
os seus negócios, e depois tantos que
acabam seduzidos e arruinados por
ela tanto no corpo como na alma. A
violência torna-se uma coisa normal
e, em algumas partes do mundo,
ameaça destruir a nossa juventude.
Uma vez que a violência se torna
uma coisa normal, a paz fica
destruída e, nesta falta de paz, o
homem destrói-se a si mesmo.

A ausência de Deus leva à decadência
do homem e da humanidade. Mas,
onde está Deus? Temos nós
possibilidades de O conhecer e
mostrar novamente à humanidade,



para fundar uma verdadeira paz?
Antes de mais nada, sintetizemos
brevemente as nossas reflexões feitas
até agora. Disse que existe uma
concepção e um uso da religião
através dos quais esta se torna fonte
de violência, enquanto a orientação
do homem para Deus, vivida
rectamente, é uma força de paz.
Neste contexto, recordei a
necessidade de diálogo e falei da
necessidade constante de
purificação, da religião vivida. Por
outro lado, afirmei que a negação de
Deus corrompe o homem, priva-o de
critérios e leva-o à violência.

Ao lado destes dois fenómenos de
religião e anti-religião, encontra-se
outra orientação no mundo do
agnosticismo crescente: pessoas às
quais não foi concedido o dom da fé
e todavia procuram a verdade, estão
à procura de Deus. Tais pessoas não
se limitam a afirmar «Não existe
nenhum Deus», mas sofrem devido à



sua ausência e, procurando a
verdade e o bem, estão,
interiormente a caminho para Ele.
São «peregrinos da verdade,
peregrinos da paz». Colocam
questões tanto a uma parte como à
outra. Aos ateus combativos, tiram-
lhes aquela falsa certeza com que
afirmam saber que não existe um
Deus, e convidam-nos a tornar-se, em
lugar de polémicos, pessoas à
procura, que não perdem a
esperança de que a verdade exista e
que nós podemos e devemos viver
em função dela. Mas, tais pessoas
desafiam também os membros das
religiões, para que não considerem
Deus como sua propriedade, como se
lhes pertencesse, de tal modo que se
sintam autorizados à violência
contra os demais. Estas pessoas
procuram a verdade, procuram o
verdadeiro Deus, cuja imagem não
raramente fica escondida nas
religiões, devido ao modo como
frequentemente são praticadas. A



sua dificuldade de encontrar a Deus
é parcialmente responsabilidade de
crentes que têm uma imagem de
Deus diminuída ou mesmo
deturpada. Assim, a sua luta interior
e as suas interrogações constituem
para os que crêem também um apelo
a purificarem a sua fé, para que Deus
– o verdadeiro Deus – se torne
acessível. Por isto mesmo, convidei
deliberadamente representantes
deste terceiro grupo para o nosso
encontro em Assis, que não reúne
somente representantes de
instituições religiosas. Antes, o
objectivo é estarmos juntos neste
caminho para a verdade, de nos
comprometermos decisivamente
pela dignidade do homem e de
assumirmos juntos a causa da paz
contra toda a espécie de violência
destrutiva. Concluindo, queria
assegurar-vos que a Igreja Católica
não desistirá da luta contra a
violência, do seu compromisso pela
paz no mundo. Vivemos animados



pelo desejo comum de ser
«peregrinos da verdade, peregrinos
da paz».

vatican.va

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-
servico-da-paz/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-servico-da-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-servico-da-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-religiao-ao-servico-da-paz/

	A religião ao serviço da paz

