
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (4): A razão
mais sobrenatural.
Liberdade interior

Resumir a lei no “amor a Deus
sobre todas as coisas e ao
próximo como a nós mesmos”
não é um preceito qualquer. O
amor não se pode reclamar e
Deus só nos convida a
participar d’Ele depois de ter
mostrado ao homem o seu
infinito carinho e cuidado.

15/01/2019



Descarregar livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

Ao começar a Sua pregação na
sinagoga de Nazaré, o Senhor lê aos
presentes uma passagem de Isaías:
«O Espírito do Senhor está sobre
mim, Ele me ungiu para evangelizar
os pobres, enviou-me a anunciar a
redenção aos cativos e a devolver a
vista aos cegos, para libertar os
oprimidos e promulgar o ano da
graça do Senhor» (Lc 4, 18-19; Is 61,
1-2). E depois de enrolar o livro,
declara: «Hoje cumpriu-se esta
passagem da Escritura que acabais
de ouvir» (Lc 4, 21).

Jesus apresenta-se assim como
libertador. Antes de mais, daquilo
que reduz a liberdade interior: a

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/


cegueira da ignorância, o cativeiro do
pecado, a opressão do diabo. De
facto, não são raras as alusões à
liberdade e à libertação para aqueles
que O seguem: «Se permaneceis na
Minha palavra, sereis
verdadeiramente Meus discípulos,
conhecereis a verdade, e a verdade
vos fará livres» (Jo 8, 31).

Os primeiros cristãos tinham uma
consciência profunda e exultante da
liberdade. Jesus era para eles o
Salvador. Ele não os libertara de um
jugo para lhes impor outro diferente,
mas quebrara todos os laços que os
impediam de viver uma vida plena.
Esta plenitude que agora se lhes
apresentava como possível revela-se
na alegria que emanava das suas
vidas. «Estai sempre alegres – exorta
Paulo –, orai sem cessar, dai graças
por tudo. Esta é a vontade de Deus
para cada um, em Cristo Jesus» (1Ts
5, 16-18).



No princípio, Deus cria o ser humano
como senhor do que foi criado, «o
Supremo Artífice fez a nossa
natureza como uma espécie de
instrumento apto para o exercício da
realeza. E para que o homem fosse
completamente idóneo para isso,
dotou-o não apenas de excelências
na alma, mas na própria
configuração do corpo. E é assim que
a alma revela a sua elevada
dignidade régia (...), pelo facto de não
reconhecer ninguém como senhor e
fazer tudo pelo seu próprio arbítrio.
Ela, por sua própria vontade, como
dona de si, governa-se a si mesma. E
de quem mais é próprio esse
atributo, senão do rei?»[1].

Pelo pecado, o homem vê-se reduzido
à escravidão, mas Deus levanta-o
com a esperança de uma salvação
futura (cf. Gn 3, 15). Este desejo de
nos redimir manifesta-se, por
exemplo, quando liberta o seu povo
da escravidão no Egito e lhe promete



uma terra, que ele deverá conquistar,
mas que será, antes de mais, a Terra
prometida: um dom de Deus, onde
Lhe poderá render culto com
liberdade. «Eu sou o Senhor, teu
Deus, que te tirou da terra do Egito,
da casa da escravidão» (Ex 20, 2). E
acrescenta: «Não terás outro deus
além de Mim» (Ex 20, 3). É
precisamente assim que Deus
apresenta ao Seu povo os
Mandamentos do Decálogo, como as
condições para ser verdadeiramente
livre e não cair de novo na servidão.
Deus não procura impor-se como um
tirano, mas sim dar ao Seu povo a
capacidade de O aceitar livremente
como Senhor.

Esta aposta de Deus na liberdade
entende-se se o primeiro
Mandamento – do qual, segundo
Jesus Cristo, dependem toda a lei e os
profetas (cf. Mt 22, 40) – não for
outro senão o Amor: amar a Deus
sobre todas as coisas e ao próximo



como a si mesmo (cf. Mt 22, 37-39).
Porque este não é um preceito
qualquer. Outras coisas podem
mandar-se e impor-se pela força e a
coação. Mas o amor não se pode
exigir assim. Deus pede-o como
quem ama, só depois de Ele ter
manifestado o Amor que nutre pelo
Seu povo, só depois de ter mostrado
de inúmeras formas o Seu amor e o
Seu cuidado. É que ao amor
verdadeiro só se pode convidar, é
preciso conquistá-lo, porque ele só
pode ser fruto da liberdade. E para
descobrir e se deixar alcançar por
este Amor, é essencial «fomentar a
liberdade interior, que leva a fazer as
coisas por amor»[2].

Um sentido para a liberdade

Precisamente para O podermos amar
verdadeiramente, Deus criou-nos
livres. É assim que Ele olha para nós
e em nós se compraz. Custa-nos
entender isto porque nós, os seres



humanos, não sabemos criar seres
livres. Quando muito, produzimos
autómatos que realizam aquilo para
o qual os projetamos, ou simulamos a
liberdade, criando artefactos que
funcionam de modo aleatório. Mas
somos incapazes de fazer uma
criatura que possa decidir por si
mesma. No entanto, é isso que Deus
faz connosco ao criar-nos e ao
redimir-nos do pecado, que limitava
a nossa liberdade.

Ser livre não é, em primeiro lugar,
não ser determinado ou
condicionado por algo externo, mas
sim ser capaz de apoiar as nossas
ações e as nossas respostas. Por isso a
liberdade anda de mãos dadas com a
responsabilidade. Ser livre é ser
capaz de responder e, portanto, de
estabelecer um diálogo pleno e real
com outras pessoas e, acima de tudo,
com o nosso Criador.



A liberdade não é assim uma coisa
adicionada, uma caraterística de que
poderíamos prescindir e continuar a
ser nós mesmos. A liberdade que
Deus quer para nós é verdadeira e
tão profunda como o nosso ser. O seu
reconhecimento é um grande avanço
do ser humano: «A paixão pela
liberdade, a sua exigência por parte
de pessoas e povos é um sinal
positivo do nosso tempo. Reconhecer
a liberdade de cada mulher e de cada
homem significa reconhecer que são
pessoas: donas e responsáveis pelos
seus próprios atos, e com a
possibilidade de orientarem a sua
própria existência»[3].

Deus, que nos ama como somos
porque nos criou, quer-nos livres
porque nos ama por nós mesmos, e
só se conforma com a abertura livre
e amorosa da nossa intimidade: «Dá-
Me, Meu filho, o teu coração» (Pr 23,
26). Assim se compreende que aquele
porque me dá na realíssima gana[4]



seja, para S. Josemaria, a razão mais
sobrenatural para fazer o bem,
aquela em que se enlaça o mistério
do amor criador e redentor de Deus
com a resposta real da sua criatura
amada, que tem em si a possibilidade
de O reconhecer como Pai e de
aceitar com confiança a vontade de
Quem só pode querer o bem do Seu
filho/a.

Deus pôs o nosso destino nas nossas
mãos. Não, certamente, no sentido de
que podemos alcançar pelas nossas
forças tudo o que Ele nos tem
preparado, mas sim porque está nas
nossas mãos convertermo-nos a Ele,
que é Quem nos pode fazer felizes[5].
Reconhecer essa capacidade de amar
a Deus livremente pode, no princípio,
causar-nos medo. Contudo, se nos dá
na realíssima gana dizer-Lhe que
sim, essa mesma convicção de que
somos livres enche-nos de alegria e
esperança. Como filhos de Deus,
sentimo-nos seguros na medida em



que queremos apoiar-nos n’Ele.
Assim se compreende que S.
Josemaria, pensando na sua própria
vocação, exclamasse: «Não vos enche
de alegria verificar que a fidelidade
depende em grande parte de nós? Eu
fico entusiasmado ao pensar que
Deus me ama e que quis que a Sua
Obra dependa também da minha
correspondência. E alegro-me ao
poder dizer-Lhe livremente: Senhor,
eu também Te amo, conta com a
minha pequenez»[6].

A consideração da nossa liberdade
ajuda-nos a apoiar a nossa vida na
realidade de que somos filhos de
Deus. Não somos um exemplar
substituível: a nossa resposta é
insubstituível porque somos
criaturas amadas por Deus com amor
de predileção. Mas podemos perder a
consciência de nossa liberdade na
medida em que não a exercermos.
Nesse caso, é lógico que nos sintamos
cada vez mais limitados,



condicionados e até mesmo
constrangidos pelos nossos estados
de espírito ou pelo ambiente. E assim
nos podemos questionar se somos
livres, ou mesmo se vale a pena
sermos livres, se faz algum sentido.

O cristão sabe, no entanto, que a
liberdade tem um sentido. Nós não
estamos apenas livres de prisões, no
poder da nossa própria decisão. De
pouco serve libertar alguém e dizer-
lhe que pode ir para onde quiser, se
não houver um destino para onde se
possa dirigir ou, se o houver, não
saber, em todo o caso, como chegar
lá. Mas Deus não só nos dá a
capacidade de nos livrarmos daquilo
que nos limita e aprisiona, como nos
abre também um horizonte
ilimitado, à altura dos nossos anseios
mais profundos. Porque Quem criou
a nossa liberdade não é, de forma
alguma, um limite para a sua
implementação: Ele abre-nos a
possibilidade de crescer sem medida,



pois esta é a maneira de as criaturas
livres imitarem a Deus, e oferece-nos,
unidos ao Seu Filho unigénito, a
possibilidade de desenvolvermos
plenamente a nossa personalidade.

Uma autêntica liberdade

S. Josemaria concebia o seu trabalho
«como uma tarefa dirigida a situar
cada pessoa perante as grandes
exigências da sua vida, ajudando-a a
descobrir o que Deus lhe pede, em
concreto, sem pôr qualquer limitação
a essa santa independência e a essa
bendita responsabilidade pessoal,
que são caraterísticas de uma
consciência cristã. Esta maneira de
atuar e este espírito baseiam-se no
respeito pela transcendência da
Verdade revelada e no amor à
liberdade da criatura humana.
Poderia acrescentar que se baseia
também na certeza da
indeterminação da História, aberta a



múltiplas possibilidades, que Deus
não quis fechar»[7].

Assim, entende-se que, para quem
não conhece Cristo, levar a sério a
sua própria liberdade é um caminho
para encontrar Deus, uma vez que
desperta uma busca que mostra as
possibilidades da nossa condição,
juntamente com as suas evidentes
limitações. Mas também aqueles que
já amam a Deus, ao aprofundarem
por si essa relação, põem-se em
condições de estabelecer com Ele um
relacionamento mais profundo e
verdadeiro.

O que está em harmonia com a
dignidade dos filhos de Deus é que
nos sintamos «livres como
passarinhos»[8], para fazermos o que
verdadeiramente queremos, mesmo
quando, como Cristo, o que se quer
passe por se humilhar e se submeter
ao Amor. Não se trata portanto de
agir como se fôssemos livres: se



queremos realmente seguir Jesus,
havemos de procurar em nós essa
fonte da liberdade autêntica que é a
nossa filiação divina, e atuar de
acordo com ela, de modo a
alcançarmos a liberdade de espírito,
que «[...] é essa capacidade e atitude
habitual de agir por amor,
especialmente no esforço de seguir o
que, em cada circunstância, Deus
pede a cada um»[9]. Permanecer nela
traduz-se na espontaneidade e na
iniciativa com que atuamos, e em
não nos deixarmos dominar pelo
medo. É que a falta de liberdade
revela-se frequentemente na nossa
tendência a atuar por medo. Os
teólogos chamam temor servil ao de
quem se afasta do pecado só por
medo do castigo. Este medo pode ser
um começo para voltar a Deus, mas a
vida cristã não se pode apoiar nele,
porque «quem teme não é perfeito
no amor» (1Jo 4, 19). Devemos agir
«como os que serão julgados pela lei
da liberdade» (Tg 2, 12).



O medo pode manifestar-se em
muitos âmbitos das nossas vidas.
Aquele que teme, embora queira o
bem, tem diante de si sobretudo o
mal do qual deseja fugir. Por isso,
quando o medo é o motor do nosso
comportamento, facilmente nos
encolhemos e complicamos, a ponto
de deixar obscurecer os verdadeiros
motivos das nossas ações e os bens
que procuramos. Mas se amamos a
Deus, se O queremos amar, Ele nos
libertará do medo, porque para os
que amam a Deus tudo coopera para
o bem (cf. Rm 8, 28). Esta convicção
afasta os nossos medos infundados e
permite-nos saborear plenamente a
liberdade dos filhos de Deus, atuando
com alegria e responsabilidade.

Nós não dizemos que sim a Deus
apenas de uma vez por todas: somos
seres temporais e temos de renovar e
fazer melhorar a nossa resposta ao
longo do tempo. Além disso, porque
estamos chamados a responder



livremente, o Senhor procura em nós
uma resposta cada vez mais
autêntica. Às vezes, Ele parece até
esconder-se, para que a nossa adesão
se torne mais livre e mais plena, para
a purificar de razões externas e
circunstanciais, para que não seja
motivada pelo medo, mas sim pelo
amor. E essa circunstância não nos
deve perturbar. É um convite à
fidelidade, que não é a conservação
de uma coisa que já se fez, mas a
alegre renovação, nas mais diversas
circunstâncias, de uma doação a
Deus que quer ser liberal e
desinteressada. A fidelidade leva-nos
a voltar com frequência ao nosso sim
para o tornar mais total e para
construirmos a partir dele a nossa
vida interior, desse ponto em que a
graça de Deus e a nossa intimidade
mais profunda se encontram.

Recordar frequentemente que não
somos autómatos nem animais
submetidos ao instinto, mas criaturas



livres, com um futuro aberto, que
depende da nossa iniciativa, ajudar-
nos-á a sair do anonimato e a viver
as nossas vidas na primeira pessoa,
diante de Deus e diante dos homens,
sem delegar em ninguém a
responsabilidade que as
acompanham. Assim seremos
capazes de estabelecer um diálogo
autêntico com Deus, uma relação
pessoal na qual possa emergir uma
amizade verdadeira e profunda. E,
fruto desta amizade com Deus, a
nossa alma transbordará numa sede
urgente para levar este Amor de
Deus e este sentido de liberdade que
o acompanha a todas as pessoas.
Também através da amizade, porque
«a própria amizade é apostolado, a
própria amizade é um diálogo, em
que damos e recebemos luz, em que
surgem projetos, num mútuo abrir
de horizontes, em que nos alegramos
pelo bem e nos apoiamos no difícil,
em que nos divertimos, porque Deus
nos quer felizes»[10].



[1] S. Gregório de Nissa, A Criação do
Homem, 4.

[2] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[3] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
09/01/2018, n. 1.

[4] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
17.

[5] «(...) Mas concedeu-lhes o livre
arbítrio, pelo qual se podem voltar
para Deus, para que Ele os torne
bem-aventurados. Pois o que
podemos fazer pelos nossos amigos,
podemos de alguma forma fazê-lo
por nós mesmos», S. Tomás de
Aquino, Suma Teológica, I-II, q. 5 a. 5
ad 1.

[6] S. Josemaria, A sós com Deus, n.
324.



[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
99.

[8] S. Josemaria, Carta, 14/09/1951, n.
38.

[9] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
09/01/2018, n. 5.

[10] Ibid., n. 14.

José Ignacio Murillo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-mais-
sobrenatural/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-mais-sobrenatural/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-mais-sobrenatural/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-mais-sobrenatural/

	Para mim, viver é Cristo (4): A razão mais sobrenatural. Liberdade interior

