
opusdei.org

A razão da nossa
esperança

O desafio peculiar da etapa
histórica em que vivemos
consiste – em grande medida –
em conseguir comunicar a
novidade de Cristo àqueles que
O consideram uma figura de
certa forma ultrapassada.
Artigo do Prof. Lluís Clavell.

04/05/2008

Ao longo do seu extraordinário
pontificado, João Paulo II convocou
todos os cristãos para a tarefa de
evangelizar aqueles países e



ambientes que, devido a um longo
processo de secularização, já não
conhecem Cristo.

Muitas pessoas não ouviram falar de
Jesus e, ao mesmo tempo, sentem-se
insatisfeitas perante as propostas
difundidas na opinião pública; outras
escutaram ou leram algo sobre a sua
Pessoa, mas na realidade, conhecem-
na superficialmente ou possuem
uma imagem deformada.

Bento XVI, durante o seu pontificado,
quis assumir plenamente esta
missão: nas suas homilias, discursos
e escritos, verificamos como ele
procurou formas de nos pôr em
contacto com o verdadeiro Cristo e
de promover a amizade com Ele.

Muitas pessoas, com fé e sem fé,
correspondem a esse empenho, tal
como se pode ver na crescente
atenção prestada às palavras do Papa
[emérito] e no notável aumento de
pessoas a comparecer na Praça de S.



Pedro para ouvi-lo. As filas
constantes para rezar em frente do
túmulo de João Paulo II também são
uma prova da reação positiva das
pessoas à chamada da nova
evangelização e da indelével
necessidade que o coração humano
tem de Deus.

FACILITAR O ENCONTRO COM
JESUS CRISTO

No dia de Pentecostes, o Espírito da
Verdade apresentou-se em forma de
línguas de fogo sobre Maria e os
discípulos. Os Apóstolos falaram com
palavras que os milhares de
peregrinos presentes em Jerusalém
naqueles dias compreenderam na
sua própria língua.

Hoje, como antes, o Consolador leva-
nos a empregar argumentos e uma
linguagem que se ajustem a cada
ambiente e a cada pessoa. A situação
cultural, política e mediática obriga a
encontrar razões convincentes para



os diferentes contextos sociais, a
elaborar ideias que atraiam e a
apresentar soluções positivas para as
dificuldades.

Trata-se de oferecer motivações
sólidas e compreensíveis, de modo
sereno, respeitoso e amável, tal como
recomenda a primeira Carta de S.
Pedro: glorificai a Cristo em vossos
corações; estai sempre prontos a
responder a todo aquele que vos
perguntar sobre a esperança que vos
anima, mas fazei-o com mansidão e
respeito[1].

Agora, tal como nos primeiros passos
da Igreja, só um melhor
conhecimento do rosto amável de
Jesus Cristo e uma amizade mais
profunda com Ele nos permitirão
surpreender os nossos
contemporâneos com uma notícia
esperançosa e alegre: a que leva a
descobrir o Senhor como o único
capaz de preencher abundantemente



os dolorosos vazios de sentido em
que tantas vezes eles se angustiam.

Bento XVI insiste na necessidade de
fortalecer a razão, e na importância
que teve, já nas suas origens, o
encontro do cristianismo com a
tradição filosófica helénica. A sua
primeira encíclica, Deus caritas est, é
um exemplo da sua vontade de
reconciliar razão e fé no próprio
núcleo do cristianismo, o amor
divino: «a natureza específica da fé é
a relação com o Deus vivo, um
encontro que nos abre novos
horizontes muito para além do
âmbito próprio da razão.

Mas, ao mesmo tempo, é uma força
purificadora para a própria razão. Ao
partir da perspetiva de Deus, liberta-
a da sua cegueira e ajuda-a assim a
ser melhor ela própria. A fé permite
à razão desempenhar melhor o seu
dever e ver mais claramente o que
lhe é próprio»[2].



A fé apresenta-se como amiga da
razão, como uma iluminação
transcendente, como uma luz mais
potente que se infunde na nossa
inteligência humana; mas Bento XVI
reivindica também o papel que a
razão pode desempenhar como
instância crítica da própria religião.

A razão, aberta à transcendência, à
busca da verdade, proporciona – na
perspetiva cristã – uma base para o
diálogo com outras crenças; mais
ainda, é um recurso fundamental
para que a religião não degenere em
superstição. Desse modo, pode-se
dizer que a razão pertence ao núcleo
da tarefa do teólogo e também à
existência teologal cristã, na medida
em que – como recordava Bento XVI,
citando Manoel II Paleólogo – «não
agir segundo a razão é contrário à
natureza de Deus»[3].

À luz da Revelação cristã, que ensina
como no princípio era o Logos[4], a



razão amplia o seu uso: não se fecha
nas realidades sensíveis, mas a sua
abertura à verdade alcança, de
algum modo, as perguntas
fundamentais do homem, e é capaz
de purificar o modo como a fé é
vivida[5]. A fé e a razão «constituem
como que as duas asas com as quais
o espírito humano se eleva à
contemplação da verdade»[6].

AMPLIAR O HORIZONTE DA
RAZÃO: UMA TAREFA
UNIVERSITÁRIA

Ao abordar as relações entre razão e
fé, o cristão deve contar com a
diversidade das ciências.
Atualmente, a especialização é uma
caraterística patente na organização
das ciências; aliás, graças a ela, o
progresso científico mostrou um
notável avanço no último século.

No entanto, em muitas ocasiões, é
provável que o cientista seja levado
pelo seu próprio trabalho a propor-se



questões que nunca poderá resolver
com o seu próprio método de
conhecimento; esta carência mostra
a necessidade de estimular a
colaboração entre especialistas dos
diferentes ramos do saber, a fim de
reunir abordagens e chegar, assim, a
uma síntese inovadora.

A busca de uma nova harmonia
entre fé e razão é uma tarefa
especialmente própria da
Universidade. Esta deveria tornar-se
«um grande laboratório no qual, de
acordo com as diversas disciplinas,
se elaboram itinerários sempre
novos de pesquisa, numa
confrontação estimulante entre fé e
razão (…). Não é uma aventura que
entusiasma? Sim, porque movendo-
se dentro deste horizonte descobre-
se a unidade intrínseca dos diversos
ramos do saber: a teologia, a
filosofia, a medicina, a economia…,
todas as disciplinas, inclusive a



tecnologia mais especializada,
porque tudo está unido»[7].

Na Universidade, condensa-se a
universalidade do conhecimento
humano e manifesta-se a
dependência entre o crescimento da
pessoa e o plano criador divino: a
investigação – como qualquer outro
trabalho honesto – enriquece o nosso
habitar no mundo, ao mesmo tempo
propõe a cada geração um
compromisso com o futuro.

Para realizar esta grande aventura
de síntese cultural, Bento XVI sugeriu
um caminho: «a razão científica
moderna tem simplesmente de
aceitar a estrutura racional da
matéria e a correspondência entre o
nosso espírito e as estruturas
racionais que agem na natureza
como um dado de facto, em que se
baseia o seu método.

Pois bem, a pergunta sobre o porquê
desse dado de facto deve ser



colocada pelas ciências naturais a
outros espaços mais amplos e altos
do pensamento, como são a filosofia
e a teologia»[8]. Quem cultiva as
ciências particulares tem de abrir-se,
portanto, a um âmbito superior,
capaz de iluminar uma
multiplicidade de resultados, em que
seja possível uma compreensão que
dê unidade a esses conhecimentos: o
mundo atinge o seu significado
dentro da capacidade unificadora da
inteligência; esta, porém, deve
desenvolver-se em direção a um
âmbito transcendente, que confira à
existência o seu sentido último.

Por outro lado, a abertura universal
da razão atinge também os teólogos e
os filósofos, que não podem isolar-se
e prescindir das outras ciências. A
filosofia – de modo particular a
metafísica – utiliza conhecimentos
das demais disciplinas e examina os
seus pressupostos, tratando de
esclarecê-los e justificá-los. É um



saber adequado às questões de
princípios, mas de modo algum torna
supérfluas as demais ciências[9].

Além disso, a abertura da razão
reclama que a filosofia e a teologia
reflitam sobre outras dimensões da
existência humana, como são as
grandes experiências religiosas.
«Dentro do diálogo entre as culturas,
convidamos os nossos interlocutores
a este grande logos, a esta amplitude
da razão. Redescobri-la
constantemente, por nós mesmos, é a
grande tarefa da universidade»[10].

UMA SÍNTESE PESSOAL, FRUTO DA
UNIDADE DE VIDA

As relações entre fé e razão não se
manifestam apenas no âmbito
universitário: podemos considerar os
ensinamentos de João Paulo II e
Bento XVI como chamamentos da
Providência para expressar melhor a
harmonia entre a fé e a razão.



Responder a esse chamamento
obriga a cuidar da própria formação,
e a considerar de que maneira a fé
ilumina a inteligência no nosso
existir diário; supõe empregar os
meios para que a nossa razão seja
católica.

Com palavras de S. Josemaria, uma
mente autenticamente cristã deveria
possuir amplitude de horizontes e
um aprofundamento enérgico no que
é permanentemente vivo na
ortodoxia católica; – empenho reto e
sadio – nunca frivolidade – em
renovar as doutrinas típicas do
pensamento tradicional, na filosofia
e na interpretação da história…; –
uma cuidadosa atenção às
orientações da ciência e do
pensamento contemporâneos; – e
uma atitude positiva e aberta ante a
transformação atual das estruturas
sociais e das formas de vida[11].



Como nem todas as pessoas têm as
mesmas oportunidades, nem as
mesmas capacidades, nem os
mesmos interesses para aprofundar
na formação cultural, as palavras
anteriores concretizar-se-ão em cada
caso de modo diverso; mas, em todos
eles, significarão um estímulo para
considerar os meios que pomos na
tarefa de compreender melhor os
problemas do nosso tempo e ser mais
incisivos nas propostas que fazemos.

A familiaridade com a dimensão
racional da fé é uma parte
fundamental da formação teológica
de todo o cristão e, certamente, um
fator importante do dom de línguas
que S. Josemaria pedia para o
apóstolo moderno[12].

As leituras de qualidade ajudam em
muitos aspetos: acrescentam
raciocínios, informações, cuidado
com a linguagem, educação dos
sentimentos e dos afetos… A leitura



pode ser um meio muito apropriado
para ampliar os próprios horizontes
formativos. Sem dúvida, a leitura
serena estimula a formulação de
novos projetos e possibilita ajuizar
melhor as informações –
fragmentárias, às vezes – recebidas
dos meios de comunicação; mas, com
relativa frequência, alguns estilos de
vida dificultam que o leitor se
aproxime de obras literárias e de
pensamento que poderiam
enriquecê-lo: a intensidade do
trabalho induz muitas pessoas a
procurar um descanso passivo, como
o que proporciona a televisão ou os
romancesde pura evasão.

Pensando nas novas gerações, é útil
recordar que a cultura pessoal e
coletiva depende muito do ambiente
em que alguém se forma. Por isso,
para reabilitar a razão e exercitá-la
em harmonia com a fé, é decisivo
que a educação recebida na família
ou na escola ajude a apreciar, já



desde a infância, a beleza do bem,
dos comportamentos virtuosos e das
obras integramente realizadas. Dos
pais, professores, tutores e amigos
depende que os jovens se afeiçoem
rapidamente à leitura e exercitem
cada vez mais essa participação no
Logos divino que é a inteligência.

Outro ingrediente da mentalidade
universal é a atitude positiva e
aberta frente às correntes de
pensamento. Para poder revelar aos
homens que Cristo é a resposta às
suas inquietudes, é necessário
mostrar que levamos em
consideração os problemas e as
soluções que o interlocutor nos
propõe, por mais equivocadas que
nos possam parecer.

Um ânimo autenticamente católico e
universal sabe analisar e expor a
posição do outro, inclusive quando
for contrária à pessoal, com respeito,



sem ridicularizá-la, levando-a a sério,
com todo o atrativo que possa ter.

Examinar com calma os argumentos
contrários ajuda a fazer-se
perguntas, estimula a amadurecer as
próprias ideias, a pensar seriamente:
um modo de raciocinar
frequentemente utilizado pelo Papa
Bento XVI. Omitir esse primeiro
passo pode levar os ouvintes a
aceitar algo sem o interiorizar ou
considerando – com razão, talvez –
que a resposta não responde ao
problema apresentado: o argumento
de autoridade tem uma vigência
limitada e, de facto, na maior parte
dos temas, não é suficiente; pelo
contrário, penetrar nas razões do
outro permite colocar em evidência
os limites dessas ideias, por mais
generalizadas que sejam, no
momento oportuno e com objeções
fundamentadas.



Sem um verdadeiro interesse
desinteressado – isto é, afetuoso –
pelo outro, nunca chegaremos a
compreendê-lo a fundo, tal como ele
é: só o amor entende o concreto.

A HARMONIA ENTRE RAZÃO E FÉ
NA VIDA PÚBLICA

O uso da razão na sua função
argumentativa e retórica ajuda a
perder o medo de falar de Deus no
mundo profissional e público, a não
limitar a tarefa apostólica ao
ambiente privado, familiar e
amistoso.

A cultura atual exige que os cristãos
participem nos debates públicos
sobre temas de interesse geral, e que
o façam manifestando a sua unidade
de vida. Deste modo, será
potencializado um debate
autenticamente sereno e racional,
com uma linguagem cuidada, que
contribuirá para a convivência
pacífica.



Hoje, em alguns lugares, pretende
pôr-se como base do diálogo político
um certo relativismo, que ignora
qualquer conceção transcendente do
homem. Com frequência,aparece
relacionado com a tolerância, como
que querendo afirmar que crer em
Deus impede a compreensão dos
problemas e necessidades de quem
não tem fé; ou, inclusive, que aquele
que crê, na hora de dialogar,
pretende impor – ainda que não seja
consciente disso – convicções que são
puramente subjetivas.

No entanto, o relativismo não é uma
condição para o progresso nem
resultado de um maior respeito pela
liberdade; basta considerar a história
para ver o contributo decisivo do
cristianismo na descoberta da
dignidade humana, da confiança na
razão e nos valores da O diálogo
político requer que se reúnam
esforços para a construção do bem
comum; solicita a iniciativa de cada



pessoa, as suas propostas, as suas
soluções para os problemas sociais.
Neste sentido, a doutrina social da
Igreja propõe «um humanismo à
altura do desígnio do amor de Deus
sobre a história, um humanismo
integral e solidário, capaz de animar
uma nova ordem social, fundada na
dignidade e liberdade de toda a
pessoa humana»[13]. Quem não fizer
ouvir a sua voz perante o relativismo
imperante não só renunciaria à
conceção cristã do homem como
também abdicaria da sua própria
intimidade, de tal modo que privaria
os demais da sua colaboração pessoal
para o bem comum.

Certamente, a Igreja não pretende
impor a sua fé a quem não a tem;
porém, a verdade da sua conceção do
homem pode ser reconhecida, ao
menos em parte, pelos que não
creem. Um dos seus contributos para
a vida civil e política consiste em
facultar argumentos racionais: «não



se pode esquecer que, quando as
igrejas ou as comunidades eclesiais
intervêm no debate público,
expressando reservas ou recordando
certos princípios, isso não constitui
uma forma de intolerância ou uma
interferência, uma vez que essas
intervenções estão destinadas
exclusivamente a iluminar as
consciências, permitindo-lhes agir
livre e responsavelmente, de acordo
com as verdadeiras exigências da
justiça»[14].

Na maioria das vezes, não serão as
instituições oficiais da Igreja que
intervirão na discussão pública, mas
corresponderá aos fiéis leigos tomar
as decisões concretas de ordem
teórica ou prática – por exemplo, em
relação às diversas opiniões
filosóficas, de ciência económica ou
de política, às correntes artísticas e
culturais, aos problemas da sua vida
profissional ou social etc. – que cada
um julgue em consciência mais



convenientes e mais de acordo com
as suas convicções pessoais e
aptidões humanas[15].

Cada um deve considerar
responsavelmente, na presença de
Deus, como pode colaborar com a
implantação de uma ordem social
que seja mais justa, que expresse
melhor a dignidade humana.

Embora os políticos possuam um
compromisso mais direto com a
edificação do bem comum, esta não é
uma tarefa só a eles reservada. Todos
os cristãos são chamados a cooperar
com o desenvolvimento social nas
suas próprias circunstâncias: dando
exemplo de justiça nas relações
profissionais; colaborando com
iniciativas culturais ou solidárias, ou
através dos meios de comunicação;
talvez seja possível intervir em
associações profissionais ou
participar numa conferência…



As possibilidades são múltiplas, e
cabe a cada um reconhecer quando
elas se lhe apresentam. Mas, no fim
de contas, também no terreno da
opinião, embora não existam regras
universais, convirá mostrar, em
muitos casos – de um modo
adequado, pensando no público a
que nos dirigimos – que sem Jesus
Cristo falta a perspetiva para
compreender a verdadeira
profundidade de muitas situações;
que qualquer questão pode
encontrar resposta a partir de uma
perspetiva cristã, ainda que, às vezes,
não seja fácil formulá-la.

Nesta nova evangelização, o cristão
torna fecundo o dom que Deus lhe
deu com o Batismo. Sabe-se partícipe
da missão real, profética e sacerdotal
de Cristo e confia que Ele porá o
incremento na sua tarefa.

Aquele que crê, enviado à vinha por
Quem melhor a conhece, escuta com



nova força as palavras de João Paulo
II: «Não tenhais medo! Abri,
escancarai as portas a Cristo! Abri ao
seu poder salvador os confins dos
Estados, os sistemas económicos e
políticos, os dilatados campos da
cultura, da civilização, do
desenvolvimento. Não tenhais medo!
Cristo sabe o que há dentro do
homem. Só Ele o sabe»[16].

[1] 1Pd 3, 15-16.

[2] Bento XVI, Deus caritas est, n. 28.

[3] cf. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona, 12-
IX-2006

[4] cf. Jo 1, 1

[5] cf. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona, 12-
IX-2006.



[6] São João Paulo II, Fides et Ratio,
preámbulo.

[7] Bento XVI, Discurso na
Universidade Católica do Sagrado
Coração, Roma, 25-XI-2005.

[8] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[9] cf. São Tomás de Aquino, Super
Boetium De Trinitate , III, q. 5, a. 1 ad
6.

[10] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[11] São Josemaria, Sulco, n. 428.

[12] cf. Ibid., n.430, 899.

[13] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 19.

[14] Bento XVI, Discurso, 30-III-2006.



[15] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 12.

[16] São João Paulo II, Homilia no
início do ministério de Supremo
Pastor da Igreja, 22-X-1978. Citado
em Christifideles laici, n. 34.

Lluís Clavell

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-da-

nossa-esperanca/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-da-nossa-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-da-nossa-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-razao-da-nossa-esperanca/

	A razão da nossa esperança

