
opusdei.org

"À procura de Deus
no trabalho
quotidiano". Artigo
do Cardeal Albino
Luciani

O Cardeal Luciani, futuro Papa
João Paulo I, escreve sobre o
espírito que S. Josemaria
difundiu: santificar o trabalho,
responder à chamada universal
à santidade de todo o cristão.

19/03/2006



À procura de Deus no trabalho
quotidiano

Card. Albino Luciani (João Paulo I), 
Gazzettino, Veneza, 25-VII-1978

Em 1941, o espanhol Víctor García
Hoz, depois da confissão, ouviu dizer:
“Deus chama-o pelo caminho da
contemplação”. Ficou admirado.
Sempre tinha ouvido dizer que a
contemplação era só para os santos
que se encaminhavam pela via
mística, uma meta que atingiam
apenas alguns eleitos e, além do
mais, afastados do mundo. “Eu, pelo
contrário, naqueles anos estava
casado já, com dois ou três filhos e
com a esperança, depois confirmada,
de ter outros, e tinha de trabalhar
para sustentar a família”.

Quem era, então esse confessor
revolucionário, que saltava a pés
juntos as barreiras tradicionais, e
propunha metas místicas, também
para os casados? Era Josemaria



Escrivá de Balaguer, sacerdote
espanhol, falecido em Roma em 1975,
com 73 anos de idade. É conhecido
sobretudo por ser o Fundador do
Opus Dei, associação difundida por
todo o mundo de que os jornais se
ocuparam por várias vezes, mas com
muitas imprecisões. O que são e
fazem, na realidade, os sócios do
Opus Dei, disse-o o próprio
Fundador: “Somos – declarava em
1967 – uma pequena percentagem de
sacerdotes, que antes exerceram
uma profissão, um ofício laical; um
grande número de sacerdotes
seculares de muitas dioceses do
mundo; uma multidão de homens e
mulheres – de várias nacionalidades,
línguas e raças – que vivem do seu
trabalho profissional, casados a
maior parte, alguns solteiros, que
participam com os seus concidadãos
do dever grave de tornar mais
humana e mais justa a sociedade
temporal, na nobre luta pelos
compromissos quotidianos, com



responsabilidade pessoal,
suportando com os outros homens,
lado a lado, os sucessos e insucessos,
esforçando-se por cumprir os seus
deveres e por exercer os seus direitos
sociais e civis. E tudo isto com
naturalidade, como um qualquer
cristão consciente, sem mentalidade
de pessoa selecta, feito da mesma
massa dos seus colegas, enquanto se
empenham por descobrir os
esplendores divinos reflectidos nas
realidades mais banais”.

Dito em palavras mais pobres, as
“realidades banais” são o trabalho
que nos compete fazer cada dia; os
“esplendores divinos reflectidos” são
a vida santa que devemos levar.
Escrivá de Balaguer, com o
Evangelho, dizia continuamente:
“Cristo não nos pede um pouco de
bondade, mas muita bondade. Mas
quer que cheguemos a essa bondade,
não através de acções
extraordinárias, mas com acções



comuns; embora o modo de realizar
essas acções não deva ser comum”.
Aí, “nel bel mezzo della strada”, no
escritório, na fábrica, tornamo-nos
santos, bastando que cumpramos o
nosso dever com competência, por
amor de Deus, e alegremente, de
modo a que o trabalho diário se
converta não numa “tragédia
quotidiana”, mas no “sorriso
quotidiano”.

S. Francisco de Sales tinha ensinado
coisas semelhantes há trezentos
anos. Do púlpito um pregador tinha
queimado publicamente o livro em
que o santo explicava que,
salvaguardadas certas condições, o
baile podia ser lícito, e até havia
capítulo inteiro dedicado à
“honestidade do leito matrimonial”.
Escrivá de Balaguer ultrapassa, no
entanto, em muitos aspectos, S.
Francisco de Sales. Também este
propõe a santidade para todos, mas
parece ensinar apenas uma



“espiritualidade dos leigos”,
enquanto Escrivá quer uma
“espiritualidade laical”. S. Francisco
sugere aos leigos quase sempre os
mesmos meios praticados pelos
religiosos, com as devidas
adaptações. Escrivá é mais radical:
fala inclusivamente de
“materializar” – no bom sentido – a
santificação. Para ele é o próprio
trabalho material que se deve
transformar em oração e santidade.

O lendário barão de Munchausen
confabulava a respeito de uma lebre
monstruosa com uma série dupla de
patas: quatro debaixo do ventre e
quatro sobre o dorso. Perseguida
pelos caçadores e sentindo-se quase
apanhada, ela voltava-se de cabeça
para baixo, continuando a correr
com as patas frescas. Para o
Fundador do Opus Dei é monstruosa
a vida do cristão que quisesse uma
série dupla de acções: uma feita de
oração para Deus, outra de trabalho,



de divertimentos, de vida familiar
para si mesmo. Não – diz Escrivá – a
vida é única, é santificada em bloco.
Por isso fala de espiritualidade
“materializada”.

E fala também de um justo e
necessário “anticlericalismo” no
sentido de que os leigos não devem
apropriar-se dos métodos e ofícios
dos sacerdotes e dos frades, e vice-
versa. Julgo que ele herdara este
“anticlericalismo” dos seus
progenitores, especialmente de seu
pai, um varão de corpo inteiro,
trabalhador, cristão fervoroso,
apaixonado pela sua mulher e
sempre sorridente. “Recordo-o
sempre sereno – escreveu o filho – a
ele devo a vocação... Por isso sou
‘paternalista’”. Outro impulso
“anticlerical” veio-lhe talvez das
investigações que levou a cabo para
a sua tese de doutoramento em
direito canónico sobre o mosteiro
feminino cisterciense de Las Huelgas,



perto de Burgos. Aí, a abadessa era
ao mesmo tempo dona e senhora,
superiora, prelada, governadora
temporal do mosteiro, do hospital,
dos conventos, igrejas e aldeias
dependentes, com jurisdição e
poderes reais e quase episcopais. Um
“monstro” também pelos múltiplos
encargos contrapostos e sobrepostos:
Assim acumulados, esses trabalhos
não se tornavam adequados para
fazer como Escrivá queria –
trabalhos de Deus. Porque – dizia –
como pode ser um trabalho “de
Deus” se é mal feito, à pressa, sem
competência? Um pedreiro, um
arquitecto, um médico, um professor,
como pode ser santo se não é
também, naquilo de que depende de
si, um bom pedreiro, um bom
arquitecto, um bom médico, um bom
professor? Neste mesmo sentido
escrevia Gilson em 1949: “Dizem-nos
que foi a fé que construiu as
catedrais na Idade Média; de
acordo... mas também a geometria



desempenha aí o seu papel”. Fé e
geometria, fé e trabalho realizado
com competência para Escrivá
caminham de braço dado: são as
duas asas da santidade.

Francisco de Sales apresentou as
suas teorias em livros. Escrivá fez o
mesmo mas utilizando apenas o
pouco tempo de que dispunha. Se de
improviso lhe vinha à mente uma
ideia ou frase significativa, sem
interromper a conversa, tirava do
bolso uma pequena agenda e
escrevia rapidamente uma palavra,
uma linha, que mais tarde utilizaria
para o livro.

À difusão do seu grande projecto de
espiritualidade, para além dos seus
conhecidos livros, dedicou uma
actividade ingente e organizou a
associação Opus Dei. “Dai um prego a
um aragonês diz o provérbio – e ele o
pregará com a cabeça”. Pois bem “eu
sou aragonês – escreveu – é preciso



sermos tenazes”. Não perdia um
minuto de tempo. Em Espanha, antes
e depois da Guerra Civil, passava das
palestras dadas a universitários à
cozinha, a limpar o chão, a fazer as
camas, a atender doentes. “Eu tenho
na minha consciência – com orgulho
o digo – o ter dedicado muitos,
muitos milhares de horas a confessar
crianças nos bairros pobres de
Madrid. Vinham com o ranho até à
boca. Era preciso começar por lhes
limpar o nariz antes de lhes limpar
um pouco aquelas pobres almas”.
Assim deixou escrito, demonstrando
que “o sorriso diário” o vivia na
realidade. Também escreveu “ia para
a cama morto de cansaço. Ao
levantar-me, ainda cansado, de
manhã, dizia para comigo:
’Josemaria, antes de almoçar
dormirás um pouco’. E quando saía
para a rua, acrescentava
contemplando o panorama de
trabalho que lhe caía em cima



naquele dia: ’Josemaria enganou
outra vez’”.

Mas o seu grande trabalho foi fundar
o Opus Dei. O nome veio por
casualidade. “É necessário trabalhar
com afinco: esta é uma obra de
Deus”, disse-lhe alguém. “Aqui está o
nome certo – pensou –, obra não
minha, mas de Deus, Opus Dei”. Esta
obra cresceu sob o seu olhar até se
estender por todos os continentes:
começou então o trabalho das suas
viagens intercontinentais para novas
fundações e para estar com as
pessoas. A extensão, o número e a
qualidade dos membros do Opus Dei
levaram a pensar em objectivos de
poder, numa férrea obediência de
gregários. Mas o oposto é que é
verdade: existe apenas o desejo de
ser santo, mas com alegria, com
espírito de serviço e com grande
liberdade



“Somos ecuménicos, Santo Padre,
mas não aprendemos o ecumenismo
com Vossa Santidade”, permitiu-se
dizer um dia Escrivá ao Papa João.
Ele sorriu: sabia que desde 1950 o
Opus Dei tinha obtido permissão de
Pio XII de receber, como
cooperadores associados, não
católicos e não cristãos.

Escrivá fumava quando era
estudante. Ao entrar para o
seminário ofereceu os cachimbos e o
tabaco ao porteiro e nunca mais
fumou. Mas no dia em que foram
ordenados os três primeiros
sacerdotes do Opus Dei disse: “Eu
não fumo; vocês também não; – e
dirigindo-se ao P.e Álvaro – tens de
fumar tu, porque, se não, os vossos
irmãos poderiam pensar que não fica
bem fumar, e quero que os outros
não se sintam coagidos nisto, e
fumem se têm vontade de o fazer”.
Acontece uma vez por outra que
alguns dos membros – a quem o



Opus Dei ajuda unicamente a tomar
responsavelmente opções livres –
ascende a certo cargo importante,
isso é assunto seu, não do Opus Dei.
Quando em 1957, uma alta
personalidade enviou as suas
felicitações porque um sócio tinha
sido nomeado ministro em Espanha,
obteve uma resposta algo seca: “Que
me importa a mim que seja ministro
ou varredor? O que me importa é
que se santifique no seu trabalho”.

Nesta resposta está Escrivá de corpo
inteiro e o espírito do Opus Dei: que
uma pessoa se santifique com o seu
trabalho; mesmo que seja de
ministro...; se foi colocado nesse
cargo, que se santifique de verdade.
O resto pouco importa.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-procura-de-

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-procura-de-deus-no-trabalho-quotidiano-artigo-do-cardeal-albino-luciani/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-procura-de-deus-no-trabalho-quotidiano-artigo-do-cardeal-albino-luciani/


deus-no-trabalho-quotidiano-artigo-do-
cardeal-albino-luciani/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-procura-de-deus-no-trabalho-quotidiano-artigo-do-cardeal-albino-luciani/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-procura-de-deus-no-trabalho-quotidiano-artigo-do-cardeal-albino-luciani/

	"À procura de Deus no trabalho quotidiano". Artigo do Cardeal Albino Luciani

