
opusdei.org

A porta da
humildade

"Vinde a mim, que sou manso e
humilde de coração". Deus fez-
se pequeno para nós podermos
ser grandes, com a grandeza
verdadeira: a humildade do
coração.

14/01/2017

A fachada da basílica da Natividade
em Belém deixa ver ainda hoje os
sinais da sua antiga entrada, que,
com o passar do tempo, ficou
reduzida a uma pequena porta, de
metro e meio de altura. Com isso



impedia-se que se pudesse entrar a
cavalo, protegendo assim o lugar
santo. As reduzidas dimensões desta
porta interpelam também o visitante
actual: dizem-lhe, sem palavras, que
«Devemos inclinar-nos, caminhar
espiritualmente por assim dizer a pé,
para podermos entrar pelo portal da
fé e encontrar o Deus que é diverso
dos nossos preconceitos e das nossas
opiniões: o Deus que Se esconde na
humildade dum menino acabado de
nascer»[1].

Somos filhos e filhas de Deus

Na sua segunda encíclica, o Papa
Francisco lembra-nos um dos
profundos motivos da humildade.
Trata-se de uma verdade simples e
grande que temos o perigo de
esquecer muito facilmente entre a
agitação da vida quotidiana: «Não
somos Deus»[2]. A criação é, com
efeito, o ponto de partida firme do
nosso ser: recebemos a nossa



existência de Deus. Quando
aceitamos esta verdade fundamental,
deixamo-nos transformar pela graça
divina. Conhecemos então a
realidade, aperfeiçoamo-la e
oferecemo-la a Deus. O amor ao
mundo que nos transmite S.
Josemaria leva-nos a querer
melhorar o que amamos, lá onde nos
encontramos, e de acordo com as
nossas possibilidades. E no centro
desta imensa tarefa encontra-se a
humildade, «que nos ajuda a
conhecer simultaneamente a nossa
miséria e a nossa grandeza»[3]: a
miséria, que experimentamos com
frequência, e a grandeza de ser, pelo
baptismo, filhas e filhos de Deus em
Cristo.

A humildade é «a virtude dos santos
e das pessoas cheias de Deus (...):
quanto mais sobem de importância,
tanto mais cresce nelas a consciência
de nada serem e de nada poderem
fazer sem a graça de Deus (cf. Jo 15,



8)»[4]. Assim são as crianças, e assim
somos diante de Deus. Por isso é bom
voltar ao essencial: Deus ama-me.
Quando uma pessoa se sabe amada
por Deus – um Amor que descobre
no amor que os outros lhe mostram –
pode amar a todos.

Humildade para com os outros

A humildade leva-nos a aceitar a
realidade que nos é dada, e em
particular as pessoas que nos são
mais próximas pelas relações
familiares, pelos vínculos da fé, pela
própria vida. «Logo, enquanto temos
tempo, façamos o bem a todos, mas
principalmente aos irmãos na
fé» (Gal 6,10). O Apóstolo ensina-nos
a não nos cansarmos de exercitar
uma caridade ordenada. Aos que
receberam o dom do batismo, como
nós, como não havemos de vê-los
como irmãos, filhos do mesmo Pai de
bondade e misericórdia? «A
humildade leva-nos pela mão a tratar



o próximo da melhor forma:
compreender todos, conviver com
todos, desculpar todos; não criar
divisões nem barreiras;
comportarmo-nos - sempre! - como
instrumentos de unidade»[5].

Quem é humilde, desenvolve uma
sensibilidade para os dons de Deus,
tanto na sua própria vida como na
dos outros. Compreende que cada
pessoa é um dom de Deus, e assim
acolhe todas as pessoas sem
comparações nem rivalidades. Cada
pessoa é única aos olhos de Deus e
contribui com coisas que os outros
não podem dar. A humildade leva-o a
alegrar-se com a alegria dos outros,
pelo facto de eles existirem e
fazerem parte da humanidade. Quem
é humilde aprende a ser mais um:
um entre outros. Neste sentido, a
família tem um papel primordial: a
criança aprende a relacionar-se, a
falar e a escutar; não é sempre o
centro da atenção entre os próprios



irmãos e irmãs; aprende a agradecer,
porque pouco a pouco repara no que
as coisas custam. Assim, com o
passar do tempo, na altura de um
sucesso pessoal, verifica que muitas
coisas foram possíveis pela dedicação
dos seus familiares e amigos, das
pessoas que o cuidam, alimentando-o
e dando-lhe o calor do lar. Quem sou
eu, para que me digam: “perdoa-
me”? A humildade de quem pede
perdão, sendo talvez pessoa
revestida de autoridade, é amável e
contagiosa. É-o entre esposos, entre
pais e filhos, entre superiores e
colaboradores.

Sem por isso ser considerado
ingénuo, o cristão tem boa disposição
habitual para tudo o que vier do
próximo, pois realmente cada pessoa
vale, cada pessoa conta; cada forma
de inteligência, quer seja
especulativa, quer venha do coração,
ilumina. A consciência da dignidade
dos outros evita cair «na indiferença



que humilha»[6]. O cristão, por
vocação, está virado para os outros:
manifesta-se a eles sem
preocupações excessivas por cair no
ridículo ou ficar mal visto. Há
pessoas que provocam intimidação,
por serem tímidas, em vez de
comunicarem luz e calor: pensam
demasiado em si mesmas, no que
hão-de dizer os outros, talvez por um
excessivo sentido de honra, da
própria imagem, que poderia
encobrir orgulho ou falta de
simplicidade.

Polarizar a atenção sobre si mesmo,
expressar repetidamente desejos
excessivamente concretos e
singulares, enfatizar problemas de
saúde mais ou menos comuns; ou,
pelo contrário, esconder de modo
exagerado uma doença que os outros
poderiam conhecer para ajudar-nos
melhor, com a sua oração e o seu
apoio: tudo isto são atitudes que
precisam provavelmente de uma



purificação. A humildade manifesta-
se também numa certa flexibilidade,
num esforço por comunicar o que
vemos ou sentimos. «Tu não podes
ser mortificado se és susceptível, se
só vives os teus egoísmos, se dominas
os outros, se não sabes privar-te do
supérfluo e, por vezes, até do
necessário e, enfim, se te entristeces
quando as coisas não correm como
tu tinhas previsto. Serás, pelo
contrário, mortificado se souberes
fazer-te tudo para todos para salvar a
todos (1 Cor 9, 22)»[7].

Ver as coisas boas e conviver

«Tocámos flauta e não bailastes;
entoámos lamentações e não
chorastes» (Mt 11, 17): o Senhor
serve-se de uma canção ou talvez de
um jogo popular, para ilustrar o facto
de alguns dos seus contemporâneos
não saberem reconhecê-lo. Nós
estamos chamados para descobrir
Cristo nos acontecimentos e nas



pessoas. Corresponde-nos respeitar
os modos divinos de actuar: Deus
cria, liberta, resgata, perdoa,
chama... «Não podemos correr o
risco de nos opormos à plena
liberdade do amor com que Deus
entra na vida de cada pessoa»[8].

Manifestar-se aos outros implica
adaptar-se a eles; por exemplo, para
participar num desporto colectivo
com outros que têm menos técnica;
ou esquecendo alguma preferência
nossa para descansar com os outros
como eles gostam. No convívio, quem
é humilde gosta de ser positivo. Ao
contrário, o orgulhoso tende a
destacar demasiado o que é negativo.
Na família, no trabalho, na
sociedade, a humildade permite-nos
ver os outros a partir das suas
virtudes. Quem, por outro lado, tem
tendência a falar frequentemente
das coisas que o “põem nervoso” ou o
irritam, costuma fazê-lo por falta de
amplitude de horizontes, de



indulgência, de abertura da mente e
do coração. Talvez devesse aprender
a amar os outros com os seus
defeitos. Exercita-se assim uma
pedagogia do amor que, pouco a
pouco, cria uma dinâmica
irresistível: fazemo-nos mais
pequenos para que os outros
cresçam. Foi assim que fez o
precursor: «Convém que Ele cresça e
eu diminua» (Jo 3, 30), disse o Batista.
O Verbo tornou-se ainda mais
pequeno: «Na tradução grega do
Antigo Testamento, os Padres da
Igreja encontravam uma frase do
profeta Isaías – que o próprio São
Paulo cita – para mostrar como os
caminhos novos de Deus estavam já
pré-anunciados no Antigo
Testamento. Eis a frase: “O Senhor
compendiou a sua Palavra, abreviou-
a” (Is 10, 23; Rm 9, 28). (...) O próprio
Filho é a Palavra, é o Logos: a Palavra
eterna fez-Se pequena; tão pequena
que cabe numa manjedoura. Fez-Se



criança, para que a Palavra possa ser
compreendida por nós»[9].

Jesus Cristo esteve disponível para
todos: sabia dialogar com os seus
discípulos, recorrendo a parábolas,
colocando-se ao seu nível – por
exemplo, quando soluciona o
problema do imposto a César, não
hesita em considerar Pedro como seu
igual (cf. Mt 17, 27)[10] –, com as
mulheres, santas ou mais afastadas
de Deus, com os fariseus, com Pilatos.
O que interessa é chegar a
desprender-se do próprio feitio, para
ir ao encontro dos outros.
Desenvolve-se assim, por exemplo,
uma certa capacidade de acomodar-
se aos outros, evitando deixar-se
levar por obsessões ou manias;
descobrindo em cada pessoa o seu
aspecto amável, o fulgor do amor
divino; bastando a cada um ser mais
um entre os outros, em
correspondência com o que se está a
celebrar na nossa casa ou no nosso



país, também à luz do tempo
litúrgico, que marca o ritmo da nossa
vida de filhos e filhas de Deus. Quem
é humilde vive atento aos que o
rodeiam. Esta atitude é a base da boa
educação e manifesta-se em muitos
pormenores, como, por exemplo, não
interromper uma conversa, um
almoço ou um jantar, e menos ainda
a oração mental, para atender o
telefone, salvo em caso de autêntica
urgência. A caridade, finalmente,
nasce no ‘humus’ – terra fértil – da
humildade: «A caridade é paciente, é
bondosa; a caridade não é invejosa,
não é arrogante, não se
ensoberbece» (1 Cor 13, 4).

Humildade no trabalho

O Papa assinala na sua encíclica 
Laudato si que «qualquer forma de
trabalho pressupõe uma concepção
sobre a relação que o ser humano
pode ou deve estabelecer»[11] com o
que o rodeia e com os que o rodeiam.



O trabalho oferece não poucas
ocasiões de crescer na humildade.

Se, por exemplo, um dirigente se
mostra demasiado autoritário, pode-
se encontrar uma desculpa,
pensando que tem muita
responsabilidade sobre os seus
ombros, ou simplesmente que
dormiu mal. Quando um colaborador
se engana, é possível corrigi-lo sem o
ferir. Entristecer-se pelo sucesso dos
outros denotaria falta de humildade
e também de fé: «todas as coisas são
vossas (…) mas vós sois de Cristo, e
Cristo é de Deus» (1 Cor 3, 22-23). A
quem é humilde, nada lhe é alheio:
se, por exemplo, se esforça por
melhorar a sua formação
profissional para além do interesse
natural pela sua especialidade, fá-lo
para servir melhor os outros. Isso
pressupõe rectificar a intenção,
voltar ao ponto de vista sobrenatural,
não se deixar arrastar por um
ambiente superficial ou até



corrompido, sem olhar, por isso, os
outros por cima do ombro. Quem é
humilde foge do perfecionismo,
reconhece as próprias limitações e
conta que outros poderão melhorar
aquilo que ele fez. Quem é humilde
sabe rectificar e pedir desculpa.
Quando dirige, o que lhe dá
capacidade de liderança é o
reconhecimento da sua autoridade,
mais do que um certo poder
estabelecido.

Deus chamou-nos à existência com
um amor gratuito. Todavia, às vezes
parece que precisamos de justificar a
nossa própria vida. O desejo de
distinção, de fazer as coisas de outra
maneira, de chamar a atenção, a
excessiva preocupação por sentir-se
útil e destacar no serviço aos outros,
podem ser sintomas de uma doença
da alma, que convidam a pedir ajuda
e a aceitá-la, sendo dóceis à graça.
«Com um olhar ofuscado para o bem
e outro mais penetrante para o que



adula o próprio ego, a vontade tíbia
acumula na alma sarro e podridão de
egoísmo e de soberba (...), a conversa
insubstancial ou centrada em si
mesmo, (...) o non cogitare nisi de se
que se exterioriza no non loqui nisi
de se (...), arrefece a caridade e
perde-se a vibração apostólica»[12].
Pensar muito em si mesmo, falar
apenas de si mesmo... A pessoa
humilde evita encaminhar as
conversas para a sua história
pessoal, para a sua experiência, para
o que fez: evita procurar
desmedidamente que reconheçam os
seus méritos. Bem diferente é, por
outro lado, recordar as misericórdias
de Deus e integrar a própria vida no
desígnio da Providência. Se uma
pessoa fala do que fez, é para que o
outro possa desenvolver a sua
própria história. Portanto, o
testemunho de um encontro pessoal
com Cristo, com o recato natural da
alma, pode ajudar o outro a
descobrir que também Jesus o ama, o



perdoa e o diviniza. Que alegria,
nesse caso! «Sou amado, logo
existo»[13].

Há momentos especialmente
propícios para renovar os desejos de
humildade. Por exemplo, quando se
é promovido ou se começa a ter um
trabalho com certa visibilidade
pública. Então é a altura de se
tomarem decisões que mostrem um
modo cristão de trabalhar: assumir
essa posição como uma oportunidade
que Deus nos dá para servir ainda
mais; recusar qualquer vantagem
pessoal desnecessária; intensificar a
nossa atenção para com os mais
débeis, sem cair na tentação de os
esquecer, agora que nos damos com
pessoas às que antes não
conseguíamos aceder. Também é o
momento de dar exemplo nos êxitos
e honras inerentes a esse cargo ou
trabalho, de tirar importância aos
aplausos que costuma receber quem
manda e, por outro lado, mostrar



abertura às críticas, que costumam
ficar mais veladas e que têm indícios
de verdade. São muitas as possíveis
manifestações da simplicidade no
trabalho: rir-nos de nós próprios
quando nos surpreendemos, por
exemplo, procurando ver se ficámos
na fotografia ou se fomos citados
num texto; superar a tendência para
deixarmos em tudo a nossa
assinatura, ou amplificar um
problema quando ninguém nos
pediu conselho para o resolver, como
se fosse precisa a nossa opinião em
todas as circunstâncias...

Aprender a render o juízo

No ambiente profissional, familiar,
até recreativo, organizam-se
reuniões onde se trocam pontos de
vista, talvez opostos. Somos pessoas
que pretendem que os outros se
submetam ao nosso modo de pensar?
O que devia ser, o que devia ter sido
feito... A tendência excessiva para



insistir no ponto de vista pessoal
pode denotar rigidez mental. É
evidente que ceder não é uma coisa
automática, mas em todo o caso,
muitas vezes, demonstra que foram
captadas as diferentes situações.
Aproveitar as ocasiões para render o
próprio juízo é agradável aos olhos
de Deus[14]. Com frase lapidar, Bento
XVI comentava numa ocasião a triste
volta que deu Tertuliano nos últimos
anos da sua vida: «Quando se vê
apenas o próprio pensamento na sua
grandeza, no final é precisamente
esta grandeza que se perde»[15].

Alguma vez teremos de ouvir pessoas
mais jovens, com menos experiência,
mas que talvez tenham mais dotes de
inteligência ou de coração, ou
tenham funções às quais assiste a
graça de Deus. Certamente, ninguém
gosta de passar por tolo, ou por ser
pessoa sem coração, mas se nos
preocupar demasiado o que os
outros pensam de nós, pode



significar que nos falta humildade. A
vida de Jesus, o Filho de Deus, é uma
lição infinita para qualquer cristão
investido de uma responsabilidade
que a sociedade considera elevada.
As aclamações de Jerusalém não
fizeram esquecer ao Rei dos Reis que
outros iriam crucificá-lo e que era
também o Servo sofredor (cf. Jo 12,
12-19).

O rei S. Luís aconselhava o seu filho
que, se algum dia chegasse a ser rei,
não defendesse com vivacidade a sua
opinião nas reuniões do conselho
real, sem antes ouvir os outros: «os
membros do teu conselho poderiam
ter medo de contradizer-te, coisa que
não convém desejar»[16]. É muito
salutar aprender a não opinar com
superficialidade, sobretudo quando
não se tem a responsabilidade última
e não se conhecem os fundamentos
de um assunto, para além de se
carecer da graça de estado e dos
dados que talvez possua quem está



constituído em autoridade. Por outro
lado, tão importante como a
ponderação e a reflexão é a
disposição para render o juízo de
forma nobre e magnanimamente. Às
vezes é preciso exercer a prudência
de ouvir os conselheiros e mudar de
parecer, e nisso se manifesta como a
humildade e o senso comum
engrandecem a pessoa e a tornam
eficaz. A prudência no juízo é
favorecida pelo trabalho em equipa:
fazer equipa, juntar esforços,
elaborar uma ideia e chegar a uma
decisão com os outros: isso tudo é
também um exercício de humildade
e inteligência.

Humildade do servo inútil

Nas iniciativas pastorais, nas
paróquias, nas associações de
beneficência, nos projetos de ajuda
aos imigrantes, as soluções aos
problemas muitas vezes não são
evidentes, ou simplesmente existem



diferentes modos de resolvê-los. A
atitude humilde leva-nos a
manifestar a própria opinião, a
perguntar oportunamente se algum
assunto está menos claro, e a aceitar
até uma orientação diferente da que
temos, confiando em que a graça de
Deus assiste a quem exerce a sua
função com retidão de intenção e
conta com a ajuda de peritos na
matéria.

É pouco sabido que a Igreja católica,
na sua valiosa humildade coletiva, é
a instituição que dá vida a mais
iniciativas de ajuda a pobres e
doentes, em todo o mundo.
Justamente no povo de Deus, onde
convivem o humano e o divino, a
humildade é especialmente
necessária. Que bonito é desejar ser
o envelope que se deita fora quando
a carta é lida, ou a agulha que deixa
a linha cosida e desaparece, após ter
cumprido a sua missão! O Senhor
convida-nos a dizer: «Somos servos



inúteis; fizemos o que devíamos
fazer» (Lc 17, 10). Assim, o sacerdote
terá a humildade de «aprender a não
estar na moda»[17], não procurar
estar sempre à frente, na vanguarda
de tudo; a rejeitar o protagonismo de
modo quase instintivo, porque
costuma ir associado à mentalidade
de proprietário das almas. Por sua
vez, o fiel leigo, se for humilde,
respeita os ministros do culto pelo
que representam: não critica o seu
pároco ou os sacerdotes em geral,
mas ajuda-os discretamente. Os
filhos de Noé cobriram a nudez do
seu pai embriagado (cf. Gen 9, 23).
«Como os filhos bons de Noé, cobre
com o manto da caridade as misérias
que vires no teu pai, o
Sacerdote»[18]. S. Tomás Moro
aplicava este relato até ao Romano
Pontífice, por quem o povo cristão
deveria ter rezado... em vez de o
perseguir![19]

O tempo é de Deus: fé e humildade



«É unânime, a este respeito, o
testemunho da Escritura: a solicitude
da divina Providência é concreta e
imediata, cuida de tudo, desde os
mais insignificantes pormenores até
aos grandes acontecimentos do
mundo e da história. Os livros santos
afirmam, com veemência, a
soberania absoluta de Deus no
decurso dos acontecimentos: “Tudo
quanto Lhe aprouve, o nosso Deus
fez, no céu e na terra” (Sl 115, 3); e de
Cristo se diz: “que abre e ninguém
fecha, e fecha e ninguém abre” (Ap 3,
7); “há muitos projectos no coração
do homem, mas é a vontade do
Senhor que prevalece” (Pr 19,
21)»[20]. A direcção espiritual é um
meio excelente para nos situar
melhor nesse horizonte. O Espírito
Santo atua, com paciência, e conta
com o tempo: o conselho recebido
deve fazer o seu caminho na alma.
Deus espera a humildade de um
ouvido atento à sua voz. Deste modo
é possível tirar proveito pessoal das



homilias ouvidas na paróquia, não só
para aprender alguma coisa, mas
sobretudo para melhorar. Tomar
alguma nota numa palestra de
formação ou num tempo de oração,
para a comentar depois com quem
conhece bem a nossa alma, também
é reconhecer a voz do Espírito Santo.

A fé e a humildade andam de mãos
dadas. No nosso peregrinar para a
pátria celestial é preciso deixar-nos
guiar pelo Senhor, recorrendo a Ele e
ouvindo a sua Palavra[21]. A leitura
sossegada do Antigo e do Novo
Testamento, com os comentários de
carácter teológico-espiritual, ajuda-
nos a compreender o que Deus nos
diz em cada momento, convidando-
nos à conversão: «Os meus planos
não são os vossos planos, os vossos
caminhos não são os meus caminhos
– oráculo do Senhor» (Is 55, 8; cf. 
Rom 11, 33). A humildade da fé
ajoelha-se ante Jesus Cristo presente
na Eucaristia, adorando o Verbo



encarnado como os pastores em
Belém. Assim aconteceu com S.
Teresa Benedita da Cruz, Edith Stein.
Nunca se esqueceu daquela mulher
que entrou numa igreja com o seu
saco das compras e se ajoelhou para
fazer a sua oração pessoal, em íntima
conversa com Deus[22].

A humildade leva-nos a viver o
presente aligeirado de qualquer
possível futuro, porque os cristãos
somos os que «esperam com amor a
Sua vinda» (2 Tim 4, 8). Se nos
zangamos perante circunstâncias
menos favoráveis, precisamos de
crescer em fé e em humildade.
«Quando realmente te abandonares
no Senhor, aprenderás a contentar-te
com o que suceder, e a não perder a
serenidade, se as tarefas - apesar de
teres posto todo o teu empenho e
empregado os meios convenientes -
não saem a teu gosto... Porque terão
“saído” como convém a Deus que
saiam»[23]. Assim, evita-se o



descontentamento exagerado, ou a
tendência para reter na memória as
humilhações. Um filho de Deus
perdoa os agravos, não fica
ressentido, segue em frente[24]. E se
alguém pensa que foi ofendido, tenta
não recordar as ofensas, não fica
rancoroso: olha para Jesus, sabendo
que «a mim, a quem ainda mais foi
perdoado, que grande dívida de
amor me fica!»[25]. Quem é humilde
diz, com S. Paulo: «esquecendo-me
do que fica para trás e avançando
para as coisas que estão adiante,
prossigo para a meta, para alcançar o
prémio da celeste vocação de Deus
em Cristo Jesus» (Fil 3, 13-14).

Esta atitude ajuda-nos a aceitar a
doença e a convertê-la num tempo
fecundo: é uma missão que nos dá
Deus. E faz parte dessa missão
aprender a facilitar que os outros
possam ajudar-nos a aliviar a nossa
dor e as possíveis angústias. Permitir
que nos assistam, nos curem, nos



acompanhem, é a prova de que nos
abandonamos nas mãos de Jesus, que
se faz presente nos nossos irmãos.
Temos de completar «o que falta à
Paixão de Cristo pelo seu corpo, que
é a Igreja» (Col 1, 24).

A consciência de que somos débeis
levar-nos-á a deixar-nos ajudar, a ser
indulgentes com os outros, a
compreender a condição humana, a
evitar surpresas farisaicas. A nossa
debilidade abre-nos a inteligência e o
coração para compreender a dos
outros. Pode-se, por exemplo, salvar
a intenção ou pensar que uma pessoa
esteve em situações muito difíceis de
gerir, embora evidentemente isso
não suponha ignorar a verdade,
chamando «ao mal bem e ao bem
mal», e trocando «o amargo pelo
doce e o doce pelo amargo» (Is 5, 20).
Por outro lado, pode acontecer, às
vezes, que a pessoa tenha tendência
para se infra valorizar. A baixa auto-
estima, frequente em muitos



ambientes, também não é salutar,
porque não corresponde à verdade e
corta as asas de quem está chamado
a altos voos. Não há motivo para a
desmoralização: a humildade leva-
nos a aceitar o que nos é dado, com a
profunda convicção de que os
caminhos pelos que deseja conduzir-
nos o Senhor são de misericórdia (cf. 
Heb 3, 10; Sl 95[94], 10); mas leva-nos
também, por isso mesmo, a sonhar
com audácia: «Sentir-se barro,
recomposto com grampos, é fonte
contínua de alegria; significa
reconhecer-se pouca coisa diante de
Deus: criança, filho. E haverá maior
alegria do que a daquele que,
sabendo-se pobre e débil, se sabe
também filho de Deus?»[26]

Abertura à Providência

O homem e a mulher humildes estão
abertos à acção da Providência sobre
o seu futuro. Não procuram nem
desejam controlar tudo, nem ter



explicação para tudo. Respeitam o
mistério da pessoa humana e
confiam em Deus, mesmo que o
amanhã apareça incerto. Não tentam
conhecer as secretas intenções
divinas, nem aquilo que supera as
suas forças (cf. Si 3, 21). Basta-lhes a
graça de Deus, porque «a força
manifesta-se na fraqueza» (2 Cor 12,
9). Encontramos a graça no trato com
Jesus Cristo: é participação na sua
vida.

A seguir a uma emocionante ação de
graças a Deus Pai, Jesus convida os
seus discípulos de todos os tempos a
aproximar-se d’Ele, quia mitis sum et
humilis corde (Mt 11, 29): o Senhor é
manso e humilde de coração, e por
isso encontraremos n’Ele
compreensão e sossego.
Aproximamo-nos de Cristo na
Eucaristia, aproximamo-nos do seu
Corpo ferido e ressuscitado: in
humilitate carnis assumptae, reza o
Prefácio I do Advento – vem pela



primeira vez na humildade da nossa
carne. Tocamos a inefável humildade
de Deus. «Humildade de Jesus: em
Belém, em Nazaré, no Calvário...
Porém, mais humilhação e mais
aniquilamento na Hóstia Santíssima;
mais que no estábulo, e que em
Nazaré, e que na Cruz»[27]. Nossa
Senhora acompanha-nos para que O
recebamos com a humildade com
que Ela recebeu o seu Filho Jesus. 
Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux es orta[28]: Salve raíz,
salve porta, pela qual a luz nasceu
para o mundo submerso nas trevas
do orgulho: Jesus Cristo, Luz de
Luz[29], revela-nos a misericórdia de
Deus Pai.

Guillaume Derville

[1] Papa Bento XVI, Homilia, 24-
XII-2011.



[2] Papa Francisco, Encíclica Laudato
si (24-V-2015), 67.

[3] S. Josemaria,Amigos de Deus, 94.

[4] Papa Francisco, Discurso à Cúria
Romana, 21-XII-2015.

[5] S. Josemaria,Amigos de Deus, 233.

[6] Papa Francisco, Bula 
Misericordiae Vultus (11-IV-2015), 15.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, 9.

[8] Papa Francisco, Carta ap. 
Misericordia et misera (30-XI-2016), 2.

[9] Papa Bento XVI, Ex. ap. Verbum
Domini, 12.

[10] Cf. Guillaume de Saint-Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, em Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Papa Francisco, Encíclica 
Laudato si (24-V-2015), 125.



[12] B. Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 9-I-1980, 31 (citado em
Álvaro del Portillo,Orar. Como sal y
como luz, Barcelona: Planeta, 2013, p.
207).

[13] Papa Francisco, Carta ap. 
Misericordia et misera (30-XI-2016),
16.

[14] Cf. S. Josemaria, Caminho, 177.

[15] Papa Bento XVI, Audiência, 30-
V-2007.

[16] S. Luís de França, Testamento
espiritual ao seu filho, futuro Filipe
III, em Acta Sanctorum Augustii 5
(1868), 546.

[17] S. Josemaria, Temas atuais do
cristianismo, 59.

[18] S. Josemaria, Caminho, 75.

[19] Cf. S. Tomás Moro, Responsio ad
Lutherum, em The Yale Edition of The



Complete Works of St Thomas More,
vol. 5, p. 142 (CW5, 142/1-4).

[20] Catecismo da Igreja Católica, 303.

[21] Cf. Sagrada Bíblia, Tradução e
notas da Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra,
comentário ao Salmo 95[94].

[22] Cf. S. Teresa Benedita da Cruz
(Edith Stein), Aus dem Leben einer
jüdischen Familie. Das Leben Edith
Steins: Kindheit und Jugend, 1965 (ed.
completa 1985), p. 362.

[23] S. Josemaria, Sulco, 860.

[24] Cf. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 4-XI-2015, 21.

[25] S. Josemaria, Forja, 210.

[26] S. Josemaria, Amigos de Deus,
108.

[27] S. Josemaria, Caminho, 533.



[28] Hino Ave Regina Cælorum.

[29] Cf. Missal Romano, Credo.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-porta-da-

humildade/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-porta-da-humildade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-porta-da-humildade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-porta-da-humildade/

	A porta da humildade

