
opusdei.org

A novidade em
Cristo

Deus fez-se homem para nos
dar a vida eterna, mas também
para nos fazer felizes na vida
terrena. Este ensaio é uma
reflexão sobre as implicações
que tem para o cristão a vinda
de Cristo à Terra.

24/11/2008

O sentido de novidade percorre todo
o Evangelho, desde a Anunciação à
Virgem Maria até à Ressurreição do
Senhor. O Novo Testamento fala de
mil modos diferentes de um novo



começo para a humanidade. A
própria palavra “evangelho” quer
dizer justamente isso, “boa notícia”.
Desde o início do Seu ministério
público, Cristo anuncia abertamente
o chegada dos tempos e a vinda do
Reino de Deus: completou-se o tempo
e aproxima-se o Reino de Deus;
arrependei-vos e acreditai no
Evangelho [1] . Mas isto não significa
que o Senhor queira mudar tudo.
Não é um revolucionário ou um
iluminado. De facto, por exemplo,
para falar da indissolubilidade do
matrimónio, toma como ponto de
partida o que Deus fez na origem,
quando criou a mulher e o homem
[2]. Por isso declarou: não penseis
que vim abolir a Lei ou os Profetas;
não vim para os abolir mas sim para
cumprir [3] ; e, em repetidas
ocasiões, cominou os discípulos a que
cumprissem fielmente os
mandamentos que Moisés tinha
comunicado ao povo da parte de
Deus.



E, no entanto, na pregação do Senhor
há, sem dúvida, um ar novo,
libertador. Por um lado, a doutrina
de Jesus desenvolve elementos já
presentes no Antigo Testamento,
como são a rectidão de intenção, o
perdão, ou a necessidade de amar
todos os homens sem restrição, em
particular os pobres e os pecadores.
Em Cristo dá-se cumprimento às
antigas promessas que Deus fez aos
profetas. Por outro lado, a chamada
do Senhor dirige-se de modo radical
e peremptório não a um povo, mas a
todos os homens, que chama um por
um.

A novidade da presença e actuação
de Jesus Cristo percebe-se tambén de
outro modo, desconcertante à
primeira vista, é que muitos homens
O recusam. Veio para o que era Seu, e
os Seus não O receberam [4] , diz São
João. Essa recusa por parte dos
homens põe ainda mais em relevo o
carácter incondicional da entrega e



da caridade do Senhor pela
humanidade. Além disso, esta recusa
levou-O directamente à morte na
Cruz, livremente abraçada, sacrifício
único e definitivo, fonte salvífica
para todos os homens.

Mas Deus foi fiel à Sua promessa, e o
poder do mal não conseguiu evitar a
entrega divina de Jesus, como
manifestou a Ressurreição. A força
salvífica que Deus introduziu no
mundo pela Encarnação do Seu
Filho, e sobretudo pela Sua
Ressurreição, é a novidade absoluta,
universal e permanente. Isto
verifica-se desde o início da pregação
apostólica, com alegria
transbordante; os apóstolos
proclamaram por toda a Judeia, pelo
Império Romano e pelo mundo
inteiro que Jesus tinha ressuscitado,
que o mundo podia mudar, que cada
mulher, cada homem podiam mudar,
que já não estávamos submetidos à
lei do pecado e da morte eterna.



Cristo, sentado à direita do Pai, diz:
Eis, que faço novas todas as coisas 
[5] . Em Cristo, Deus tomou de um
modo novo as rédeas do mundo e da
história humana, submersos no
pecado, para os levar à sua
realização plena. Apesar de todas as
dificuldades que os cristãos da
primeira hora tiveram, olhavam o
futuro com esperança e optimismo. E
contagiavam sem cessar com a sua fé
todas as pessoas que tinham à volta.

A novidade da vida eterna após a
morte

No mundo pagão era comum
considerar o futuro como uma
simples repetição do passado. O
cosmos existia desde sempre e,
dentro de grandes mutações cíclicas,
perduraria para sempre. De acordo
com o mito do eterno retorno, tudo o
que teve lugar ontem, voltaria a
acontecer no futuro. Neste contexto
antropológico-religioso, o homem só



podia salvar-se fugindo da matéria,
numa espécie de êxtase espiritual
separado da carne; ou vivendo neste
mundo, como dizia São Paulo, sem
medo nem esperança [6]. Nos
primeiros séculos do cristianismo, os
pagãos seguem uma ética mais ou
menos recta; crêem em Deus ou nos
deuses e dirigem-lhes um culto
assíduo, em busca de protecção e
consolo; mas falta-lhes a esperança
certa de um futuro feliz. A morte era
um puro corte, uma realidade sem
qualquer sentido.

Por outro lado, a vontade de viver
para sempre é profunda no homem,
como manifestam os filósofos, os
escritores, os artistas, os poetas e, de
modo eminente, os que se amam. O
homem anseia perdurar; e tal desejo
manifesta-se de múltiplos modos, nos
projectos humanos, na vontade de
ter filhos, no desejo de influenciar a
vida de outras pessoas, de ser
reconhecido e recordado; em tudo



isto, pode adivinhar-se a tensão
humana para a eternidade. Há quem
pense na imortalidade da alma; há
quem entenda a imortalidade como
reencarnação; há, enfim, quem,
diante do facto certo da morte, se
empenha por todos os meios em
conseguir o bem estar material ou o
reconhecimento social, bens que
nunca serão suficientes, porque não
saciam, porque não dependem só da
própria vontade. Nisto o cristão é
realista, pois sabe que a morte é o
termo de todos os sonhos vãos do
homem.

No meio do dilema da morte e da
imortalidade, o poder recriador de
Deus torna-se presente na vida,
paixão e ressurreição de Jesus Cristo.
O fiel cristão, unido a Ele pelo
Baptismo e pelos outros sacramentos,
reproduz os momentos principais da
passagem do Senhor pela terra.
Como escreve São Paulo aos
romanos, fomos, pois, pelo baptismo



sepultados com Ele na morte, para
que, assim como Cristo ressuscitou
dos mortos pela glória do Pai, assim
nós caminhemos numa vida nova.
Porque, se nos tornamos um mesmo
ser com Ele por uma morte
semelhante à Sua, o mesmo sucederá
com uma ressurreição semelhante
[7].

Com efeito, o cristão tem a certeza de
que Deus lhe deu a vida criando-o à
Sua imagem e semelhança [8]. Sabe
que quando experimenta a angústia
da morte que se aproxima, Cristo
actua nele, convertendo as suas
penas e a sua morte em força
corredentora. E está seguro de que o
próprio Jesus, a Quem serviu,
imitado e amado, o receberá no Céu,
enchendo-o de glória depois da sua
morte. A grande e gozosa verdade da
fé cristã é que, pela fé em Cristo, o
homem pode superar amplamente o
último inimigo [9] , a morte, abrindo-
se à visão perpétua de Deus e à



ressurreição do corpo no final dos
tempos, quando todas as coisas se
tenham cumprido em Cristo.

A vida não termina aqui; estamos
seguros de que o sacrifício escondido
e a entrega generosa têm um sentido
e um prémio que, pela misericórdia
magnânima de Deus, vão para além
do que o homem poderia esperar
com as suas próprias forças. Se
alguma vez te tira tranquilidade o
pensamento da nossa irmã a morte
(porque te vês tão pouca coisa!),
anima-te e considera: - Que será esse
Céu que nos espera, quando toda a
formosura e a grandeza, toda a
felicidade e o Amor infinitos de Deus
se derramarem no pobre vaso de
barro que é a criatura humana, e a
saciarem eternamente, sempre com a
frescura de uma nova alegria? [10].

Os Novíssimos começam de algum
modo na terra



Embora seja certo que a novidade
cristã se refere principalmente à
outra vida, ao além, a Igreja ensina
que a novidade da Ressurreição de
Cristo já está presente, de algum
modo, na terra. Por mais que, tal
como o conhecemos, dure o universo
estamos já “nos últimos tempos”,
seguros de que o mundo foi
redimido, pois Cristo derrotou o
pecado, a morte, o demónio.

O Reino de Deus já está no meio de
vós [11] ; no meio não só como uma
presença externa, mas também 
dentro do crente, na alma em graça,
com uma presença real, actual,
eficaz, ainda que não de todo visível
e completa. «A plenitude dos tempos
chegou, pois, até nós (cfr. 1 Cor 10,
11), e a renovação do mundo está
irrevogavelmente decretada e
começa a realizar-se de certo modo
no século presente, já que a Igreja,
mesmo ainda na terra, se reveste de
uma verdadeira, se bem que



imperfeita, santidade (...). Somos
chamados filhos de Deus e somo-lo
de facto (cfr. 1 Jn 3, 1); mas ainda não
aparecemos com Cristo na glória (cfr.
Col 3, 4), em que seremos
semelhantes a Deus, porque O
veremos tal como Ele é (cfr. 1 Jn 3,
2)» [12].

A Igreja é depositária na terra dessa
presença por antecipação do Reino
de Deus; caminha como peregrina na
terra, mas todo o poder salvífico de
Deus actua já de algum modo no
século presente, por meio da Palavra
revelada e dos sacramentos,
especialmente a Eucaristia; poder
salvífico que se manifesta também
na vida santa dos cristãos, que vivem
no mundo, sem ser do mundo [13]. O
cristão é, diante do mundo e no
mundo, alter Christus, ipse Christus ,
outro Cristo, o próprio Cristo,
estabelece-se, assim, uma certa
polaridade na vida da Igreja e de
cada crente entre o já e o ainda não ,



entre o momento presente – ocasião
para acolher a graça – e a plenitude
final; tensão que tem muitas
consequências para a vida do cristão
e para a compreensão do mundo.

Esta realidade confirma a distinção
que existe entre a ordem natural e a
ordem sobrenatural. A vida
sobrenatural, baseada na fé e na
graça de Deus, implanta-se na alma
do cristão, ainda que não tenha
informado plenamente todos os
aspectos da sua existência. O cristão
vive metido em Deus e para Deus, e
esforça-se por comunicar os bens
divinos aos outros homens. Na vida
futura , a graça, ou vida sobrenatural,
converter-se-á em glória, e o homem
alcançará uma imortalidade
completa na ressurreição dos
mortos. Na vida presente , pelo
contrário, embora aperfeiçoada pela
graça, a existência humana possui
leis próprias, que têm que aplicar-se
nos diversos âmbitos, pessoal,



familiar, social e político. A vida
sobrenatural acolhe, aperfeiçoa e
conduz à plenitude a natureza, sem a
anular nem a substituir.

Outra consequência da tensão entre
o já é o ainda não, exprime-se na
noção cristã do tempo e da história.
Para o pensamento pagão, quase
sempre fatalista, os eventos da
história estavam previstos e
determinados de antemão pelo 
fatum , o destino. O tempo passava
intocável e impertérrito, como
espectador mudo e passivo, não
marcando o curso da história. Mas o
tempo cristão não é somente tempo
que passa, é espaço criado por Deus
para crescimento e progresso, para a
história e a redenção. Deus actua
com a Sua Providência no tempo,
para levar o mundo e a história à sua
plenitude.

O Senhor quis contar com a resposta
inteligente e livre dos homens, com



as orações dos santos e as boas
acções de muitos, para influenciar o
curso dos acontecimentos. Como
imagen Sua, os homens podem
mudar a história, nuns casos para
mal, como aconteceu com o pecado
de Adão e Eva; mas sobretudo de um
modo positivo, participando
activamente na realização do
desígnio divino, precisamente
porque o evento mais relevante e
eficaz, o evento que deu à história do
mundo a viragem mais radical, foi a
Encarnação do Filho de Deus. Por
isso, a colaboração humana mais
profunda e duradoura nos planos
divinos para alterar o curso da
história foi levada a cabo pela
Virgem Maria, quando acolheu com
um decidido fiat! o Filho de Deus no
Seu seio.

Os cristãos vivem no mundo
conscientes dos próprios pecados e
dos alheios, mas convencidos de que
o melhor modo de aproveitar o



tempo é servir a Deus, para melhorar
o mundo que Ele nos confiou. De
algum modo, o tempo é configurado
pelo homem, é humanizado. A tensão
escatológica torna-se patente na
Providência divina, sempre presente
na vida da Igreja e de cada cristão. «
A criação tem a sua bondade e a sua
perfeição próprias, mas não saiu
totalmente acabada das mãos do
Criador. Foi criada «em estado de
caminho» («in statu viae») para uma
perfeição última ainda a atingir e a
que Deus a destinou. Chamamos
divina Providência às disposições
pelas quais Deus conduz a sua
criação em ordem a essa perfeição
» [14]. O Senhor não fez tudo, até ao
último detalhe, desde o início. Pouco
a pouco, contando com a inteligente
e perseverante colaboração das
criaturas, vai-as aproximando todas
e cada uma delas para o seu fim.
Como vimos, o poder salvífico de
Deus, normalmente, faz-se presente
na vida do homem de uma forma



oculta e interior; de maneira similar,
a Providência divina opera suave e
correntemente, não só nos grandes
eventos, mas também naqueles que,
na sua aparência, são menos
importantes. Por isso o Senhor
convida à plena confiança: não vos
aflijais, pois, dizendo: Que
comeremos, que beberemos, com
que nos vestiremos? Os gentios é que
procuram com excessivo cuidado
todas estas coisas. Vosso Pai sabe que
tendes necessidade delas. Buscai,
pois, em primeiro lugar o reino de
Deus e a Sua justiça, e todas estas
coisas vos serão dadas por acréscimo
[15] .

Deus – explicava São Josemaria – que
é a Beleza, a Sabedoria, a Grandeza -
anuncia-nos que somos seus, que
fomos escolhidos como objecto do seu
amor infinito. É precisa uma vida
forte de fé para não desvirtuar esta
maravilha que a Providência depõe
nas nossas mãos, uma fé como a dos



Reis Magos, que nos leva a ter a
certeza de que nem o deserto, nem a
tormenta, nem a tranquilidade do
oásis nos impedirão de chegar à meta
do presépio eterno: a vida definitiva
com Deus. [16] .

Desde o início da Sua existência
terrena, o Senhor encheu Aquela que
seria a Mãe do Seu Filho com uma
extraordinária abundância de dons,
humanos e sobrenaturais. Concebida
sem pecado original, Ela era acheia
de graça [17]. Durante a Sua vida, no
meio de um sem fim de provações e
de obscuridades, viveu heroicamente
a fé, fortalecendo, com o Seu
exemplo, os primeiros discípulos. No
final da Sua vida, isenta de qualquer
pecado, foi levada para o Céu em
corpo e alma, participando para
sempre, como Rainha dos Anjos e de
toda a criação, na glória do Senhor.
N’Ela verificou-se plenamente a
promessa divina de levar os homens
para a glória. Por isso, Nossa Senhora



é para cada homem spes nostra ,
farol que nos ilumina e causa da
nossa esperança.

P. O'Callaghan.

[1] 1, 15.

[2] Cfr. Mt 19, 3-9; Gn 2, 24.

[3] Mt 5, 17.

[4] Jn 1, 11.

[5] Ap 21, 5.

[6] Cfr. 1 Ts 4, 13; Ef 2, 12.

[7] Rm 6, 4-5.

[8] Cfr. Gn 1, 27.

[9] 1 Cor 15, 26.

[10] Sulco , n. 891.

[11] Lc 17, 21.



[12] Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 48.

[13] Cfr. Jn 17, 14.

[14] Catecismo da Igreja Católica , n.
302.

[15] Mt 6, 31-33.

[16] Cristo que passa , n. 32.

[17] Lc 1, 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-novidade-

em-cristo/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-novidade-em-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-novidade-em-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-novidade-em-cristo/

	A novidade em Cristo

