
opusdei.org

A necessidade da
filosofia

A ausência de uma reflexão
filosófica, conhecedora do longo
caminho da humanidade em
busca do saber e confiada no
valor da verdade do
conhecimento, faz da nossa
cultura uma cultura de risco.
Disponibilizamos um diálogo
entre duas filósofas da
Universidade de Navarra.

29/07/2007

Pelo interesse de que se reveste
disponibilizamos um resumo de um



diálogo socrático que ocorreu na
Faculdade de Filosofia da
Universidade de Navarra, acerca da
centralidade deste saber.

Profª. Ana Marta González. O facto
de que a filosofia, tal como foi
cultivada no ocidente durante pelo
menos vinte e oito séculos, não saiba
ou não possa encaixar nos moldes da
cultura actual da imagem, não é um
sinal de que chegou ao fim? Continua
a haver lugar para a filosofia nas
sociedades avançadas do século XXI,
em que a ciência, a técnica, os meios
de comunicação parecem dominar
por completo o panorama cultural?

Profª. Lourdes Flamarique. Do fim
da filosofia já se fala há praticamente
um século. Mas já se vê que não é
nada fácil desprender-se de um
hábito tão arreigado como é o de
pensar sem urgência nem utilidade
imediata sobre esse núcleo de



perguntas que suportam toda a
forma de cultura.

Por outro lado, o declínio do pensar
filosófico frente ao auge do
pensamento técnico-científico,
pareceria apoiar essa opinião de que
a filosofia é coisa do passado.

AMG. Embora, sem dúvida, os
avanços científicos e técnicos dos
últimos séculos, bem como o ter-se
conseguido uma certa estabilidade
institucional, tenham contribuído de
maneira decisiva para o bem-estar de
inumeráveis pessoas, precisamente
nas nossas sociedades ocidentais,
supostamente tão desenvolvidas,
verificam-se sintomas preocupantes.
Poderíamos falar da violência.

LF. …que rebenta precisamente em
ambientes supostamente “felizes”.

A centralidade da filosofia, com as
suas grandes interrogações, quem
somos? onde vamos? na



conformação da cultura e
mentalidade de uma sociedade
contribuiria para situar na sua justa
medida o alcance dos bens materiais,
das possibilidades de
desenvolvimento pessoal que se nos
oferecem, e a enfrentar com êxito
tudo aquilo que irrompe na nossa
vida às vezes como algo
incompreensível, inaceitável.

AMG. O recurso à violência como
protesto ou inclusivamente como
actividade política é quiçá um
sintoma característico de uma
sociedade que renunciou ao
exercício do pensamento, que
desconfia do discurso sobre a justiça
e a paz social.

LF. Sem dúvida, em muitos aspectos
as actuais sociedades civilizadas
asseguram uma grande quantidade
de bens imprescindíveis para a vida
humana; encontramos um exemplo
claro na esfera da liberdade de



acção, de pensamento; aí não há
termo de comparação com outras
épocas. Mas precisamente o que
observamos uma e outra vez é que a
felicidade depende de cada um, da
liberdade própria, de como enfrenta
as situações da vida em maior
medida que as condições externas…

AMG. Nesta matéria a filosofia pode
servir; não tanto porque traga a
felicidade, mas porque ajuda a
descobrir as miragens da felicidade.
De qualquer modo parecer-me-ia
mesquinho reduzir a filosofia
somente a isto: pô-la simplesmente
ao serviço de fins humanos. Recordo
uma passagem da Ética a Nicómaco,
onde Aristóteles diz que a ética – que
para ele se enquadra no contexto de
uma reflexão sobre a felicidade –
seria o mais importante apenas se o
homem fosse o mais importante…
parece-me que a experiência
filosófica – e isto não é privativo dela
– é, pelo contrário, a experiência de



uma subordinação, subordina-se à
verdade.

LF. Mas, se não podemos reduzir a
filosofia ao serviço das necessidades
humanas, que é a utilidade que
justificaria para alguns a sua
sobrevivência, como entendê-la,
então hoje? Por outro lado, não será
um paradoxo que, justamente, na
sociedade do conhecimento a
filosofia pareça deslocada, fora do
lugar?

AMG. Aristóteles referia a metafísica
como a única ciência livre. Do ponto
de vista cronológico, a filosofia
aparece quando se estabeleceram os
saberes mais práticos, mais úteis,
quando há ócio. Não tanto que o ócio
cause a filosofia, mas constitui a
ocasião para um desenvolvimento
mais enérgico do conhecimento por
si mesmo, e com ele se abre a
filosofia.



LF. Com efeito: abre-se a experiência
do conhecimento, saber que se sabe.
Os gregos eram plenamente
conscientes de que a filosofia era
uma coisa diferente das
matemáticas, por exemplo. Comove
ler os diálogos platónicos, quando no
cerne dos problemas sobre a justiça,
ou a beleza ou a educação e o valor
da poesia, Platão diferencia tipos de
conhecimento, níveis de discurso,
formas da verdade frente ao
verosímil; desenvolve-se todo um
instrumental teórico cujo único fim é
conhecer melhor para a vida digna.

AMG. Por vezes ouve-se dizer que a
ciência se desenvolveu na Europa e
não na Ásia – apesar de que em
muitos aspectos técnicos a cultura
asiática estava muito mais avançada
– precisamente porque na Europa se
cultivou durante séculos um saber
desinteressado e abstracto, como a
filosofia. Pelo contrário, agora dá a
impressão de que estamos a viver



um momento de clausura… é como
se se nos tivesse ido reduzindo o
horizonte, cada vez compreendemos
menos… Evidentemente isto não
retira nada ao muito que devemos ao
progresso científico e técnico, que
indubitavelmente multiplicaram
extraordinariamente as nossas
possibilidades vitais... Basta abrir a
internet: amanhã se quiseres podes
voar para Londres por 20 Euros. No
entanto, a questão filosófica persiste;
que fazer com tantas
possibilidades…? Muitas
possibilidades podem ser também
uma fonte de angústia… uma
experiência de perda de liberdade.

LF. Na medida em que a
racionalidade técnico-científica,
muito válida no seu âmbito próprio,
é, no entanto, limitada, não pode
surpreender-nos que as respostas
que oferece para as questões
verdadeiramente importantes da



vida sejam tão insuficientes. Sem
horizonte, andamos perdidos.

AMG. Poder-se-ia dizer: bem, mas
face a esses vazios que a ciência
deixa já contamos com a religião:
afinal não é a fé que pode
proporcionar-nos essa orientação
última? A ser verdade isso
significaria, uma vez mais, que a
filosofia seria supérflua, mais ainda
quando inclusivamente alguns
filósofos não têm dificuldade em
falar do fim da filosofia... .

LF. A questão que colocas é se não se
poderia defender que a fé substitua a
filosofia na configuração da
existência individual e social...

AMG. A filosofia facilita aquela
conversa interior, em que se toma
consciência da sua própria vida, das
ideias que a animam, de como estas
se encontram em concordância ou
em contraste com a fé... só assim
pode a fé converter-se num fermento



de toda a vida... por isso penso que 
sem um exercício enérgico da
razão, é difícil que se verifique
uma experiência madura da fé. LF.
Mas não é só a fé, também a filosofia
está urgida a purificar-se no seu
encontro com a fé. Quiçá devamos
começar por rever o que entendemos
e reconhecemos quando falamos de
razão, do racional.

AMG. Embora soe algo forte,
vivemos de uma razão raquítica.
Disse, por vezes, que necessitamos de
uma razão forte, mas que seja
simultaneamente uma razão flexível,
que não esbata os contornos das
coisas, os perfis humanos dos
problemas.

LF. Isso é o mesmo que dizer que
necessitamos de uma razão
filosófica. Parece que teríamos
perdido a capacidade de ligar
racionalmente com o humano, mais
ainda que já não disporíamos de uma



racionalidade propriamente
humana, na qual todos possamos
coincidir, sem nos entrincheirarmos
atrás de razões presumivelmente
científicas, que amiúde estão postas
ao serviço de interesses particulares.
Dizem: eu falo como economista, eu
falo como cientista …. Não se pode
falar como ser, responsável e
comprometido com a sorte de todos?
Neste sentido, parece-me que contra
a tendência investigadora dominante
nas últimas décadas, que promete o
avanço no conhecimento mediante o
parcelamento e divisão milimétrica
dos objectos de estudo, é urgente
defender ainda a velha aspiração à
síntese dos saberes. Pois, quanto
mais especializados são os
conhecimentos, menos contributo
cognoscitivo oferecem; e é quase
impossível que os cientistas de
diferentes áreas se entendam entre
si, que aprendam com os avanços
alheios. Penso que a ausência de
uma reflexão filosófica,



conhecedora do longo caminho da
humanidade em busca do saber e
confiada no valor da verdade do
conhecimento, faz da nossa cultura
uma cultura de risco.

Numa entrevista, em 2004, o actual
Papa Bento XVI afirmava: “o
importante numa Universidade não é
que assegure a preparação para uma
determinada profissão. Uma
Universidade é algo mais do que uma
escola profissional, em que se
aprende física, sociologia, química,
pedagogia.... É muito importante
uma boa formação profissional, mas
se fosse só isto a universidade não
seria senão um tecto de escolas
profissionais diferentes. Uma
Universidade tem que ter como
fundamento a construção de uma
interpretação válida da existência
humana”. Creio que não são
necessários quaisquer comentários.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-necessidade-
da-filosofia/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-necessidade-da-filosofia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-necessidade-da-filosofia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-necessidade-da-filosofia/

	A necessidade da filosofia

