
opusdei.org

A Misericórdia na
Sagrada Escritura

Neste artigo da série sobre a
misericórdia, analisam-se as
Escrituras, Palavra de Deus, em
que a misericórdia de Deus é
revelada.

16/03/2016

Dentre os diálogos de Deus com
Moisés, recolhidos no livro do Êxodo,
há uma cena rodeada de mistério,
em que ele pede ao Senhor que lhe
mostre o seu rosto. “Ver-me-ás por
detrás”, responde, “quanto à minha
face, ela não pode ser vista”[1].



Quando chega a plenitude dos
tempos, Filipe faz o mesmo pedido a
Jesus, numa dessas conversas cheias
de confiança que os apóstolos
mantinham com o Mestre: “Senhor,
mostra-nos o Pai”[2]. E a resposta do
Deus encarnado não se faz esperar:
“Aquele que me viu, viu também o
Pai”[3].

Jesus Cristo revela-nos o Pai: quando
meditamos os Evangelhos é possível
descobrir as caraterísticas de Deus –
entre elas, e de modo eminente, a sua
misericórdia – plasmadas na
simplicidade das palavras e da vida
de Jesus. A misericórdia divina, que
Deus foi mostrando ao longo da
história do povo eleito, resplandece
no Verbo encarnado. N’Ele, “rosto da
misericórdia do Pai”,[4] realiza-se
plenamente aquela oração terna que
o Senhor tinha ensinado a Moisés,
para que os sacerdotes abençoassem
os filhos de Israel: “O Senhor te
abençoe e te guarde! O Senhor te



mostre a sua face e te conceda a sua
graça! O Senhor volte o seu rosto
para ti e te dê a paz!”[5]. Em Jesus,
Deus faz brilhar definitivamente o
seu rosto sobre nós, concede-nos a
paz que o mundo não pode dar[6].

Um Deus que procura e escuta

A misericórdia de Deus pode ser
vislumbrada desde as primeiras
páginas do Génesis. Depois do seu
pecado, Adão e Eva escondem-se
entre as árvores do jardim, porque
sentem a sua nudez, e já não se
atrevem a olhar Deus nos olhos. Mas
o Senhor sai imediatamente ao seu
encontro “e naquele momento
começa o exílio longe de Deus, com o
pecado, também já existe a promessa
do regresso, a possibilidade de
regressar a Ele. Imediatamente Deus
pergunta: ‘Adão, onde estás?’ Deus
procura-o.”[7] O Senhor já lhes
anuncia, então, o futuro triunfo
sobre a linhagem da serpente, e,



inclusive, confeciona-lhes umas
roupas de peles como manifestação
de que, apesar do pecado, o seu amor
por eles não se extinguiu[8]. Deus
fecha a porta do paraíso[9], mas abre
no horizonte a porta da misericórdia:
“Deus a todos encerrou na
desobediência, a fim de usar com
todos de misericórdia”[10].

No livro do Êxodo, o Senhor atua
com decisão para libertar os
israelitas oprimidos. As suas palavras
a Moisés no episódio da sarça
ardente projetam-se, como as do
Génesis, por todos os séculos: “Eu vi,
eu vi a aflição do meu povo que está
no Egito, e ouvi os seus clamores por
causa dos seus opressores. Sim, eu
conheço os seus sofrimentos. E desci
para livrá-lo das mãos dos
egípcios”[11].

Que exemplo para nós, que às vezes
somos lentos para escutar e pôr em
prática o que os outros necessitam de



nós! Deus é um Pai bom, que vê a
tribulação dos seus filhos e intervém
para lhes dar a liberdade. Depois de
atravessarem o Mar Vermelho, no
marco solene do Sinai, o Senhor
manifesta-se a Moisés como “Deus
compassivo e misericordioso, lento
para a cólera, rico em bondade e em
fidelidade”[12].

Um amor “visceral”

O Salmo 86 repete quase literalmente
essas palavras do Êxodo: “Deus
miserator (rajum) et misericors
(janún), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet) – Deus bondoso e compassivo;
lento para a ira, cheio de clemência e
fidelidade –”[13]. Na sua tradução da
Bíblia para o latim, S. Jerónimo optou
por traduzir três conceitos hebraicos
com três termos que são quase
sinónimos, derivados da palavra
“misericórdia”.



Realmente, estes conceitos estão
entrelaçados, mas cada um deles
contribui com matizes que convém
esmiuçar se queremos apreciar a
realidade da misericórdia de Deus,
que não se expressa completamente
numa só palavra.

O adjetivo rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “ventre,
entranhas, seio materno” e utiliza-se
na Bíblia para expressar o
nascimento de uma criança[14]. 
Rajum descreve os sentimentos de
uma mãe pelo ser que é literalmente
carne da sua carne. “Pode uma
mulher esquecer-se daquele que
amamenta? Não ter ternura pelo
fruto das suas entranhas? E mesmo
que ela o esquecesse, eu não te
esqueceria nunca.”[15] Deus
“enternece-se por nós como uma
mãe quando abraça o seu filho ao
colo, desejosa somente de amar,
proteger, ajudar, pronta para doar
tudo, inclusive a si mesma. Essa é a



imagem que este termo sugere. Um
amor, portanto, que se pode definir,
no bom sentido, como ‘visceral’”[16].
Um amor que sofre especialmente os
esquecimentos, desprezos ou
abandonos dos seus filhos – “Povo
meu, responde-me, que te fiz eu, em
que te contristei?”[17] – , mas que, ao
mesmo tempo, está sempre disposto
a perdoá-los e a passar por cima
dessa frieza, “porque não guarda a
sua ira para sempre, e se compraz na
misericórdia”[18]. É um amor que se
compadece pela lamentável situação
em que os filhos se possam encontrar
com o passar dos anos – “Vou
enfaixar as tuas chagas e curar as
tuas feridas”[19] – , e que não desiste
de recuperá-los se os vê afastados. É
um amor solícito para proteger os
seus filhos se são assediados ou
perseguidos. “Tu, porém, Jacob, servo
meu, não temas Israel, não te enchas
de pavor! Vou trazer-te da terra
longínqua, e livrarei a tua raça da
terra do exílio. Jacob tornará a viver



em segurança, sem que ninguém
mais o inquiete.”[20] Um encontro
cordial e emocionado, recetivo ao
mínimo detalhe de carinho: “Todos
vós, que estais sedentos, vinde à
nascente das águas; vinde comer, vós
que não tendes alimento. Vinde
comprar trigo sem dinheiro, vinho e
leite sem pagar!”[21]. É um amor que
nos ensina a preocupar-nos pelos
outros, a sofrer com os seus
sofrimentos e a alegrar-nos com as
suas alegrias. A estar realmente
próximos de quem nos rodeia, com a
nossa oração, interesse, presença...
Em resumo, dando o nosso tempo.

Deus é qualificado também como 
janún (misericors). Este adjetivo, que
pode ser traduzido por “compassivo”,
deriva da palavra jen, que significa
“graça, favor”: algo que se outorga
por pura benevolência, que vai além
da justiça estrita. Expressa a atitude
de Deus que se reflete num dos
mandamentos do código da Aliança:



“Se tomares como penhor o manto de
teu próximo, devolvê-lo-ás antes do
pôr-do-sol, porque é a sua única
cobertura, é a veste com que cobre a
sua nudez; com que dormirá ele? Se
me invocasse, eu o ouviria, porque
sou misericordioso (janún)”[22].
Trata-se de um mandato inspirado
pela compaixão ao pobre, que não
consegue pagar o que em justiça
deveria: Deus não tolera vê-lo
sofrendo, e, nessa compaixão – que
Deus sabe inspirar aos seus –abre-se
um caminho à verdadeira justiça:
“porque eu quero o amor mais que
os sacrifícios, e o conhecimento de
Deus mais que os holocaustos”[23].
Quem conhece a Deus de verdade
sabe reconhecer o irmão que sofre.
Se pedirmos ao Senhor esse olhar
compassivo, quantas oportunidades
de servir os outros descobriremos! O
ano jubilar é uma boa ocasião para
que, junto com outras pessoas,
façamos alguma obra de



misericórdia corporal no lugar em
que nos encontramos.

O Deus fiel que sabe esperar

Esse salmo diz também que o Senhor
é um Deus de muita misericórdia, 
multae misericordiae (jésed),
utilizando, nesse caso, uma palavra
do vocabulário familiar, que se
poderia traduzir literalmente por
“piedade”. Refere-se, acima de tudo,
à bondade própria das relações dos
pais com os filhos, destes com os seus
pais, ou dos esposos entre si. Por isso,
quando Jacob, já muito idoso, está
prestes a morrer, chama o seu filho
José e pede-lhe: “(...) promete-me,
com toda a piedade (jésed) e
fidelidade, que não me enterrarás no
Egito”[24]. Ou seja, pede-lhe que se
porte como corresponde a um filho
bom e cumpra esse último desejo de
seu pai. Dizer que Deus é pleno em 
jésed é a mesma coisa que afirmar
que Deus nos olha sempre como seus



filhos: os seus dons e a sua vocação
são irrevogáveis[25]. “Deste Deus
misericordioso também se diz que é
“lento para a ira”, literalmente, tem
um “longo alento”, ou seja, o amplo
alento para a longanimidade e
capacidade de suportar. Deus sabe
esperar, os seus tempos não são os
tempos impacientes dos homens; Ele
é como o sábio agricultor que sabe
esperar, dá tempo à boa semente
para crescer, apesar do joio (cf. Mt
13, 24-30)”[26].

Por último, afirma-se que a
misericórdia do Senhor é presidida
pela abundância de verdade: et
veritatis (émet). Efetivamente, a
misericórdia não é uma comédia que
dissimula as ofensas e as feridas
como se não tivessem existido: as
feridas não se enfaixam “sem antes
serem tratadas e medicadas”[27],
porque infetariam. O Senhor “é
Médico e cura o nosso egoísmo se
deixamos que sua graça penetre até



ao fundo da alma”.[28] Deixar que
nos cure significa reconhecer-nos
pecadores, mostrar-lhe as feridas
com a disposição de colocar os meios
oportunos para tratá-las. “Se alguma
vez cais, filho, acode prontamente à
Confissão e à direção espiritual:
mostra a ferida!, para que te curem a
fundo, para que te tirem todas as
possibilidades de infeção, mesmo
que te doa como numa operação
cirúrgica.”[29]. E então o Senhor
promete que “se os vossos pecados
forem escarlates, tornar-se-ão
brancos como a neve! Se forem
vermelhos como a púrpura, ficarão
brancos como a lã!”[30].

Uma relação estável e serena com
Deus e com os outros só se pode
construir sobre a verdade. A
verdadeira felicidade – escreve Santo
Agostinho, refletindo sobre a nossa
vida na terra e a que nos espera no
céu – é a alegria da verdade, gaudium
de veritate[31]. Viver na verdade é



muito mais do que “saber” algumas
coisas. Por isso o termo hebraico 
émet significa tanto “verdade” como
“fidelidade”: a pessoa sincera é fiel, e
quem deseja ser fiel ama a verdade.
“Uma ‘lealdade’ sem limites: eis aqui
a última palavra da revelação de
Deus a Moisés. A fidelidade de Deus
nunca falha, porque o Senhor é o
guardião que, como diz o Salmo, não
dorme, mas vela continuamente
sobre nós para levar-nos para a vida:
‘Não permitirá que o teu pé
escorregue, o teu guardião não
dorme, não dorme nem repousa o
guardião de Israel (...). O Senhor
guarda-te de todo o mal, ele guarda a
tua alma; o Senhor guarda as tuas
entradas e saídas agora e para
sempre (121, 3-4.7-8)’”.[32]

Resumindo, no Antigo Testamento, a
misericórdia divina é a ternura
materna e profundamente carinhosa
que o Senhor oferece a quem se
encontra necessitado e reconhece a



verdade da sua situação: as suas
debilidades, erros, pecados ou
infidelidades. Deus não somente o
liberta daquilo que o oprime, mas
também o cura e restaura a sua
dignidade de filho.

O rosto da misericórdia do Pai

“O que era desde o princípio, o que
ouvimos, o que vimos com os nossos
olhos, o que contemplamos o que
tocamos com as nossas mãos
relativamente ao Verbo da
vida...”[33]. Essas palavras vibrantes
do apóstolo a quem Jesus amava
chegam até nós com a mesma força
com que foram escritas. Em Jesus, o
apóstolo viu e tocou o amor de Deus
coisa que todos os cristãos podemos
fazer, “para que nossa alegria seja
completa”[34].

Jesus Cristo “é a misericórdia divina
em pessoa: encontrar Cristo significa
encontrar a misericórdia de
Deus”[35]. Por isso, S. Josemaria nos



convidava a não nos cansarmos de
saborear “as cenas comoventes em
que o Mestre atua com gestos divinos
e humanos ou relata com frases
humanas e divinas a história sublime
do perdão e do seu contínuo Amor
pelos seus filhos”[36].

Cristo é o bom samaritano [37] que
não passa longe de quem padece
qualquer necessidade espiritual ou
material, que se comove e põe
remédio à desgraça. “Deus mistura-
se com nossas misérias, aproxima-se
das nossas feridas e, com as suas
mãos, faz com que sejam curadas.
Fez-se homem para ter mãos. É um
trabalho de Jesus, pessoal: um
homem cometeu o pecado, um
homem vem curá-lo”[38]. Toda a vida
de Jesus está cheia de gestos de
misericórdia: perdoa os pecados do
paralítico que descem numa maca
pelo teto da casa em que o Senhor
estava[39], ressuscita e entrega vivo
à sua mãe, a viúva de Naim, o seu



filho único [40], alimenta
milagrosamente as multidões que o
seguem para que não
desfaleçam[41]. “O que movia Jesus
era apenas a misericórdia, com a
qual lia no coração dos seus
interlocutores e dava resposta às
necessidades mais autênticas que
tinham”.

Esse amor incondicional do Senhor
chega à sua máxima expressão na
sua Paixão. Aí tudo é perdão,
paciência diante dos nossos pecados,
palavras sem nenhum sabor de
amargura. Cravado num madeiro,
comove-se diante da confissão
sincera de um ladrão – “quanto a nós
fez-se justiça, porque recebemos o
castigo que mereciam as nossas
ações, mas Este não fez mal
algum”[42]– e imediatamente lhe
pede: “Senhor, lembra-te de mim,
quando entrares no teu Reino!”[43].
Trata-se de uma imagem perfeita da
misericórdia: Jesus acolhe a petição



daquele homem necessitado de
carinho, que reconhece com
simplicidade o mal na sua vida;
perdoa-o, e abre-lhe a porta de
entrada para o céu: “Em verdade te
digo: hoje estarás comigo no
paraíso”[44]. Essa resposta de Jesus
mostra que Ele esperava esse
momento, como o espera para cada
um de nós uma vez, muitas vezes.
“Jesus acolhia com bondade os
pecadores. Se pensarmos de modo
humano, o pecador seria um inimigo
de Deus, mas Ele aproximava-se
deles com bondade, amava-os e
mudava o seu coração”[45].

Nossa Senhora estava ao pé da cruz.
Confiados na sua intercessão,
podemos dirigir-nos a Deus com S.
Josemaria, que seguindo uma
inspiração divina, rezava: “Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut
misericordiam consequamur”[46] –
“Aproximemo-nos, pois,



confiadamente do trono da graça, a
fim de alcançarmos misericórdia”.

Francisco Varo

[1] Ex 33,23.

[2] Jo 14, 8

[3] Jo 14, 9

[4] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), n. 1.

[5] Num 6, 24-26

[6] Cfr. Jo 14,27

[7] Francisco, Homilia, 7-IV-2013. Cfr.
Gn 3, 9.

[8] Cfr. Gn 3, 14-21

[9] Cfr. Gn 3, 24

[10] Rom 11, 32

[11] Ex 3, 7-8.



[12] Ex 34, 6. Uma expressão quase
idêntica se repete em vários lugares
da Sagrada Escritura, especialmente
nos Salmos 86(85), 15 e 103 (102), 8.

[13] Sal 86 (85), 15.

[14] Por exemplo em Ex 13,2:
“Consagrar-me-ás todo primogênito
(aquele que abre o ventre materno,
réjem) entre os israelitas, tanto
homem como animal: ele será meu.”

[15] Is 49,15.

[16] Francisco, Audiência, 13-I-2016.

[17] Mq 6, 3.

[18] Mq 7,18.

[19] Jr 30,17.

[20] Jr 46,27.

[21] Is 55, 1.

[22] Ex 22, 25-26.



[23] Os 6,6.

[24] Gn 47,29.

[25] Cfr. Rm 11, 29.

[26] Francisco, Audiência, 13-I-2016.

[27] Francisco, Discurso, 18-X-2014.

[28] São Josemaria, Cristo que passa,
nº. 93.

[29] São Josemaria, Forja, nº. 192.

[30] Is 1,18

[31] Santo Agostinho, Confissões, X.
23.33.

[32] Francisco, Audiência, 13-I-2016.

[33] I Jo 1,1.

[34] I Jo 1,4.

[35] Joseph Ratzinger, Homilia, Missa
pro eligendo pontifice, 18-IV-2005.



[36] Amigos de Deus, n. 216.

[37] Lc 10, 33-35.

[38] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 22-X-2013.

[39] Cfr. Mc 2, 3-12.

[40] Cfr. Lc 7, 11-15.

[41] Cfr. Mt 14, 13-21; 15, 32-39.

[42] Francisco, Misericordiae vultus,
n. 8.

[43] Lc 23, 41-42.

[44] Lc 23, 43.

[45] Francisco, Audiência, 20-II-2016.

[46] Cfr. Hb 4, 16.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/


opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-
na-sagrada-escritura/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/

	A Misericórdia na Sagrada Escritura

