opusdei.org

A Misericordia na
Sagrada Escritura

Neste artigo da série sobre a
misericordia, analisam-se as
Escrituras, Palavra de Deus, em
que a misericordia de Deus é
revelada.

16/03/2016

Dentre os didlogos de Deus com
Moisés, recolhidos no livro do Exodo,
ha uma cena rodeada de mistério,
em que ele pede ao Senhor que lhe
mostre o0 seu rosto. “Ver-me-as por
detras”, responde, “quanto a minha
face, ela ndo pode ser vista”[1].



Quando chega a plenitude dos
tempos, Filipe faz o mesmo pedido a
Jesus, numa dessas conversas cheias
de confianca que os apostolos
mantinham com o Mestre: “Senhor,
mostra-nos o Pai”[2]. E a resposta do
Deus encarnado ndo se faz esperar:
“Aquele que me viu, viu também o
Pai”[3].

Jesus Cristo revela-nos o Pai: quando
meditamos os Evangelhos é possivel
descobrir as carateristicas de Deus —
entre elas, e de modo eminente, a sua
misericordia — plasmadas na
simplicidade das palavras e da vida
de Jesus. A misericordia divina, que
Deus foi mostrando ao longo da
historia do povo eleito, resplandece
no Verbo encarnado. N’Ele, “rosto da
misericordia do Pai”,[4] realiza-se
plenamente aquela oragdo terna que
o Senhor tinha ensinado a Moisés,
para que os sacerdotes abencoassem
os filhos de Israel: “O Senhor te
abencoe e te guarde! O Senhor te



mostre a sua face e te conceda a sua
graca! O Senhor volte o seu rosto
para ti e te dé a paz!”[5]. Em Jesus,
Deus faz brilhar definitivamente o
seu rosto sobre nos, concede-nos a
paz que o mundo ndo pode dar[6].

Um Deus que procura e escuta

A misericordia de Deus pode ser
vislumbrada desde as primeiras
paginas do Génesis. Depois do seu
pecado, Adado e Eva escondem-se
entre as arvores do jardim, porque
sentem a sua nudez, e ja ndo se
atrevem a olhar Deus nos olhos. Mas
o Senhor sai imediatamente ao seu
encontro “e naquele momento
comeca o exilio longe de Deus, com o
pecado, também ja existe a promessa
do regresso, a possibilidade de
regressar a Ele. Imediatamente Deus
pergunta: ‘Addo, onde estas?’ Deus
procura-o0.”[7] O Senhor ja lhes
anuncia, entdo, o futuro triunfo
sobre a linhagem da serpente, e,



inclusive, confeciona-lhes umas
roupas de peles como manifestacao
de que, apesar do pecado, 0 seu amor
por eles ndo se extinguiu[8]. Deus
fecha a porta do paraiso[9], mas abre
no horizonte a porta da misericordia:
“Deus a todos encerrou na
desobediéncia, a fim de usar com
todos de misericordia”[10].

No livro do Exodo, o Senhor atua
com decisdo para libertar os
israelitas oprimidos. As suas palavras
a Moisés no episodio da sarca
ardente projetam-se, como as do
Génesis, por todos os séculos: “Eu vi,
eu vi a aflicio do meu povo que esta
no Egito, e ouvi 0s seus clamores por
causa dos seus opressores. Sim, eu
conheco os seus sofrimentos. E desci
para livra-lo das maos dos
egipcios”[11].

Que exemplo para nos, que as vezes
somos lentos para escutar e por em
pratica o que 0s outros necessitam de



nos! Deus é um Pai bom, que vé a
tribulacdo dos seus filhos e intervém
para lhes dar a liberdade. Depois de
atravessarem o Mar Vermelho, no
marco solene do Sinai, o Senhor
manifesta-se a Moisés como “Deus
compassivo e misericordioso, lento
para a cdlera, rico em bondade e em
fidelidade”[12].

Um amor “visceral”

O Salmo 86 repete quase literalmente
essas palavras do Exodo: “Deus
miserator (rajum) et misericors
(janun), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet) — Deus bondoso e compassivo;
lento para a ira, cheio de cleméncia e
fidelidade —”[13]. Na sua traducdo da
Biblia para o latim, S. Jeronimo optou
por traduzir trés conceitos hebraicos
com trés termos que sdo quase
sinénimos, derivados da palavra
“misericordia”.



Realmente, estes conceitos estao
entrelacados, mas cada um deles
contribui com matizes que convém
esmiucar se queremos apreciar a
realidade da misericordia de Deus,
que ndo se expressa completamente
numa so palavra.

O adjetivo rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “ventre,
entranhas, seio materno” e utiliza-se
na Biblia para expressar o
nascimento de uma crianga[14].
Rajum descreve os sentimentos de
uma mae pelo ser que € literalmente
carne da sua carne. “Pode uma
mulher esquecer-se daquele que
amamenta? Nao ter ternura pelo
fruto das suas entranhas? E mesmo
que ela o esquecesse, eu ndo te
esqueceria nunca.”[15] Deus
“enternece-se por ngs como uma
made quando abraca o seu filho ao
colo, desejosa somente de amar,
proteger, ajudar, pronta para doar
tudo, inclusive a si mesma. Essa é a



imagem que este termo sugere. Um
amor, portanto, que se pode definir,
no bom sentido, como ‘visceral’”’[16].
Um amor que sofre especialmente os
esquecimentos, desprezos ou
abandonos dos seus filhos — “Povo
meu, responde-me, que te fiz eu, em
que te contristei?”[17] —, mas que, ao
mesmo tempo, esta sempre disposto
a perdod-los e a passar por cima
dessa frieza, “porque ndo guarda a
sua ira para sempre, e se compraz na
misericérdia”[18]. E um amor que se
compadece pela lamentavel situacdo
em que os filhos se possam encontrar
com o passar dos anos — “Vou
enfaixar as tuas chagas e curar as
tuas feridas”[19] —, e que ndo desiste
de recupera-los se os vé afastados. E
um amor solicito para proteger os
seus filhos se sdo assediados ou
perseguidos. “Tu, porém, Jacob, servo
meu, ndo temas Israel, ndo te enchas
de pavor! Vou trazer-te da terra
longinqua, e livrarei a tua raca da
terra do exilio. Jacob tornara a viver



em seguranca, sem que ninguém
mais o inquiete.”[20] Um encontro
cordial e emocionado, recetivo ao
minimo detalhe de carinho: “Todos
V0s, que estais sedentos, vinde a
nascente das aguas; vinde comer, vos
que ndo tendes alimento. Vinde
comprar trigo sem dinheiro, vinho e
leite sem pagar!”[21]. E um amor que
nos ensina a preocupar-nos pelos
outros, a sofrer com os seus
sofrimentos e a alegrar-nos com as
suas alegrias. A estar realmente
proximos de quem nos rodeia, com a
nossa oragao, interesse, presenca...
Em resumo, dando o nosso tempo.

Deus é qualificado também como
janun (misericors). Este adjetivo, que
pode ser traduzido por “compassivo”,
deriva da palavra jen, que significa
“graca, favor”: algo que se outorga
por pura benevoléncia, que vai além
da justica estrita. Expressa a atitude
de Deus que se reflete num dos
mandamentos do codigo da Alianca:



“Se tomares como penhor o manto de
teu proximo, devolvé-lo-as antes do
por-do-sol, porque é a sua unica
cobertura, é a veste com que cobre a
sua nudez; com que dormira ele? Se
me invocasse, eu o ouviria, porque
sou misericordioso (janun)”[22].
Trata-se de um mandato inspirado
pela compaixdo ao pobre, que néo
consegue pagar o que em justica
deveria: Deus nao tolera vé-lo
sofrendo, e, nessa compaixado — que
Deus sabe inspirar aos seus —abre-se
um caminho a verdadeira justica:
“porque eu quero 0 amor mais que
os sacrificios, e o conhecimento de
Deus mais que os holocaustos”[23].
Quem conhece a Deus de verdade
sabe reconhecer o irméo que sofre.
Se pedirmos ao Senhor esse olhar
compassivo, quantas oportunidades
de servir os outros descobriremos! O
ano jubilar é uma boa ocasido para
que, junto com outras pessoas,
facamos alguma obra de



misericordia corporal no lugar em
que nos encontramos.

O Deus fiel que sabe esperar

Esse salmo diz também que o Senhor
¢ um Deus de muita misericordia,
multae misericordiae (jésed),
utilizando, nesse caso, uma palavra
do vocabulario familiar, que se
poderia traduzir literalmente por
“piedade”. Refere-se, acima de tudo,
a bondade propria das relagoes dos
pais com os filhos, destes com os seus
pais, ou dos esposos entre si. Por isso,
quando Jacob, ja muito idoso, esta
prestes a morrer, chama o seu filho
José e pede-lhe: “(...) promete-me,
com toda a piedade (jésed) e
fidelidade, que ndo me enterraras no
Egito”[24]. Ou seja, pede-lhe que se
porte como corresponde a um filho
bom e cumpra esse ultimo desejo de
seu pai. Dizer que Deus € pleno em
jésed é a mesma coisa que afirmar
que Deus nos olha sempre como seus



filhos: os seus dons e a sua vocacao
sdo irrevogaveis[25]. “Deste Deus
misericordioso também se diz que é
“lento para a ira”, literalmente, tem
um “longo alento”, ou seja, o amplo
alento para a longanimidade e
capacidade de suportar. Deus sabe
esperar, 0s seus tempos nao sao os
tempos impacientes dos homens; Ele
€ como o sabio agricultor que sabe
esperar, da tempo a boa semente
para crescer, apesar do joio (cf. Mt
13, 24-30)”[26].

Por ultimo, afirma-se que a
misericordia do Senhor é presidida
pela abundancia de verdade: et
veritatis (émet). Efetivamente, a
misericordia ndo é uma comédia que
dissimula as ofensas e as feridas
como se ndo tivessem existido: as
feridas ndo se enfaixam “sem antes
serem tratadas e medicadas”[27],
porque infetariam. O Senhor “é
Médico e cura 0 nosso egoismo se
deixamos que sua graca penetre até



ao fundo da alma”.[28] Deixar que
nos cure significa reconhecer-nos
pecadores, mostrar-lhe as feridas
com a disposicdo de colocar os meios
oportunos para trata-las. “Se alguma
vez cais, filho, acode prontamente a
Confissdo e a direc¢do espiritual:
mostra a ferida!, para que te curem a
fundo, para que te tirem todas as
possibilidades de infecdo, mesmo
que te doa como numa operacao
cirurgica.”[29]. E entdo o Senhor
promete que “se 0s vossos pecados
forem escarlates, tornar-se-ao
brancos como a neve! Se forem
vermelhos como a purpura, ficardo
brancos como a 1a!”[30].

Uma relacdo estavel e serena com
Deus e com 0s outros so se pode
construir sobre a verdade. A
verdadeira felicidade — escreve Santo
Agostinho, refletindo sobre a nossa
vida na terra e a que nos espera no
céu — é a alegria da verdade, gaudium
de veritate[31]. Viver na verdade é



muito mais do que “saber” algumas
coisas. Por isso o termo hebraico
émet significa tanto “verdade” como
“fidelidade”: a pessoa sincera é€ fiel, e
quem deseja ser fiel ama a verdade.
“Uma ‘lealdade’ sem limites: eis aqui
a ultima palavra da revelacao de
Deus a Moisés. A fidelidade de Deus
nunca falha, porque o Senhor é o
guardido que, como diz o Salmo, ndo
dorme, mas vela continuamente
sobre nos para levar-nos para a vida:
‘Nao permitira que o teu pé
escorregue, o teu guardido nao
dorme, ndo dorme nem repousa o
guardido de Israel (...). O Senhor
guarda-te de todo o mal, ele guarda a
tua alma; o Senhor guarda as tuas
entradas e saidas agora e para
sempre (121, 3-4.7-8)".[32]

Resumindo, no Antigo Testamento, a
misericordia divina é a ternura
materna e profundamente carinhosa
que o Senhor oferece a quem se
encontra necessitado e reconhece a



verdade da sua situacgdo: as suas
debilidades, erros, pecados ou
infidelidades. Deus ndo somente o
liberta daquilo que o oprime, mas
também o cura e restaura a sua
dignidade de filho.

O rosto da misericordia do Pai

“O que era desde o principio, o que
ouvimos, 0 que vimos com 0S Nossos
olhos, o que contemplamos o que
tocamos com as nossas maos
relativamente ao Verbo da
vida...”[33]. Essas palavras vibrantes
do apostolo a quem Jesus amava
chegam até nos com a mesma forca
com que foram escritas. Em Jesus, o
apostolo viu e tocou o amor de Deus
coisa que todos os cristdos podemos
fazer, “para que nossa alegria seja
completa”[34].

Jesus Cristo “é a misericordia divina
em pessoa: encontrar Cristo significa
encontrar a misericordia de
Deus”[35]. Por isso, S. Josemaria nos



convidava a ndo nos cansarmos de
saborear “as cenas comoventes em
que o Mestre atua com gestos divinos
e humanos ou relata com frases
humanas e divinas a histdria sublime
do perdao e do seu continuo Amor
pelos seus filhos”[36].

Cristo é o bom samaritano [37] que
ndo passa longe de quem padece
qualquer necessidade espiritual ou
material, que se comove e pde
remédio a desgraca. “Deus mistura-
se com nossas misérias, aproxima-se
das nossas feridas e, com as suas
maos, faz com que sejam curadas.
Fez-se homem para ter maos. E um
trabalho de Jesus, pessoal: um
homem cometeu o pecado, um
homem vem cura-10”[38]. Toda a vida
de Jesus esta cheia de gestos de
misericordia: perdoa os pecados do
paralitico que descem numa maca
pelo teto da casa em que o Senhor
estava[39], ressuscita e entrega vivo
a sua mae, a viuva de Naim, o seu



filho unico [40], alimenta
milagrosamente as multidées que o
seguem para que nao
desfalecam[41]. “O que movia Jesus
era apenas a misericordia, com a
qual lia no coracgdo dos seus
interlocutores e dava resposta as
necessidades mais auténticas que
tinham”.

Esse amor incondicional do Senhor
chega a sua maxima expressdo na
sua Paixdo. Ai tudo é perdao,
paciéncia diante dos nossos pecados,
palavras sem nenhum sabor de
amargura. Cravado num madeiro,
comove-se diante da confissdo
sincera de um ladrdo - “quanto a nos
fez-se justica, porque recebemos o
castigo que mereciam as nossas
acoes, mas Este ndo fez mal
algum”[42]- e imediatamente lhe
pede: “Senhor, lembra-te de mim,
quando entrares no teu Reino!”[43].
Trata-se de uma imagem perfeita da
misericordia: Jesus acolhe a peticdo



daquele homem necessitado de
carinho, que reconhece com
simplicidade o mal na sua vida;
perdoa-o, e abre-lhe a porta de
entrada para o céu: “Em verdade te
digo: hoje estards comigo no
paraiso”[44]. Essa resposta de Jesus
mostra que Ele esperava esse
momento, como o0 espera para cada
um de ndés uma vez, muitas vezes.
“Jesus acolhia com bondade os
pecadores. Se pensarmos de modo
humano, o pecador seria um inimigo
de Deus, mas Ele aproximava-se
deles com bondade, amava-os e
mudava o seu coracdo”[45].

Nossa Senhora estava ao pé da cruz.
Confiados na sua intercessao,
podemos dirigir-nos a Deus com S.
Josemaria, que seguindo uma
inspiracdo divina, rezava: “Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut
misericordiam consequamur”[46] -
“Aproximemo-nos, pois,



confiadamente do trono da graga, a
fim de alcancarmos misericordia”.

Francisco Varo
[1] Ex 33,23.
[2]]Jo 14, 8
[3]1]Jo 14,9

[4] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), n. 1.

[5] Num 6, 24-26
[6] Cfr. Jo 14,27

[7] Francisco, Homilia, 7-IV-2013. Cfr.
Gn 3,9.

[8] Cfr. Gn 3, 14-21
[9] Cfr.Gn 3, 24
[10] Rom 11, 32

[11] Ex 3, 7-8.



[12] Ex 34, 6. Uma expressao quase
idéntica se repete em varios lugares
da Sagrada Escritura, especialmente
nos Salmos 86(85), 15 e 103 (102), 8.

[13] Sal 86 (85), 15.

[14] Por exemplo em Ex 13,2:
“Consagrar-me-as todo primogénito
(aquele que abre o ventre materno,
réjem) entre os israelitas, tanto
homem como animal: ele serd meu.”

[15] Is 49,15.

[16] Francisco, Audiéncia, 13-1-2016.
[17] Mq 6, 3.

[18] Mq 7,18.

[19] Jr 30,17.

[20] Jr 46,27.

[21] Is 55, 1.

[22] Ex 22, 25-26.



[23] Os 6,6.

[24] Gn 47,29.

[25] Cfr. Rm 11, 29.

[26] Francisco, Audiéncia, 13-1-2016.
[27] Francisco, Discurso, 18-X-2014.

[28] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n°. 93.

[29] S&o Josemaria, Forja, n°. 192.
[30] Is 1,18

[31] Santo Agostinho, Confissoes, X.
23.33.

[32] Francisco, Audiéncia, 13-1-2016.
[33]11]o 1,1.
[34] 1Jo 1,4.

[35] Joseph Ratzinger, Homilia, Missa
pro eligendo pontifice, 18-IV-2005.



[36] Amigos de Deus, n. 216.
[37] Lc 10, 33-35.

[38] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 22-X-2013.

[39] Cfr. Mc 2, 3-12.
[40] Cfr. Lc 7, 11-15.
[41] Cfr. Mt 14, 13-21; 15, 32-39.

[42] Francisco, Misericordiae vultus,
n. 8.

[43] Lc 23, 41-42.
[44] Lc 23, 43.
[45] Francisco, Audiéncia, 20-1I-2016.

[46] Cfr. Hb 4, 16.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/

opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-
na-sagrada-escritura/ (20/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/

	A Misericórdia na Sagrada Escritura

