
opusdei.org

“A Mim o fizeste”: as
obras de
misericórdia
corporais

Este artigo trata das obras de
misericórdia corporais,
sugeridas por Jesus Cristo. Um
cristão não pode desinteressar-
se das necessidades dos outros,
também dos desconhecidos,
porque neles é Cristo que nos
pede ajuda.

25/09/2016



O nosso Deus não se limitou a dizer
que nos ama. Ele próprio nos
modelou a partir do pó da terra[1];
«foram as mãos de Deus que nos
criaram: o Deus artesão»[2]. Criou-
nos à Sua imagem e semelhança e
quis mesmo fazer-se «um dos
nossos»[3]: O Verbo fez-se carne,
trabalhou com as suas mãos,
carregou sobre os Seus ombros toda
a miséria dos séculos e quis
conservar por toda a eternidade as
chagas da Sua paixão, como um sinal
permanente do Seu amor fiel. Por
tudo isso os cristãos não só nos
chamamos filhos de Deus, mas somo-
lo[4]: para Deus, e para os seus filhos,
o amor «nunca poderá ser uma
palavra abstrata. Pela sua própria
natureza é vida concreta: intenções,
atitudes, comportamentos que se
verificam no viver quotidiano»[5].
São Josemaría prevenia assim face «à
mentalidade daqueles que vêm o
cristianismo como um conjunto de
práticas ou atos de piedade, sem se



aperceberem da sua relação com as
situações da vida corrente, com a
urgência de atender as necessidades
dos outros e de esforçar-se por
remediar as injustiças. Diria que
quem tem essa mentalidade não
compreendeu ainda o que significa
que o Filho de Deus tenha
encarnado, que tenha tomado corpo,
alma e voz de homem, que tenha
participado no nosso destino até
experimentar a ruptura suprema da
morte»[6].

Chamados à misericórdia

Na cena do juízo final que Jesus
apresenta no Evangelho, tanto os
justos como os injustos se
perguntam, perplexos, e perguntam
ao Senhor, quando é que O viram
faminto, nu, doente e o auxiliaram,
ou o deixaram de fazer[7]. E o
Senhor responde-lhes: «Em verdade
vos digo que quanto fizeste a um
destes meus irmãos mais pequenos, a



Mim o fizeste» (Mt 25,40). Não é
apenas um modo bonito de dizer,
como se o Senhor só nos animasse a
lembrarmo-nos d’Ele, e a seguir o seu
exemplo de misericórdia; Jesus diz
com solenidade: «em verdade vos
digo… a Mim o fizeste». Ele «uniu-se,
de certo modo, com todo o
homem»[8], porque levou o amor até
ao fim: «ninguém tem mais amor do
que aquele que dá a vida pelos seus
amigos» (Jo 15,13) Ser cristãos
significa entrar nessa
incondicionalidade do amor de Deus,
deixar-se cativar pelo «amor sempre
maior de Deus»[9].

Nesta passagem do Evangelho, o
Senhor fala de fome, sede,
peregrinação, nudez, doença e prisão
[10]. As obras de misericórdia
seguem esta mesma pauta; os Padres
da Igreja comentaram-nas com
frequência e iniciaram o seu
desdobramento em obras corporais e
espirituais, obviamente sem



pretenderem abarcar todas as
situações de indigência. Com o
decorrer dos séculos, acrescentou-se
às primeiras o dever de dar sepultura
aos defuntos, com a correspondente
obra espiritual: a oração pelos vivos
e defuntos. Nos próximos dois artigos
vamos percorrer estas obras em que
a sabedoria cristã sintetizou a nossa
vocação para a misericórdia. Porque
de vocação se trata – e vocação
universal – quando o Senhor diz aos
seus discípulos de todos os tempos:
«Sede misericordiosos como o vosso
Pai celestial é misericordioso» (Lc
6,36). As obras de misericórdia
suscitam diante de nós essa
chamada. «Seria bonito que as
decorassem – sugeria recentemente o
Papa – assim é mais fácil fazê-
las!»[11].

Solidariedade em direto

Quando, ao rever as obras de
misericórdia corporais, olhamos à



nossa volta, em bastantes partes do
mundo constataremos, talvez, num
primeiro momento que não são
frequentes as situações para as
exercitar. Séculos atrás a vida
humana estava muito mais exposta
às forças da natureza, à
arbitrariedade dos homens e à
fragilidade do corpo; hoje, pelo
contrário, há muitos países em que
raramente se apresentará – salvo no
caso de emergências ou catástrofes
naturais – a necessidade imediata de
dar sepultura a um defunto, ou de
acolher alguém sem teto, porque a
própria organização dos Estados
provê esse serviço. E, no entanto, não
são poucos os lugares da terra em
que cada uma destas obras de
misericórdia está na ordem do dia. E,
mesmo nos países mais
desenvolvidos, junto da provisão de
serviços da assistência social existem
muitas situações de grande
precariedade material – o assim
chamado quarto mundo.



A todos nos cabe tomar consciência
destas realidades e pensar em que
medida podemos contribuir para as
remediar. «Há que abrir os olhos, há
que saber olhar à nossa volta e
reconhecer esses apelos que Deus
nos dirige através daqueles que nos
rodeiam. Não podemos viver de
costas para a multidão, encerrados
no nosso pequeno mundo. Não foi
assim que Jesus viveu. Os Evangelhos
falam-nos muitas vezes da sua
misericórdia, da sua capacidade de
participar na dor e nas necessidades
dos outros»[12].

Um primeiro movimento das obras
de misericórdia corporais é a
solidariedade com todos os que
sofrem, ainda que os não
conheçamos: «Não só nos preocupam
os problemas de cada um, como nos
solidarizamos plenamente com os
outros cidadãos nas calamidades e
desgraças públicas, que nos afetam
do mesmo modo»[13]. À primeira



vista poderia parecer que esta
atitude é um sentimento louvável,
mas inútil. E, no entanto, esta
solidariedade é o humus em que
pode crescer com vigor a
misericórdia. Do latim solidum, 
solidaridad denota a convicção de
pertencer a um todo, de modo que
sentimos como próprias as
vicissitudes dos outros. Ainda que o
termo tenha sentido mesmo a nível
meramente humano, para um cristão
adquire toda a sua força. «Já não vos
pertenceis», diz São Paulo aos
Coríntios (1 Cor 6,19). A afirmação
poderia inquietar o homem
contemporâneo, como uma ameaça à
sua autonomia. E, no entanto, o que
nos diz é simplesmente, em
expressão frequente entre os últimos
pontífices, que a humanidade, e em
particular a Igreja, é uma «grande
família»[14]

«Mantende o amor fraterno…
Recordai-vos dos presos, como se



estivésseis na prisão com eles, e dos
que sofrem, pois também vós viveis
num corpo» (Hb 13,1-3). Ainda que
não seja possível estar ao corrente
das doenças de cada homem, nem
remediar materialmente todos esses
problemas, um cristão não se
desinteressa deles, porque os ama
com o coração de Deus: Ele «é maior
do que o nosso coração e conhece
tudo» (1 Jo 3,20). Quando na Santa
Missa pedimos ao Pai que
«fortalecidos com o Corpo e o Sangue
do Teu Filho e cheios do Seu Espírito
Santo, formemos em Cristo um só
corpo e um só espírito»[15], olhamos
para a plenitude do que já é uma
realidade que cresce
silenciosamente, «como um bosque,
onde as árvores boas contribuem
com solidariedade, comunhão,
confiança, apoio, segurança,
sobriedade feliz, amizade»[16].

A solidariedade ao modo cristão
concretiza-se, pois, em primeiro



lugar na oração pelos que sofrem,
ainda que os não conheçamos. A
maior parte das vezes não veremos
os frutos dessa oração, feita também
de trabalho e sacrifício, mas estamos
convencidos de que «tudo isso dá
voltas pelo mundo como uma força
de vida»[17]. Por este mesmo motivo,
o Missal romano contém um grande
número de Missas por várias
necessidades, que cobrem os motivos
de todas as obras de misericórdia. A
oração dos fiéis, no final da liturgia
da Palavra, desperta também em nós
«o desvelo por todas as igrejas» e por
todos os homens, de modo que
possamos chegar a dizer com São
Paulo: «Quem desfalece sem que eu
desfaleça? Quem tem um tropeço
sem que eu me abrase de dor?» (2 Co
12,28-29).

A solidariedade também se
desdobram em «simples gestos
quotidianos onde quebramos a lógica
da violência, do aproveitamento, do



egoísmo», frente ao «mundo do
consumo exacerbado», que é ao
mesmo tempo «o mundo do maltrato
da vida em todas as suas
formas»[18]. Antigamente era
costume em muitas famílias beijar o
pão quando caía ao chão; reconhecia-
se assim o trabalho necessário para
conseguir o alimento, e agradecia-se
a possibilidade de ter algo que levar
à boca. «Dar de comer a quem tem
fome» pode concretizar-se, pois, em
comer o que nos servem, em evitar
caprichos desnecessários, em
aproveitar com criatividade as
sobras de comida; «dar de beber a
quem tem sede», talvez nos leve a
evitar o desperdício desnecessário de
água, que em tantos lugares é um
bem escassíssimo[19]; «vestir os nus»
concretizar-se-á também em cuidar
da roupa, herdá-la de uns irmãos
para outros, passar por cima às vezes
do dernier cri da moda, etc. Dessas
pequenas – ou não tão pequenas –
renúncias poderão sair esmolas para



dar alegrias aos mais necessitados,
como ensinava São Josemaría aos
jovens de São Rafael; ou também
donativos para ir ao encontro de
emergências humanitárias. Há uns
meses atrás o Papa dizia-nos a
propósito que, «se o jubileu não
chega aos bolsos, não é um
verdadeiro jubileu»[20].

Hospitalidade: não abandonar os
débeis

Os pais, em primeiro lugar com o seu
exemplo, podem fazer muito para
«ensinar os seus filhos a viver assim
(…); ensinar-lhes a superar o egoísmo
e a empregar parte do seu tempo
com generosidade em serviço dos
menos afortunados, participando em
tarefas, adequadas à sua idade, em
que se manifeste um desejo de
solidariedade humana e divina»[21].
Como a caridade é ordenada –
porque seria falsa a de quem se
virasse para aqueles que vivem longe



e se desinteressasse pelos que o
rodeiam – essa superação do egoísmo
começa habitualmente no próprio
lar. Todos, pequenos e mais velhos,
temos que aprender a levantar o
olhar para descobrir as pequenas
indigências quotidianas dos que
vivem connosco. Em particular, é
necessário acompanhar os familiares
e amigos que sofrem de doenças, sem
considerar as suas dores como uma
distorção para a qual haveria que
encontrar soluções meramente
técnicas «“Não me afastes agora na
velhice, vão-me faltando as forças,
não me abandones” (Sal 71,9). É o
clamor do ancião, que teme o
esquecimento e o desprezo»[22]. São
muitos os avanços da ciência que
permitem melhorar as condições dos
doentes, mas nenhum deles pode
substituir a proximidade humana de
quem, em lugar de ver neles um
peso, adivinha «Cristo que passa»,
Cristo que necessita que O cuidemos.
«Os doentes são Ele»[23], escreveu



São Josemaría, em expressão audaz,
que reflete a chamada exigente do
Senhor: «em verdade vos digo… a
Mim o fizestes» (Mt 25,40).

«Quando Te vimos doente ou na
prisão e Te viemos ver?». Por vezes,
pode custar ver Deus por trás da
pessoa que sofre, porque está de mau
humor ou desgostosa, ou porque
manifesta exigências ou egoísmos.
Mas a pessoa doente, precisamente
pela sua debilidade, torna-se ainda
mais merecedora desse amor. Um
resplendor divino ilumina os traços
do homem doente que se assemelha
a Cristo dorido, tão desfigurado que
«não há n’Ele parecer nem
formosura que atraia o nosso olhar,
nem beleza que nos agrade d’Ele» (Is
53,2).

A atenção aos doentes, aos idosos,
aos moribundos, requer por isso
boas doses de paciência, e de
generosidade com o nosso tempo,



especialmente quando se trata de
doenças que se prolongam no tempo.
O bom Samaritano «tinha igualmente
os seus compromissos e as suas
coisas que fazer»[24]. Mas aqueles
que como ele fazem dessa atenção
uma tarefa ineludível, sem se
refugiarem na frieza de soluções que
no fim de contas consistem em
descartar aqueles que humanamente
já podem contribuir pouco, o Senhor
diz-lhes: «se compreendeis isto e o
fazeis, sereis bem-aventurados» (Jo
13,17). Àqueles que souberam cuidar
dos débeis, Deus reserva-lhes uma
receção cheia de ternura: «vinde,
benditos de meu Pai» (Mt 25,34).

«A grandeza da humanidade –
escreveu Bento XVI – é determinada
essencialmente pela sua relação com
o sofrimento e com aquele que sofre.
Isto é válido tanto para o indivíduo
como para a sociedade. Uma
sociedade que não consegue aceitar
os que sofrem e não é capaz de



contribuir mediante a compaixão
para que o sofrimento seja
partilhado e suportado também
interiormente, é uma sociedade cruel
e desumana»[25]. Por isso, os doentes
devolvem-nos a humanidade que se
perde às vezes diante do ritmo
agitado do mundo: recordam-nos que
as pessoas são mais importantes do
que as coisas, o ser do que a função.

Algumas pessoas, porque Deus as
levou por esse caminho, ou porque o
escolheram para si, acabam por
dedicar uma parte importante dos
seus dias a cuidar daqueles que
sofrem, sem esperar que ninguém
reconheça a sua tarefa. Ainda que
não estejam nos guias de viagens,
eles são parte do autêntico 
património da humanidade, porque
nos ensinam a todos que estamos no
mundo para cuidar[26]: esse é o
sentido perene da hospitalidade, do
acolhimento.



Raramente nos caberá enterrar um
defunto, mas podemos acompanhá-lo
a ele e aos seus familiares nos seus
últimos momentos. Por isso a
participação num funeral é sempre
mais do que uma obrigação social. Se
vamos ao fundo desses gestos,
veremos que guardam o pulsar da
genuína humanidade, que se abre à
eternidade. «Também aqui a
misericórdia dá a paz a quem parte e
a quem permanece, fazendo-nos
sentir que Deus é maior do que a
morte, e que permanecendo n’Ele
mesmo a última separação é um “até
à vista”»[27].

Criatividade: trabalhar com o que
há

Famílias que emigram fugindo da
guerra, pessoas no desemprego,
«prisioneiros das novas escravaturas
da sociedade moderna»[28] como as
dependências das drogas, do álcool, o
hedonismo, a ludopatia... São muitas



as necessidades materiais que
podemos detetar à nossa volta. Pode
não se saber por onde ou como
começar. E, no entanto, a experiência
demonstra que muitas pequenas
iniciativas, dirigidas a resolver
alguma carência do nosso ambiente
mais próximo, iniciadas com o que se
tem e com quem pode – a maior
parte das vezes com mais bom
humor e criatividade do que tempo,
recursos económicos ou facilidades
das entidades públicas – acabam por
fazer muito bem, porque a
gratuidade gera um agradecimento
que é motor de novas iniciativas: a
misericórdia encontra
misericórdia[29], contagia-a.
Cumpre-se a parábola evangélica do
grão de mostarda: «é, sem dúvida, a
mais pequena de todas as sementes,
mas quando cresce é a maior das
hortaliças, e chega a fazer-se como
uma árvore, ao ponto das aves do céu
irem fazer os ninhos nos seus ramos»
(Mt 13,32)



As necessidades de cada lugar e as
possibilidades de cada um são muito
variadas. O melhor é apostar em algo
que esteja ao alcance da mão e pôr-se
a trabalhar. Com o tempo, muitas
vezes menos do que pensaríamos,
abrir-se-ão portas que parecia que
iam permanecer fechadas. E chega-se
então aos encarcerados, aos
prisioneiros de tantas outras
dependências, que estão
abandonados como nos túneis de um
mundo que os descartou quando se
perderam.

Há quem, por exemplo, esteja
assoberbado de trabalho e ainda que
pensasse não ter tempo para estes
trabalhos, descobre o modo de
redirigir parte dos seus esforços para
realidades que ocupem outros e os
retirem do buraco de quem está na
vida sem um rumo. Surgem
sinergias: um põe pouco tempo mas
capacidade de gestão e relações...
outro, com menos capacidade de



organizar, põe horas de trabalho.
Para os reformados, por exemplo,
abre-se assim o panorama de uma
segunda juventude, em que podem
transmitir muito da sua experiência
da vida: «independentemente do seu
grau de instrução ou de riqueza,
todas as pessoas têm algo para
contribuir na construção de uma
civilização mais justa e fraterna. De
modo concreto, creio que todos
podem aprender muito do exemplo
de generosidade e de solidariedade
das pessoas mais simples; essa
sabedoria generosa que sabe
“acrescentar mais água aos feijões”,
de que o nosso mundo está tão
necessitado»[30].

* * *

Evocando os seus primeiros anos de
sacerdote em Madrid, o nosso Padre
recordava como ia por aqueles
descampados «a enxugar lágrimas, a
ajudar os que precisavam de ajuda, a



tratar com carinho as crianças, os
idosos, os doentes; e recebia muita
correspondência de afeto..., e alguma
ou outra pedrada»[31] E pensava nas
iniciativas que hoje, ao lado de tantas
promovidas pelos cristãos e por
outras pessoas, são uma realidade
em muitos locais do mundo; e que
têm que continuar a crescer «quasi
fluvium pacis, como um rio de
paz»[32]: «Hoje para mim isto é um
sonho, um sonho bendito, que vivo
em tantos bairros extremos de
grandes cidades, onde tratamos as
pessoas com carinho, olhando-as nos
olhos, de frente, porque todos somos
iguais»[33]

[1] Cfr. Gn 3,7; Sb 7,1.

[2] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 12-XI-2013.



[3] Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-XII-1965), 22.

[4] Cfr. 1 Jo 3,1.

[5] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 9.

[6] São Josemaría, Cristo que passa,
236.

[7] Cfr. Mt 25,36.44

[8] Conc. Vat. II, Gaudium et spes, 22.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 6; Cfr. São João
Paulo II, Enc. Redemptor hominis

(4-III-1979), 9.

[10] Cfr. Mt 25,35-36.

[11] Francisco, Angelus, 13-III-2016.

[12] Cristo que passa, 146.

[13] Carta 14-II-1950, 20; citado por
Burkhart, E.; López, J., Vida cotidiana



y santidad en la enseñanza de San
Josemaría, II, Rialp, Madrid 2011, p.
314.

[14] Cfr. por exemplo, São Paulo VI,
Mensagem à Assembleia Geral das
Nações Unidas, 24-V-1978; São João
Paulo II, Enc. Dives in misericordia
(30-XI-1980) 4, 12; Bento XVI,
Mensagem para a XLI Jornada
mundial da paz, 8-XII-2007.

[15] Missal Romano, Oração
Eucarística III.

[16] Francisco, Discurso, 28-XI-2014.

[17] Francisco, Evangelii gaudium,
279

[18] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 230.

[19] Cfr. ibidem, 27-31.

[20] Francisco, Audiência, 10-II-2016.



[21] Temas atuais do cristianismo,
111.

[22] Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-III-2016), 191.

[23] São Josemaría, Caminho, 419.

[24] Francisco, Audiência, 27-IV-2016.

[25] Bento XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 38

[26] Cfr. Francisco, Evangelii
gaudium, 209.

[27] Francisco, Audiência, 10-IX-2014.

[28] Francisco, Misericordiae vultus,
16.

[29] Cfr. Mt 5,7.

[30] Francisco, Vídeo-mensagem, 1-
I-2015.

[31] São Josemaría, Notas de uma
reunião familiar, 1-X-1967 (citado em



S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre
la vida del Fundador del Opus

Dei; Rialp, Madrid 1980, 6ª ed., p.
191).

[32] Is 66,12 (Vulg)

[33] São Josemaría, Notas de uma
reunião familiar, 1-X-1967.

Carlos Ayxelá

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-
fizeste-as-obras-de-misericordia-

corporais/ (11/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/

	“A Mim o fizeste”: as obras de misericórdia corporais

