opusdei.org

“A Mim o fizeste”: as
obras de
misericordia
corporais

Este artigo trata das obras de
misericordia corporais,
sugeridas por Jesus Cristo. Um
cristdo ndo pode desinteressar-
se das necessidades dos outros,
também dos desconhecidos,
porque neles é Cristo que nos
pede ajuda.

25/09/2016



O nosso Deus néo se limitou a dizer
que nos ama. Ele préprio nos
modelou a partir do po6 da terra[1];
«foram as maos de Deus que nos
criaram: o Deus artesdo»[2]. Criou-
nos a Sua imagem e semelhanca e
quis mesmo fazer-se «um dos
nossos»[3]: O Verbo fez-se carne,
trabalhou com as suas maos,
carregou sobre os Seus ombros toda
a miséria dos séculos e quis
conservar por toda a eternidade as
chagas da Sua paixdo, como um sinal
permanente do Seu amor fiel. Por
tudo isso os cristdos ndo s nos
chamamos filhos de Deus, mas somo-
lo[4]: para Deus, e para os seus filhos,
0 amor «nunca podera ser uma
palavra abstrata. Pela sua propria
natureza € vida concreta: intencoes,
atitudes, comportamentos que se
verificam no viver quotidiano»[5].
Sao Josemaria prevenia assim face «a
mentalidade daqueles que vém o
cristianismo como um conjunto de
praticas ou atos de piedade, sem se



aperceberem da sua relacdo com as
situacdes da vida corrente, com a
urgéncia de atender as necessidades
dos outros e de esforcar-se por
remediar as injusticas. Diria que
quem tem essa mentalidade néo
compreendeu ainda o que significa
que o Filho de Deus tenha
encarnado, que tenha tomado corpo,
alma e voz de homem, que tenha
participado no nosso destino até
experimentar a ruptura suprema da
morte»[6].

Chamados a misericordia

Na cena do juizo final que Jesus
apresenta no Evangelho, tanto os
justos como os injustos se
perguntam, perplexos, e perguntam
ao Senhor, quando é que O viram
faminto, nu, doente e o auxiliaram,
ou o deixaram de fazer[7]. E o
Senhor responde-lhes: «<Em verdade
vos digo que quanto fizeste a um
destes meus irmdos mais pequenos, a



Mim o fizeste» (Mt 25,40). Nao é
apenas um modo bonito de dizer,
como se 0 Senhor s6 nos animasse a
lembrarmo-nos d’Ele, e a seguir o seu
exemplo de misericdrdia; Jesus diz
com solenidade: «em verdade vos
digo... a Mim o fizeste». Ele «uniu-se,
de certo modo, com todo o
homemn»[8], porque levou o amor até
ao fim: «<ninguém tem mais amor do
que aquele que da a vida pelos seus
amigos» (Jo 15,13) Ser cristdos
significa entrar nessa
incondicionalidade do amor de Deus,
deixar-se cativar pelo «amor sempre
maior de Deus»[9].

Nesta passagem do Evangelho, o
Senhor fala de fome, sede,
peregrinacdo, nudez, doencga e prisao
[10]. As obras de misericordia
seguem esta mesma pauta; os Padres
da Igreja comentaram-nas com
frequéncia e iniciaram o seu
desdobramento em obras corporais e
espirituais, obviamente sem



pretenderem abarcar todas as
situacdes de indigéncia. Com o
decorrer dos séculos, acrescentou-se
as primeiras o dever de dar sepultura
aos defuntos, com a correspondente
obra espiritual: a oragdo pelos vivos
e defuntos. Nos proximos dois artigos
vamos percorrer estas obras em que
a sabedoria crista sintetizou a nossa
vocacdo para a misericordia. Porque
de vocacao se trata — e vocacao
universal — quando o Senhor diz aos
seus discipulos de todos os tempos:
«Sede misericordiosos como 0 VOSSO
Pai celestial é misericordioso» (Lc
6,36). As obras de misericérdia
suscitam diante de nds essa
chamada. «Seria bonito que as
decorassem — sugeria recentemente o
Papa - assim é mais facil fazé-
las!»[11].

Solidariedade em direto

Quando, ao rever as obras de
misericordia corporais, olhamos a



nossa volta, em bastantes partes do
mundo constataremos, talvez, num
primeiro momento que ndo sao
frequentes as situacdes para as
exercitar. Séculos atras a vida
humana estava muito mais exposta
as forcas da natureza, a
arbitrariedade dos homens e a
fragilidade do corpo; hoje, pelo
contrario, ha muitos paises em que
raramente se apresentara — salvo no
caso de emergéncias ou catastrofes
naturais — a necessidade imediata de
dar sepultura a um defunto, ou de
acolher alguém sem teto, porque a
propria organizacao dos Estados
prové esse servico. E, no entanto, ndo
sdo poucos os lugares da terra em
que cada uma destas obras de
misericordia estda na ordem do dia. E,
mesmo nos paises mais
desenvolvidos, junto da provisdo de
servicos da assisténcia social existem
muitas situacdes de grande
precariedade material — o0 assim
chamado quarto mundo.



A todos nos cabe tomar consciéncia
destas realidades e pensar em que
medida podemos contribuir para as
remediar. «<Ha que abrir os olhos, ha
que saber olhar a nossa volta e
reconhecer esses apelos que Deus
nos dirige através daqueles que nos
rodeiam. Ndo podemos viver de
costas para a multiddo, encerrados
no nosso pequeno mundo. Nao foi
assim que Jesus viveu. Os Evangelhos
falam-nos muitas vezes da sua
misericordia, da sua capacidade de
participar na dor e nas necessidades
dos outros»[12].

Um primeiro movimento das obras
de misericordia corporais € a
solidariedade com todos os que
sofrem, ainda que os nado
conhecamos: «Nao sé nos preocupam
os problemas de cada um, como nos
solidarizamos plenamente com 0s
outros cidadados nas calamidades e
desgracas publicas, que nos afetam
do mesmo modo»[13]. A primeira



vista poderia parecer que esta
atitude é um sentimento louvavel,
mas inutil. E, no entanto, esta
solidariedade é o humus em que
pode crescer com vigor a
misericordia. Do latim solidum,
solidaridad denota a convicgao de
pertencer a um todo, de modo que
sentimos como proprias as
vicissitudes dos outros. Ainda que o
termo tenha sentido mesmo a nivel
meramente humano, para um cristao
adquire toda a sua forca. «Ja ndo vos
pertenceis», diz Sdo Paulo aos
Corintios (1 Cor 6,19). A afirmacéao
poderia inquietar o homem
contemporaneo, Como uma ameaca a
sua autonomia. E, no entanto, o que
nos diz é simplesmente, em
expressdo frequente entre os ultimos
pontifices, que a humanidade, e em
particular a Igreja, € uma «grande
familia»[14]

«Mantende o amor fraterno...
Recordai-vos dos presos, como se



estivésseis na prisao com eles, e dos
que sofrem, pois também vos viveis
num corpo» (Hb 13,1-3). Ainda que
ndo seja possivel estar ao corrente
das doencas de cada homem, nem
remediar materialmente todos esses
problemas, um cristdo ndo se
desinteressa deles, porque os ama
com o coracdo de Deus: Ele «é maior
do que o nosso coracdo e conhece
tudo» (1 Jo 3,20). Quando na Santa
Missa pedimos ao Pai que
«fortalecidos com o Corpo e o Sangue
do Teu Filho e cheios do Seu Espirito
Santo, formemos em Cristo um so
corpo e um s espirito»[15], olhamos
para a plenitude do que ja é uma
realidade que cresce
silenciosamente, «como um bosque,
onde as arvores boas contribuem
com solidariedade, comunhao,
confianca, apoio, seguranca,
sobriedade feliz, amizade»[16].

A solidariedade ao modo cristdo
concretiza-se, pois, em primeiro



lugar na oracdo pelos que sofrem,
ainda que os ndo conhecamos. A
maior parte das vezes ndo veremos
os frutos dessa oracdo, feita também
de trabalho e sacrificio, mas estamos
convencidos de que «tudo isso da
voltas pelo mundo como uma forca
de vida»[17]. Por este mesmo motivo,
0 Missal romano contém um grande
numero de Missas por varias
necessidades, que cobrem os motivos
de todas as obras de misericordia. A
oracao dos fiéis, no final da liturgia
da Palavra, desperta também em nds
«0 desvelo por todas as igrejas» e por
todos os homens, de modo que
possamos chegar a dizer com Sao
Paulo: «Quem desfalece sem que eu
desfaleca? Quem tem um tropeco
sem que eu me abrase de dor?» (2 Co
12,28-29).

A solidariedade também se
desdobram em «simples gestos
quotidianos onde quebramos a logica
da violéncia, do aproveitamento, do



egoismo», frente ao «mundo do
consumo exacerbado», que é ao
mesmo tempo «o0 mundo do maltrato
da vida em todas as suas
formas»[18]. Antigamente era
costume em muitas familias beijar o
pao quando caia ao chao; reconhecia-
se assim o trabalho necessario para
conseguir o alimento, e agradecia-se
a possibilidade de ter algo que levar
a boca. «Dar de comer a quem tem
fome» pode concretizar-se, pois, em
comer o que nos servem, em evitar
caprichos desnecessarios, em
aproveitar com criatividade as
sobras de comida; «dar de beber a
quem tem sede», talvez nos leve a
evitar o desperdicio desnecessario de
agua, que em tantos lugares € um
bem escassissimo[19]; «vestir os nus»
concretizar-se-4 também em cuidar
da roupa, herdd-la de uns irmaos
para outros, passar por cima as vezes
do dernier cri da moda, etc. Dessas
pequenas — ou ndo tdo pequenas -
renuncias poderao sair esmolas para



dar alegrias aos mais necessitados,
como ensinava Sdo Josemaria aos
jovens de Sao Rafael; ou também
donativos para ir ao encontro de
emergéncias humanitarias. Ha uns
meses atras o Papa dizia-nos a
propasito que, «se o jubileu ndo
chega aos bolsos, ndo é um
verdadeiro jubileu»[20].

Hospitalidade: ndo abandonar os
débeis

Os pais, em primeiro lugar com o seu
exemplo, podem fazer muito para
«ensinar os seus filhos a viver assim
(...); ensinar-lhes a superar o egoismo
e a empregar parte do seu tempo
com generosidade em servigo dos
menos afortunados, participando em
tarefas, adequadas a sua idade, em
que se manifeste um desejo de
solidariedade humana e divina»[21].
Como a caridade é ordenada —
porque seria falsa a de quem se
virasse para aqueles que vivem longe



e se desinteressasse pelos que o
rodeiam — essa superac¢ao do egoismo
comeca habitualmente no proprio
lar. Todos, pequenos e mais velhos,
temos que aprender a levantar o
olhar para descobrir as pequenas
indigéncias quotidianas dos que
vivem connosco. Em particular, é
necessario acompanhar os familiares
e amigos que sofrem de doencas, sem
considerar as suas dores como uma
distorcdo para a qual haveria que
encontrar solu¢des meramente
técnicas «“Ndo me afastes agora na
velhice, vdo-me faltando as forcas,
nio me abandones” (Sal 71,9). E o
clamor do ancido, que teme o
esquecimento e o desprezo»[22]. Sdo
muitos os avanc¢os da ciéncia que
permitem melhorar as condi¢6es dos
doentes, mas nenhum deles pode
substituir a proximidade humana de
quem, em lugar de ver neles um
peso, adivinha «Cristo que passa»,
Cristo que necessita que O cuidemos.
«0Os doentes sao Ele»[23], escreveu



Sdo Josemaria, em expressao audaz,
que reflete a chamada exigente do
Senhor: «em verdade vos digo... a
Mim o fizestes» (Mt 25,40).

«Quando Te vimos doente ou na
prisdo e Te viemos ver?». Por vezes,
pode custar ver Deus por tras da
pessoa que sofre, porque esta de mau
humor ou desgostosa, ou porque
manifesta exigéncias ou egoismos.
Mas a pessoa doente, precisamente
pela sua debilidade, torna-se ainda
mais merecedora desse amor. Um
resplendor divino ilumina os tracos
do homem doente que se assemelha
a Cristo dorido, tdo desfigurado que
«ndo ha n’Ele parecer nem
formosura que atraia o nosso olhar,
nem beleza que nos agrade d’Ele» (Is
53,2).

A atencdo aos doentes, aos idosos,
aos moribundos, requer por isso
boas doses de paciéncia, e de
generosidade com 0 nosso tempo,



especialmente quando se trata de
doencas que se prolongam no tempo.
O bom Samaritano «tinha igualmente
0S Seus compromissos e as suas
coisas que fazer»[24]. Mas aqueles
que como ele fazem dessa atengao
uma tarefa ineludivel, sem se
refugiarem na frieza de solu¢des que
no fim de contas consistem em
descartar aqueles que humanamente
jéd podem contribuir pouco, o Senhor
diz-lhes: «se compreendeis isto e o
fazeis, sereis bem-aventurados» (Jo
13,17). Aqueles que souberam cuidar
dos débeis, Deus reserva-lhes uma
rececdo cheia de ternura: «vinde,
benditos de meu Pai» (Mt 25,34).

«A grandeza da humanidade -
escreveu Bento XVI - é determinada
essencialmente pela sua relacdo com
o sofrimento e com aquele que sofre.
Isto é valido tanto para o individuo
como para a sociedade. Uma
sociedade que ndo consegue aceitar
0s que sofrem e ndo é capaz de



contribuir mediante a compaixao
para que o sofrimento seja
partilhado e suportado também
interiormente, é uma sociedade cruel
e desumana»[25]. Por isso, os doentes
devolvem-nos a humanidade que se
perde as vezes diante do ritmo
agitado do mundo: recordam-nos que
as pessoas sdo mais importantes do
que as coisas, o ser do que a funcao.

Algumas pessoas, porque Deus as
levou por esse caminho, ou porque o
escolheram para si, acabam por
dedicar uma parte importante dos
seus dias a cuidar daqueles que
sofrem, sem esperar que ninguém
reconheca a sua tarefa. Ainda que
ndo estejam nos guias de viagens,
eles sdo parte do auténtico
patrimonio da humanidade, porque
nos ensinam a todos que estamos no
mundo para cuidar[26]: esse é 0
sentido perene da hospitalidade, do
acolhimento.



Raramente nos cabera enterrar um
defunto, mas podemos acompanha-lo
a ele e aos seus familiares nos seus
ultimos momentos. Por isso a
participacdo num funeral é sempre
mais do que uma obrigacdo social. Se
vamos ao fundo desses gestos,
veremos que guardam o pulsar da
genuina humanidade, que se abre a
eternidade. «Também aqui a
misericordia da a paz a quem parte e
a quem permanece, fazendo-nos
sentir que Deus é maior do que a
morte, e que permanecendo n’Ele
mesmo a ultima separacgdo é um “até
a vista”»[27].

Criatividade: trabalhar com o que
ha

Familias que emigram fugindo da
guerra, pessoas no desemprego,
«prisioneiros das novas escravaturas
da sociedade moderna»[28] como as
dependéncias das drogas, do alcool, o
hedonismo, a ludopatia... S0 muitas



as necessidades materiais que
podemos detetar a nossa volta. Pode
ndo se saber por onde ou como
comecar. E, no entanto, a experiéncia
demonstra que muitas pequenas
iniciativas, dirigidas a resolver
alguma caréncia do nosso ambiente
mais proximo, iniciadas com o que se
tem e com quem pode — a maior
parte das vezes com mais bom
humor e criatividade do que tempo,
recursos economicos ou facilidades
das entidades publicas — acabam por
fazer muito bem, porque a
gratuidade gera um agradecimento
que é motor de novas iniciativas: a
misericordia encontra
misericordia[29], contagia-a.
Cumpre-se a pardbola evangélica do
grdo de mostarda: «é, sem duvida, a
mais pequena de todas as sementes,
mas quando cresce é a maior das
hortaligas, e chega a fazer-se como
uma darvore, ao ponto das aves do céu
irem fazer os ninhos nos seus ramos»
(Mt 13,32)



As necessidades de cada lugar e as
possibilidades de cada um sdo muito
variadas. O melhor é apostar em algo
que esteja ao alcance da mdo e por-se
a trabalhar. Com o tempo, muitas
vezes menos do que pensariamos,
abrir-se-do portas que parecia que
iam permanecer fechadas. E chega-se
entdo aos encarcerados, aos
prisioneiros de tantas outras
dependéncias, que estdo
abandonados como nos tuneis de um
mundo que os descartou quando se
perderam.

Ha quem, por exemplo, esteja
assoberbado de trabalho e ainda que
pensasse ndo ter tempo para estes
trabalhos, descobre o modo de
redirigir parte dos seus esfor¢os para
realidades que ocupem outros e o0s
retirem do buraco de quem estd na
vida sem um rumo. Surgem
sinergias: um pde pouco tempo mas
capacidade de gestdo e relagoes...
outro, com menos capacidade de



organizar, pde horas de trabalho.
Para os reformados, por exemplo,
abre-se assim o panorama de uma
segunda juventude, em que podem
transmitir muito da sua experiéncia
da vida: «independentemente do seu
grau de instrucdo ou de riqueza,
todas as pessoas tém algo para
contribuir na construcdo de uma
civilizacdo mais justa e fraterna. De
modo concreto, creio que todos
podem aprender muito do exemplo
de generosidade e de solidariedade
das pessoas mais simples; essa
sabedoria generosa que sabe
“acrescentar mais agua aos feijoes”,
de que 0 nosso mundo esta tdo
necessitado»[30].

kK 3k

Evocando os seus primeiros anos de
sacerdote em Madrid, o nosso Padre
recordava como ia por aqueles
descampados «a enxugar lagrimas, a
ajudar os que precisavam de ajuda, a



tratar com carinho as criancas, 0s
idosos, os doentes; e recebia muita
correspondéncia de afeto..., e alguma
ou outra pedrada»[31] E pensava nas
iniciativas que hoje, ao lado de tantas
promovidas pelos cristdos e por
outras pessoas, sdo uma realidade
em muitos locais do mundo; e que
tém que continuar a crescer «quasi
fluvium pacis, como um rio de
paz»[32]: «<Hoje para mim isto é um
sonho, um sonho bendito, que vivo
em tantos bairros extremos de
grandes cidades, onde tratamos as
pessoas com carinho, olhando-as nos
olhos, de frente, porque todos somos
iguais»[33]

[1] Cfr.Gn 3,7; Sb 7,1.

[2] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 12-X1-2013.



[3] Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-XII-1965), 22.

[4] Cfr. 1o 3,1.

[5] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 9.

[6] Sdo Josemaria, Cristo que passa,
236.

[7] Cfr. Mt 25,36.44
[8] Conc. Vat. II, Gaudium et spes, 22.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 6; Cfr. Sdo Joao
Paulo II, Enc. Redemptor hominis

(4-111-1979), 9.

[10] Cfr. Mt 25,35-36.

[11] Francisco, Angelus, 13-1I1-2016.
[12] Cristo que passa, 146.

[13] Carta 14-11-1950, 20; citado por
Burkhart, E.; Lopez, J., Vida cotidiana



y santidad en la ensefianza de San
Josemaria, I, Rialp, Madrid 2011, p.
314.

[14] Cfr. por exemplo, Sdo Paulo VI,
Mensagem a Assembleia Geral das
Nacdes Unidas, 24-V-1978; Sdo Jodo
Paulo II, Enc. Dives in misericordia
(30-X1-1980) 4, 12; Bento XVI,
Mensagem para a XLI Jornada
mundial da paz, 8-XII-2007.

[15] Missal Romano, Oracao
Eucaristica III.

[16] Francisco, Discurso, 28-XI-2014.

[17] Francisco, Evangelii gaudium,
279

[18] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 230.

[19] Cfr. ibidem, 27-31.

[20] Francisco, Audiéncia, 10-1I-2016.



[21] Temas atuais do cristianismo,
111.

[22] Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-111-2016), 191.

[23] S&o Josemaria, Caminho, 419.
[24] Francisco, Audiéncia, 27-IV-2016.

[25] Bento XVI, Enc. Spe salvi (30-
X1-2007), 38

[26] Cfr. Francisco, Evangelii
gaudium, 209.

[27] Francisco, Audiéncia, 10-IX-2014.

[28] Francisco, Misericordiae vultus,
16.

[29] Cfr. Mt 5,7.

[30] Francisco, Video-mensagem, 1-
I-2015.

[31] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 1-X-1967 (citado em



S. Bernal, Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre
la vida del Fundador del Opus

Dei; Rialp, Madrid 1980, 62 ed., p.
191).

[32] Is 66,12 (Vulg)

[33] S0 Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 1-X-1967.

Carlos Ayxela

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-
fizeste-as-obras-de-misericordia-
corporais/ (11/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mim-o-fizeste-as-obras-de-misericordia-corporais/

	“A Mim o fizeste”: as obras de misericórdia corporais

