opusdei.org

A mensagem e o
legado social de Sao
Josemaria 50 anos
depois da sua
passagem pela
América

Conferéncia proferida por
Mons. Mariano Fazio, vigario
auxiliar do Opus Dei, durante a
segunda edicdo de Be Do Care,

em Sao Paulo (Brasil), no dia 10
de outubro de 2024

10/01/2025



INDICE

1.

w

N O U1 W

Chamamento universal a
santidade, no meio do mundo,
em todos os Ambitos sociais

. Unidade de vida
. Formacdo na Doutrina Social da

Igreja

. Sentido de responsabilidade

. Amor a liberdade, pluralismo

. Capacidade de dialogo

. Espirito de servico. Governar é

servir

. Compaixdo e acédo

Descarregue o texto da
conferéncia

PDF »A mensagem e o legado social
de Sdo Josemaria 50 anos depois da
sua passagem pela América.



https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/A%20mensagem%20e%20o%20legado%20social%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria20250107170150252700.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/A%20mensagem%20e%20o%20legado%20social%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria20250107170150252700.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/A%20mensagem%20e%20o%20legado%20social%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria20250107170150252700.pdf

1. Chamamento universal a
santidade, no meio do mundo, em
todos os ambitos sociais

A mensagem que Sdo Josemaria
recebeu de Deus no dia 2 de outubro
de 1928 centrou-se no apelo a
santidade no meio do mundo através
do trabalho profissional e das
circunstancias habituais do cristo.
Todos os cristdos sdo chamados a
santidade em virtude do batismo, e
para a grande maioria dos homens
ndo € necessario “sair do lugar” para
tender para ela. O mundo - a vida
quotidiana, com as suas esferas
caracteristicas de trabalho
profissional, familia e deveres do
Estado na sociedade civil - é o
habitat onde o cristdo se identifica
com Cristo. A santificacdo da vida
quotidiana requer a ajuda da graca e
um relacionamento pessoal com
Deus. Ao mesmo tempo, a propria
vida espiritual estd necessariamente
inserida e refere-se as circunstancias



normais de existir no meio do
mundo.

O Senhor espera que nos
santifiquemos e realizemos um
apostolado na nossa familia, no
nosso local de trabalho, nos circulos
de amigos, nas iniciativas sociais em
que estamos envolvidos, na nossa
vila, cidade, regido e pais. Sempre
com uma visao universal, catolica,
que nos faz ver com os olhos da fé
que a influéncia que podemos
exercer sobre o nosso ambiente pode
chegar aos confins do mundo. Mas
temos de comecar com o que temos
entre maos. Se ndo aproveitarmos as
nossas circunstancias imediatas,
cairemos em visdes imaginarias que
impediriam toda a fecundidade
apostolica.

Peguemos num exemplo literario.
Em Bleak House, um dos melhores
romances da pena de Charles
Dickens, hd uma personagem



grotesca: Mrs. Jellyby. Esta senhora
representa aquelas pessoas que estao
obcecadas em ajudar a todos —
quanto mais longe das suas
circunstancias vitais esse mundo
estiver, melhor — mas esquecem que
tém pessoas necessitadas ao seu lado,
muitas vezes na sua propria casa, na
sua vizinhanca, comunidade ou na
sua propria cidade.

Mrs. Jellyby dedica todas as horas do
dia a escrever cartas, a responder, a
organizar reunides para ajudar uma
missdo em Africa: Borrioboola-Gha. E
mae de uma familia numerosa, mas
os seus filhos vivem no meio da
desordem e sujidade. Ninguém cuida
deles e, quando exigem a atencdo da
mae, repreende-0s por “ndo se
interessarem pelos grandes
problemas do mundo”. No fundo,
segundo Mrs. Jellyby, os seus filhos
sdo egoistas. O marido também é
vitima de preocupacao pela missdo
africana da sua esposa. Vive isolado,



no meio de terriveis problemas
financeiros, sem que ninguém se
importe com ele. Mrs. Jellyby ignora
os problemas familiares, porque a
sua preocupacao reside nos pobres
africanos que tém tantas
necessidades materiais e espirituais.
A preocupacdo, por outro lado, é
ingénua, pois dedica-se a fazer
casacos de 13, que pouco serviriam
no calor tropical de Africa™.

Na realidade, a egoista € ela: o seu
zelo por Africa é uma escapatoria
diante dos problemas e necessidades
comuns de cada dia: preparar a
comida, limpar a casa, manter a
ordem no seio de uma familia
numerosa, cuidar de um filho
doente, confortar alguém que esta
triste, encorajar uma filha que esta
com dificuldades emocionais, apoiar
0 marido em momentos de crise
economica, melhorar a convivéncia
com os vizinhos, etc.



O Senhor chama-nos a santificar a
vida quotidiana, incluindo todos os
aspetos da vida social, com um
saudavel realismo sobrenatural.
Queremos mudar o mundo, mas
temos de comecar por mudar os
Nnossos proprios coragoes e 0
ambiente que nos rodeia. Para esta
obra de santificacdo ha duas
condicdes necessarias: que sejamos
coerentes nas nossas acoes com a fé
que professamos, e que nos
formemos suficientemente para
sermos regidos pelos principios do
Evangelho, que tanto iluminam os
caminhos para alcancar o bem
comum da sociedade. Vamos analisar
essas duas condicdes.

Voltar ao indice

2. Unidade de vida



Em circunstancias normais, temos
certamente visto — nas nossas vidas
ou nas dos nossos familiares, amigos
ou vizinhos - inconsisténcias entre a
moralidade natural ou a doutrina
crista e as a¢Oes na vida social de
muitos catdlicos. Pessoas que nao
respeitam as leis de transito, que
mentem na declaracdo de impostos,
que se fazem eco de calunias
infundadas ou que simplesmente
tratam com desprezo quem ocupa
um lugar mais humilde na escala
social. Tudo isto representa um
obstaculo evidente a procura do bem
comum com sentido cristao.

Ha muitos anos, escrevia o santo
aragonés: «De facto, é frequente,
mesmo entre catolicos que parecem
responsaveis e piedosos, o erro de
pensarem que soO sao obrigados a
cumprir os seus deveres familiares e
religiosos, e dificilmente querem
ouvir falar de deveres civicos. Nao se
trata de egoismo, mas simplesmente



de uma falta de formacao, porque
nunca lhes foi dito claramente que a
virtude da piedade — uma parte da
virtude cardeal da justica—e o
sentido da solidariedade crista se
concretizam também neste estar
presente, neste conhecer e contribuir
para a resolucdo dos problemas que
dizem respeito a toda a
comunidade»,

O apelo a santidade no meio do
mundo leva, como uma das suas
consequéncias mais importantes, a
encarnar o que Sao Josemaria
chamava “unidade de vida”. As
pessoas que sdo inconsistentes nas
suas a¢Oes com a sua fé podem ser
descritas como homens ou mulheres
com dupla personalidade ou, usando
uma palavra frequentemente citada
nos Evangelhos, pessoas com
duplicidade e engano.

Sao Josemaria conclui: «F, pois,
necessario imitar Jesus Cristo para O



dar a conhecer com a nossa vida.
Sabemos que Cristo se fez homem
para introduzir todos os homens na
vida divina, para que — unindo-nos a
Ele - vivéssemos individual e
socialmente a vida de Deus»™. Note-
se que se fala de viver “socialmente”
a vida de Deus.

Voltar ao indice

3. Formacdo na Doutrina Social da
Igreja

Acabamos de ver como Sao
Josemaria destacou que a ignorancia
€ um dos fatores que explicam a falta
de compromisso social dos catdlicos.
Junto com a unidade da vida, outra
implicacdo do chamamento a
santidade no meio das relagdes
sociais é o conhecimento da Doutrina
Social da Igreja. Citemos
textualmente o santo aragonés: «A



este respeito, digo-vos qual é o meu
grande desejo: gostaria que, no
catecismo da doutrina crista para
criancas se ensinasse claramente
quais sdo esses pontos firmes em que
nao se pode ceder, ao agir de uma
forma ou de outra na vida publica; e
que, ao mesmo tempo, se afirmasse o
dever de atuar, de nao se abster, de
dar a sua colaboracéo no servico do
bem comum, com lealdade e com
liberdade pessoal. Este é um grande
desejo meu, porque vejo que, dessa
forma, os catdlicos aprenderiam
estas verdades desde criancas, e
saberiam pratica-las quando fossem
adultos»”. Gracas a Deus, isso j4 é
uma realidade no Catecismo da Igreja
Catolica e no Compéndio de Doutrina
Social da Igreja.

O Papa Francisco também se faz eco
desta mesma preocupacao. Na
enciclica Fratelli tutti expressa a sua
tristeza pela confusdo que muitos
cristaos tém em questdes sociais,



como aqueles que apoiam os
nacionalismos fechados, a xenofobia
e 0 desprezo pelos que sdo
diferentes. O remédio é a formacdao:
«A fé, com 0 humanismo que contém,
deve manter vivo o sentido critico
face a estas tendéncias e ajudar a
reagir rapidamente quando elas
comecam a insinuar-se. Para isso, é
importante que a catequese e a
pregacao incluam de forma mais
direta e clara o sentido social da
existéncia, a dimensao fraterna da
espiritualidade, a convicgdo sobre a
dignidade inalienavel de cada pessoa
e as motivacdes para amar e acolher
a todos»"".

Quem quiser impregnar as
estruturas terrenas com o espirito de
Cristo deve necessariamente formar-
se para ndo enveredar pelo caminho
errado. O Evangelho ilumina
intensamente a compreensao do
projeto de Deus sobre a organizacao
social, a familia, a economia e a



cultura. Bento XVI falou
frequentemente dos “principios
inegociaveis” que o cristdo coerente
deve defender para aproximar este
mundo o mais possivel do plano
divino sobre ele mesmo. Mas se
existem principios “inegociaveis”, ha
também muitas coisas que sdo
negociaveis, objeto de conversacoes,
de dialogo, de busca de consenso, etc.
Distinguir as coisas essencialmente
ligadas a fé das coisas discutiveis é
essencial para contribuir para a
construcdo de uma sociedade cada
vez mais alinhada com os planos de
Deus. E para distinguir corretamente
é preciso formar-se bem.

Sdo Josemaria ndo pretendia que
todos os cidaddos fossem
profissionais da politica ou das
ciéncias sociais, mas encorajou todos
a terem «um minimo de
conhecimento dos aspetos concretos
e especificos para o bem comum da
sociedade em que cada um vive, em



determinadas circunstancias
historicas; também se pode exigir um
minimo de compreensdo da técnica —
das possibilidades reais e limitadas —
da administracdo publica e do
governo da sociedade, porque sem
este entendimento ndo pode haver
critica serena e construtiva, nem
opinides sensatas»'®.

Em Italia, ha um ditado popular que
diz assim: Piove. Governo ladro!!
(Chove. Governo ladrao!). A critica
facil, o protesto gratuito, as
exigéncias exorbitantes, que tanto
estdo na ordem do dia na vida
politica, na opinido publica e nas
redes sociais, em nada contribuem
para a procura do bem comum.
Seguir o conselho de Sao Josemaria
de nos formarmos bem e tentarmos
compreender com empatia o mundo
que nos rodeia criaria um ambiente
de paz, justica e compreensao que
ajudaria o bem social da
comunidade.



Voltar ao indice

4. Sentido de responsabilidade

No Evangelho sdo numerosos os
apelos que o Senhor dirige aos seus
discipulos para que tomem
consciéncia da responsabilidade que
lhes corresponde no mundo. O
cristdo deve ser sal e luz, fermento
na massa. A parabola dos talentos, na
qual o Senhor nos pede para
fazermos frutificar as nossas
capacidades no servi¢co aos irmaos,
esta entre as mais comentadas pela
tradicdo da Igreja, pois é sempre um
despertador para evitar a
passividade e a indoléncia. Lemo-lo
no capitulo 25 de Sdo Mateus, onde
também se encontra a descrigdo do
Juizo Universal: o Senhor pedira
contas exatas de como fomos
responsaveis pelo nosso préximo,



especialmente pelos mais
necessitados.

A parabola do Bom Samaritano é
outro despertador da nossa
responsabilidade para com todos. O
Papa Francisco comenta que «esta
parabola é um icone iluminador,
capaz de manifestar a opcao
fundamental que precisamos de
tomar para reconstruir este mundo
que nos doi. Diante de tanta dor, a
vista de tantas feridas, a inica via de
saida é ser como o bom samaritano.
Qualquer outra opcdo deixa-nos ou
com os salteadores ou com os que
passam ao largo, sem se compadecer
com o sofrimento do ferido na
estrada. A pardbola mostra-nos as
iniciativas com que se pode refazer
uma comunidade a partir de homens
e mulheres que assumem como
propria a fragilidade dos outros, ndo
deixam constituir-se uma sociedade
de exclusdo, mas fazem-se proximos,
levantam e reabilitam o caido, para



que o bem seja comum. Ao mesmo
tempo, a parabola adverte-nos sobre
certas atitudes de pessoas que so
olham para si mesmas e ndo
atendem as exigéncias ineludiveis da
realidade humana»'”.

A unidade de vida e a formacao
doutrinal — sempre baseada numa
vida espiritual sincera - fortalecerdo
0 nosso sentido de responsabilidade
social. Devemos deixar de lado a
passividade, o conforto e carregar
aos ombros este nosso mundo tdo
cheio de necessidades, injusticas e
sofrimentos. «O vosso amor por
todos os homens deve levar-vos a
enfrentar os problemas temporais
com coragem, de acordo com a vossa
consciéncia. Nao tenhais medo do
sacrificio, nem de assumir fardos
pesados. Nenhum acontecimento
humano pode ser-vos indiferente;
pelo contrario, todos os
acontecimentos devem ser ocasido



para fazer o bem as almas e facilitar
[8]

0 seu caminho para Deus»™.
A principal manifestacdo do sentido
de responsabilidade social reside no
cumprimento das nossas obrigacdes
de estado: trabalhar bem, com toda a
perfeicdo de que somos capazes,
prestar o servi¢o que 0s nossos
concidadaos justamente esperam de
nos; criar um ambiente familiar
adequado para formar os filhos nas
virtudes, futuros cidadaos
responsaveis; respeitar as leis e
regulamentos legais validos para que
a coexisténcia seja ordenada e
pacifica. Ali o Senhor nos espera e
assim poderemos contribuir
eficazmente para o bem comum.
Mons. Fernando Ocdriz referiu-se a
natureza transformadora do
trabalho: «O trabalho santificado é
sempre uma alavanca para
transformar o mundo, e 0 meio
habitual pelo qual devem ser
produzidas as mudancas que



dignificam a vida das pessoas, para
que a caridade e a justica empapem
verdadeiramente todas as relacdes. O
trabalho assim realizado pode
contribuir para purificar as
estruturas do pecado, convertendo-as
em estruturas onde o
desenvolvimento humano integral é

uma possibilidade real»"'.

Voltar ao indice

5. Amor a liberdade, pluralismo

O bem comum implica criar as
circunstancias para que cada pessoa
possa alcancar a realizacdo na sua
vida pessoal e nas relagdes com 0s
outros. Para isso é necessario
garantir amplas areas de liberdade.
Este ndo é o momento de nos
determos em todos os aspetos da
liberdade: apenas salientamos que a
plenitude da vida humana é o Amor



— com letra maiuscula, que se
identifica com Deus — e sem
liberdade ndo seremos capazes de
amar.

Em muitas sociedades
contemporaneas, a liberdade sofre
uma deterioracdo preocupante. Ao
impor o que é supostamente
“correto” numa perspetiva fechada
ao espirito, esta liberdade é limitada,
e muitas pessoas caem numa espiral
de medo e siléncio para ndo ficarem
fora de jogo, como tem acontecido
com a chamada cultura do
cancelamento que os presidentes de
algumas das universidades mais
proeminentes dos Estados Unidos
estdo a apresentar. Em algumas
latitudes, impdem-se ditaduras de
um tipo ou de outro, impregnadas de
ideologias totalitarias, que impedem
a expressdo de pensamentos que nao
coincidam com a doutrina oficial, sob
pena de prisdo. Ainda mais graves
sdo as tentativas de negar a



liberdade religiosa aos cidadaos,
exercendo perseguicdes sistematicas
contra aqueles que ndo partilham o
unico credo oficial de uma sociedade
baseada no fundamentalismo. N&o se
trata apenas de fundamentalismo
religioso: o laicismo também peca
por totalitario quando impede
manifesta¢des publicas de uma fé
religiosa.

Sao Josemaria gostava de ar puro e
de agua limpida. Onde a liberdade é
negada, o ambiente social fica cheio
de trevas e a agua que deveria fluir
livremente para saciar a sede dos
cidadaos estagna e apodrece. Por
isso, uma das caracteristicas mais
marcantes dos seus ensinamentos — e
ndo apenas na dimensao social - foi
precisamente o seu amor pela
liberdade. Afirmou fortemente que
existe uma area muito livre na
pessoa humana onde so o
interessado e Deus podem entrar, e
que deve ser sempre respeitada: a



intimidade das consciéncias. O
respeito irrestrito pelo santudrio
intimo das consciéncias levou-o a
defender a liberdade em matéria
religiosa. Manteve relacdes de
amizade auténtica com pessoas de
todas as religides ou sem qualquer
religido, e esteve disposto a dar a
vida para defender a liberdade das
suas consciéncias. Manteve uma luta
filial com a Santa Sé para permitir
cooperadores ndo-catolicos, e até
mesmo nao-cristaos, no Opus Dei.
Encheu-se de alegria com a
declaracao sobre a liberdade
religiosa, Dignitatis humanae, do
Concilio Vaticano II. Parafraseando a
declaracdo magisterial, afirmava:
«Defendo com todas as minhas forgas
a liberdade das consciéncias, que
significa que ndo é licito a ninguém
impedir que a criatura tribute culto a
Deus. Tém de se respeitar os
legitimos anseios de verdade: o
homem tem obrigacdo grave de
procurar Nosso Senhor, de O



conhecer e de O adorar, mas a
ninguém na terra € licito impor ao
proximo a pratica de uma fé que este
ndo tem, tal como ninguém pode
arrogar-se o direito de prejudicar
quem a recebeu de Deus»"".

A par da liberdade religiosa, Sdo
Josemaria defendeu a liberdade de
todos os cristdos defenderem as suas
opinides em assuntos que Deus
deixou ao livre arbitrio dos homens.
Promoveu um clima vital aberto, em
que todos podiam expressar-se
simplesmente como eram e em que
as opinides de cada um eram
respeitadas. Detestava a tirania,
«porque é contraria a dignidade da
pessoa humana»"", e manifestava
grande respeito pelo pluralismo de
opinido, quer se tratasse de questdes
politicas, sociais, economicas,
culturais, desportivas: em suma, no
vasto mundo do ndo-dogmatico.
Lemos em Sulco: «Que triste coisa é
ter mentalidade cesarista, e ndo



compreender a liberdade dos outros
cidaddos nas coisas que Deus deixou
ao juizo dos homens!»".

Num artigo publicado no jornal ABC
de Madrid, no dia 2 de novembro de
1969, Sdo Josemaria assim se
exprimia: «Deus, ao criar-nos,
assumiu o risco e a aventura da
nossa liberdade. Quis uma historia
que fosse verdadeira, feita de
decisdes auténticas, e ndo uma ficgao
ou um jogo. Cada homem tem de
experimentar a sua autonomia
pessoal, com o que isso implica de
acaso, tentativa e erro e, por vezes,
incerteza. Nao esquecamos que Deus,
que nos da a seguranca da fé, nao
nos revelou o significado de todos os
acontecimentos humanos. Junto com
as coisas que sdo totalmente claras e
certas para o cristdo, ha outras -
muitas — nas quais so € possivel a
opinido: isto é, um certo
conhecimento do que pode ser
verdadeiro e apropriado, mas que



ndo pode ser afirmado com uma
certeza incontestavel. Porque nao so
é possivel que eu esteja errado, mas -
se estou certo — € possivel que outros
também estejam certos. Um objeto
que parece concavo para alguém
parecera convexo para os que estao
situados numa perspetiva
diferente»™?,

A responsabilidade trazia consigo a
obrigacdo moral de intervir na vida
da sociedade, deixando ali uma
marca evangélica, respeitando
sempre as opcdes temporais livres.
«Interpretai, portanto, as minhas
palavras como o que sdo - afirmou
na famosa homilia no Campus da
Universidade de Navarra —: um
chamamento a exercerdes —
diariamente! ndo apenas em
situacdes de emergéncia — 0S VOSS0S
direitos; e a cumprirdes nobremente
as vossas obrigacdes como cidadaos -
na vida politica, na vida econdmica,
na vida universitaria, na vida



profissional —, assumindo com
coragem todas as consequéncias das
vossas decisoes, arcando com a
independéncia pessoal que vos
corresponde. E essa mentalidade
laical crista permitir-vos-a fugir de
toda a intolerancia, de todo o
fanatismo. Di-lo-ei de um modo
positivo: far-vos-a conviver em paz
com todos os vossos concidadaos e
fomentar também a convivéncia nos
diversos sectores da vida social»™.

A liberdade em assuntos opinaveis é
uma parte essencial do seu espirito
secular e laical. Abominava a
mentalidade de “partido unico” e
exigia liberdade de opinido e
decisdes responsaveis dos cristdos
nas suas atividades profissionais e
sociais: «Ndo ha dogmas nas coisas
temporais. Nao esta de acordo com a
dignidade dos homens tentar
estabelecer verdades absolutas, em
assuntos onde cada pessoa deve
necessariamente contemplar as



coisas do seu ponto de vista, de
acordo com 0s seus interesses
particulares, as suas preferéncias
culturais e a sua experiéncia
peculiar. Tentar impor dogmas no
temporal leva inevitavelmente a
forcar a consciéncia dos outros, a
ndo respeitar o préoximo»"?,

Acrescente-se que, na opinido do
nosso autor, inseparavelmente ligada
a esta consciéncia da liberdade do
cristdo no temporal, estava a
obrigacdo da formacdo da
consciéncia e também a afirmacao
do direito-dever da Hierarquia
eclesiastica de pronunciar juizos
morais sobre as realidades temporais
quando a fé e a moral cristd o

exigissem™®.

Voltar ao indice

6. Capacidade de dialogo



O pluralismo social promovido por
Séo Josemaria implica que se
estabeleca uma “cultura do dialogo”
na sociedade. Sdo Paulo VI dedicou
precisamente ao dialogo a sua
primeira enciclica, Ecclesiam suam. O
fundador do Opus Dei encorajou ndo
a discutir, mas a trocar opinides, com
caridade e respeito por quem tem
uma opinido diferente da nossa.
Dialogar requer humildade: ndo
somos donos da verdade e podemos —
e devemos — aprender com 0s outros;
€ necessaria caridade: nunca
podemos maltratar uma pessoa
mesmo que tenhamos a certeza de
que ela esta errada; é preciso
compreensao, ou seja, colocar-nos
nas circunstancias dos outros. Em
suma, no dialogo exercitamos muitas
virtudes cristds que tornam mais
humana a sociedade em que
vivemos.

Para que o dialogo seja real, é
fundamental permanecer fiel a



propria identidade. A grande maioria
das questdes é discutivel. Ao mesmo
tempo, existe um nucleo de verdades
—tanto de fé como de ordem natural
—ao qual quem tem a consciéncia
reta ndo pode ceder: trata-se da
“santa intransigéncia”, na expressao
de Sdo Josemaria, ou dos “principios
inegociaveis” de Bento XVI. Um
ponto de Sulco citado acima termina
assim: «So na fé e na moral ha um
critério indiscutivel: o da nossa Mae,
a Igreja»""”. Defender estes pontos
inalienaveis com brio ndo significa
ser fundamentalistas: significa ser
coerentes com a nossa consciéncia
humana e crista.

Numa carta enviada aos seus filhos
em 21 de janeiro de 1966, Sdo
Josemaria aprofundou o didlogo que
todo o cristdo deve manter na
sociedade, para torna-la mais
humana e, consequentemente, mais
crista. Vamos reproduzir alguns
trechos desta carta, pois considero



que ela merece ser conhecida e,
sobretudo, aplicada num clima de
tensdo como o atual no debate
publico, tanto politica como cultural
e religiosamente.

Como sempre, o modelo é a vida de
Jesus, que manteve um dialogo
ininterrupto com todos os tipos de
pessoas. «Com a luz sempre nova da
caridade, com um amor generoso a
Deus e ao proximo, renovaremos, a
vista do exemplo que nos deu o
Mestre, 0 nosso desejo de
compreender, de desculpar, de ndo
nos sentirmos inimigos de
ninguém»". A nossa atitude deve
ser a de semeadores de paz e de
alegria no mundo, amando e
defendendo a liberdade das almas,
conquistada e respeitada pelo
proprio Senhor.

Séo Josemaria concebia como
finalidade propria do Opus Dei — mas
podemos aplica-la a todos os cristdos



— «difundir por todo o mundo a
mensagem de amor e de paz que o
Senhor nos legou; para convidar
todos os homens a respeitar os
direitos da pessoa»™”.

O Fundador descreve um panorama
ndo muito animador dos tempos que
viveu, muito semelhantes aos nossos:
fala-se muito de paz, mas a paz
caracteriza-se pela sua auséncia; fala-
se de democracia e de igualdade, mas
existem castas fechadas e
impenetraveis; clama-se pela
compreensdo, mas nio se vive, nem
mesmo entre os cristaos. «Sao
tempos em que os fanaticos e as
pessoas intransigentes, incapazes de
admitirem as razoes dos outros, se
acautelam, rotulando as suas vitimas
de violentas e agressivas. Chamou-
nos, enfim, numa altura em que se
fala muito de unidade, e talvez seja
dificil conceber que possa haver
maior desunido, ndo so entre os



homens em geral, mas entre 0s
proprios catdlicos»™”.

Sdo Josemaria aborda um tema
central na atuacgdo dos cristdos na
praca publica: a fidelidade a
doutrina — que chama, como vimos, a
“santa intransigéncia” —e o
acolhimento e o respeito por todas as
pessoas, inclusive aquelas que estdo
no erro: é o “compromisso sagrado”.
E esclarece: «Deveis, porém, ensinar
muitas pessoas a praticar esta
doutrina, pois ndo é dificil encontrar
algumas que confundem a
intransigéncia com a intemperanca,
e a transigéncia com a renuncia a
direitos ou verdades que ndo se
podem negociar»!,

Os cristdos ndo podem comprometer-
se com as verdades da fé. O depdsito
da Revelacdo ndo nos pertence. Se
fossem feitas as mudancas na
doutrina que muitos buscam, com a
boa intencdo de que todos



concordariamos, surgiria uma
espécie de religido vaga e
sentimental, que ndo seria mais sal e
luz. O cristdo deve defender o que a
Igreja ensina em matéria de fé e de
costumes «com o exemplo, com a
palavra, com 0s v0sso0s escritos, com
todos os meios nobres que estiverem
a0 vosso alcance»™?,

A fidelidade a verdade ndo pode
levar-nos ao desejo de aniquilar
quem comete erros, nem a deixar-
nos levar pela raiva ou a cair no
fanatismo. Nao se trata de ser um
“martelo de hereges”. Ha que
distinguir entre o erro e a pessoa
errada. Mas no proprio erro deve ser
resgatada a parte de verdade que ele
carrega. «As mas ideias ndo
costumam ser totalmente mas; tém
habitualmente uma parte boa,
porque, de outra maneira, ninguém
as seguiria. Tém quase sempre uma
centelha de verdade, que € a sua
bandeira de recrutamento; mas essa



parte de verdade néo é delas: é
tomada de Cristo, da Igreja; e,
portanto, sdo essas ideias boas — que
estdo misturadas com o erro — que
devem vir atras dos cristdos, que
possuem a verdade plena; ndo temos
de ser nds a ir atras delas»”,

O “santo compromisso” leva-nos a
viver com todos, a dialogar com
todos. «Devemos viver, numa
palavra, em conversa continua com
0S Nossos colegas, com 0S N0SS0S
amigos, com todas as almas que se
aproximarem de nos. Essa é a santa
transigéncia. Poderiamos certamente
chamar-lhe tolerancia, mas tolerar
parece-me pouco, porque nao se
trata apenas de admitir, como um
mal menor ou inevitavel, que os
outros pensem de forma diferente ou
estejam no erro. £ também uma
questdo de ceder, de transigir em
tudo o que € nosso, no que é
opindvel, no que, sem tocar no
essencial, poderia ser fonte de



discrepancia. Trata-se, em suma, de
limar asperezas, onde puderem ser
limadas, para criar uma plataforma
de entendimento que proporcione
luz aos que estdo errados»™?,

Se faltasse este espirito de abertura,
prestariamos um mau servigo a
verdade, como aqueles que
«transformam a sua vida numa
cruzada perpétua, numa defesa
constante da fé, mas as vezes
obstinam-se, esquecendo-se de que a
caridade e a prudéncia deveriam
reger esses bons desejos, e tornam-se
fanaticos. Apesar das suas boas
intencdes, o grande servico que
querem prestar a verdade
desvirtua-se, e acabam por fazer
mais mal do que bem, defendendo
talvez a sua opinido, o seu
amor-proprio, a sua estreiteza de
ideias, esquecendo-se de que a
caridade e a prudéncia deveriam
reger esses bons desejos, e tornam-se
fanaticos. Apesar das suas boas



intencdes, o0 grande servico que
querem prestar a verdade
desvirtua-se, e acabam por fazer
mais mal do que bem, defendendo
talvez a sua opinido, o seu
amor-proprio, a sua estreiteza de
ideias. Como o fidalgo de La Mancha,
veem gigantes onde s6 ha moinhos
de vento; tornam-se pessoas
mal-humoradas, causticas, com um
zelo amargo, de modos bruscos, que
nunca encontram nada de bom, que
veem tudo negro, que tém medo da
legitima liberdade dos homens, que
ndo sabem sorrir»™?,

Longe desta atitude, a conduta do
cristao no debate publico é regida
pela caridade, que tem, entre outras
caracteristicas, delicadeza no trato,
boa educacdo, o amor pela liberdade
alheia, cordialidade, simpatia. Por
outro lado, ndo podemos limitar-nos
a falar ou a dar o bom exemplo: «é
necessario que também escuteis, que
estejais dispostos a ter um dialogo



franco e cordial com as almas que
quereis aproximar de Deus»®.

Sdo Josemaria encoraja-nos a
compreender todos, a andar de braco
dado com todos, a trabalhar em
conjunto também com pessoas que
estdo numa sintonia ideoldgica
diferente. Para aproximar essas
pessoas da verdade é necessario
fortalecer a nossa formacao
doutrinaria e regar tudo com a
caridade de Cristo. «Contra quem
estamos? Contra ninguém. Nao posso
amar o demonio, mas a todos os que
ndo forem o demoénio — por muito
maus que sejam ou pare¢am ser —,
quero-lhes bem. Nao me sinto, nem
nunca me senti, contrario a ninguém
rejeito as ideias que vao contra a fé
ou a moral de Jesus Cristo, mas, ao
mesmo tempo, tenho o dever de
acolher, com a caridade de Cristo,

todos os que que as professarem»"’.



Em 1974, Sdo Josemaria realizou uma
visita pastoral a alguns paises da
América do Sul. Na Argentina existia
um clima tenso, de desuniao
nacional e de violéncia fratricida. As
suas palavras ressoaram em voz alta
no coracao de milhares de argentinos
que sofriam com esta situacdo, e que
bem poderiam ser aplicadas a muitas
circunstancias atuais: «Que semeeis
paz e alegria em todos os lugares;
que ndo digais nenhuma palavra que
incomode ninguém; que saibais
andar de bracos dados com quem
ndo pensa como vo0s. Que nunca vos
maltrateis; que sejais irmaos de todas
as criaturas, semeadores de paz e de
alegria»™®,

Voltar ao indice

7. Espirito de servico. Governar é
servir



A palavra servico ndo goza de grande
popularidade. Pelo contrario, a
palavra poder é apresentada como
algo apetecivel. Talvez este facto
mostre que vivermos num mundo
secularizado, que se esqueceu de que
reinar é servir. Pelo menos, esta
sempre foi a visdo cristd da
autoridade. Quem ocupa uma
posicdo de responsabilidade na
sociedade — um governante, uma
professora universitaria, um pai, etc.
— deve estar consciente de que esta
ali para servir os seus subditos, 0s
seus alunos, os membros da familia.
Muitas vezes vemos o contrario:
considera-se que quem exerce 0
poder tem a possibilidade de se
servir a si mesmo. Vé o poder como
propriedade pessoal para prosperar.
Dai surgem fenomenos tdo
difundidos nos cinco continentes
como a corrupc¢do politica e
economica, a arbitrariedade e os
desejos de se perpetuar no poder. A
historia e a literatura — pensemos em



tantos reis nas obras de Shakespeare,
como Macbheth ou Ricardo III -
demonstram-no amplamente. Gracas
a Deus, também sdo numerosos os
exemplos de pessoas que exercem o
poder com autoridade moral, com
suavidade, com respeito, com
espirito de servico: honram o nome
de “ministros”, palavra que vem do
latim “ministrare”, quer dizer, servir.

Uma das caracteristicas que Sao
Josemaria aponta com mais
frequéncia para a santificacdo de
todas as dimensdes sociais é
precisamente o espirito de servico.
Toda a tarefa humana honesta tem
como finalidade intrinseca o servico
aos outros. Serve tanto o médico
como a dona de casa, o varredor
municipal e também o investigador
ou o bancario. O servi¢o ndo € algo
acrescentado ao trabalho humano.
«Vamos pensar devagar sobre o que
esta nas entranhas do nosso trabalho
profissional. Dir-vos-ei que é uma



unica intencdo: servir. Porque no
mundo, agora, a importancia da
missdo social de todas as profissoes €
clara: até a caridade se tornou social,
0 proprio ensino se tornou social»™”.

Escriva referia-se ao desejo
sobrenatural de servir a Deus e as
almas que deve reinar no coracdo de
todos os cristaos, e que também tem
uma dimensdo humana: «tenta
alcancar a perfeicdo cristd no mundo
de forma limpa, com a tua agao
muito livre e responsavel em todos
os campos de atividade civica. Um
servico abnegado, que ndo rebaixa,
mas educa, que alarga o coracdo —
torna-o romano, no sentido mais
elevado da palavra —eleva a
procurar a honra e o bem do povo de
cada pais: para que haja cada dia
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
inseguranca, mais caridade e mais
paz»"".



O espirito de servico leva
necessariamente a pensar nos
outros, a viver aquela chave
antropoldgica cristd, indicada no n.
24 da Gaudium et Spes: a pessoa
humana realiza-se no dom sincero de
si. £ no ambito das relacdes sociais
que exercemos esta dedicacdo aos
outros. «A atuacao de cada um de
nos, meus filhos, é pessoal e
responsavel. Devemos procurar dar
bom exemplo a cada pessoa e a
sociedade, porque um cristdo ndo
pode ser individualista, ndo pode
ignorar os outros, ndo pode viver de
forma egoista, virando as costas ao
mundo: é essencialmente social,
membro responsavel do Corpo
Mistico de Cristo»"".

Segundo a sua visdo, se o espirito de
servico prevalecer na sociedade, a
transformacdo do mundo - sempre
consciente das limitagdes humanas -
sera uma realidade. «O nosso
trabalho apostolico contribuira para



a paz, para a colaboracdo dos
homens entre si, para a justica, para
evitar a guerra, para evitar o
isolamento, para evitar o egoismo
nacional e o egoismo pessoal: porque
todos perceberdo que fazem parte de
toda a grande familia humana, que
esta dirigida pela vontade de Deus a
perfeicido»””. Sdo Josemaria é um
mestre em alargar horizontes:
mesmo que a nossa tarefa na
sociedade pareca insignificante ou de
pouca importancia aos olhos
humanos, podemos mudar o mundo
precisamente a partir dai.

Se todas as esferas sociais constituem
uma oportunidade para contribuir
para o bem comum, para servir, é
evidente que algumas delas sdo
estratégicas. Sao Josemaria aponta
em particular para o servigo publico,
para a atividade politica. «<Em todos
0s campos onde os homens
trabalham, também deveis estar
presentes, com o maravilhoso



espirito de servico dos seguidores de
Jesus Cristo, que ndo vieram para ser
servidos, mas para servir: sem
abandonar de forma imprudente —
seria um erro gravissimo — a vida
publica das na¢Oes, na qual atuareis
como cidaddos comuns, que € o que
sois, com liberdade pessoal e
responsabilidade pessoal»*®. E
insiste: «A presenca leal e
desinteressada no campo da vida
publica oferece imensas
possibilidades de fazer o bem, de
servir: os catolicos ndo podem (...)
abandonar esse campo, deixando as
tarefas politicas nas maos de quem
ndo conhece ou ndo pratica a lei de
Deus, ou dos que sdo inimigos da sua
Santa Igreja»™*.

Seguindo uma longa tradicdo de
filosofia politica e doutrina social,
cujos representantes mais ilustres
sdo Platado, Aristoteles, Santo
Agostinho e Sdo Tomas, Escriva
oferece uma definicdo de atividade



politica: «A politica, no nobre sentido
da palavra, nada mais € do que um
servico para alcancar o bem comum
da Cidade terrena. Mas este bem tem
uma extensdo muito grande e,
consequentemente, € no campo
politico onde se debatem e ditam leis
da mais alta importancia, como as
que dizem respeito ao casamento, a
familia, a escola, ao minimo
necessario da propriedade privada, a
dignidade — aos direitos e deveres —
da pessoa humana»®™,

Nos textos classicos de filosofia
politica é comum encontrar seccgoes
dedicadas as virtudes do governante.
S8o numerosos os textos de Sdo
Josemaria nos quais recolhe uma
série de conselhos para governar
bem tendo em vista o bem comum.
Por exemplo, saber distribuir
responsabilidades, sem monopolizar
0 poder numa s6 pessoa (cf. Sulco, n.
972); cercar-se de pessoas cultas e
moralmente corretas, e ndo de



mediocres para se querer destacar
(cf. Sulco, n. 968); tomar decisoes
ouvindo os colaboradores, para
evitar visoes unilaterais (cf. Sulco, n.
392); nunca julgar ou falar
levianamente sobre pessoas ou
assuntos que o governante
desconhece (cf. Sulco, n. 397); ter a
conviccdo de que quem governa nao
sabe tudo e deve aprender com os
outros (cf. Sulco, n, 388).

Numa carta datada de 1959 e dirigida
aos membros do Opus Dei, deu uma
série de indicacOes que nao
obedeciam as suas ideias politicas
pessoais, mas sim a doutrina social
da Igreja: «Quando tiverdes de
participar em tarefas de governo,
ponde todo o empenho em
promulgar leis justas, que os
cidaddos possam cumprir. O
contrario é um abuso de poder e um
ataque a liberdade das pessoas:
deforma, além disso, as suas
consciéncias, porque — em tais casos



— tém todo o direito de deixar de
cumprir essas leis, que so o sdo de
nome»"%.

Ao mesmo tempo, ndo bastava criar
boas leis, mas fazer com que todos o0s
cidaddos participassem no bem
comum, e especialmente os mais
fracos: «Respeitai a liberdade de
todos os cidadaos, tendo em conta
que o bem comum deve ser
participado por todos os membros da
comunidade. Dai a todos a
possibilidade de elevar as suas vidas,
sem humilhar uns para elevar os
outros; aos mais humildes
proporcionai horizontes abertos para
o seu futuro: a seguranca de um
trabalho remunerado e protegido, o
acesso a igualdade de cultura,
porque isto — que € justo — levara luz
as suas vidas, mudara o seu humor e
facilitar-lhes-a a busca de Deus e de
realidades mais elevadas»"".

Voltar ao indice



8. Compaixdo e acao

Uma das caracteristicas mais
presentes na cultura contemporanea
€ a rejeicao de todo o tipo de
discriminac@o. E algo muito positivo
do ponto de vista cristdo, embora
com dor vejamos que muitas vezes
diferentes grupos de pessoas
continuam a ser discriminados,
especialmente os mais fracos ou com
capacidades diferentes. A estes
grupos somam-se aqueles que
consideram que existem verdades
objetivas, ou aqueles que pensam
que esta vida tem sentido, ou aqueles
que ousam professar publicamente a
sua fé: ndo é estranho que estas
pessoas — muitos dos leitores,
suponho - sejam rotulados de
fundamentalistas, incapazes de
dialogar com aqueles que pensam
diferente ou que constituem um
perigo para a democracia.



Recentemente, um documento da
Santa Sé reafirmou a dignidade de
cada pessoa: «Uma dignidade
infinita, inalienavelmente fundada
no seu proprio ser, é inerente a cada
pessoa humana, para além de todas
as circunstancias e em qualquer
estado ou situacdo se encontre. Este
principio, que é plenamente
reconhecivel também pela pura
razao, coloca-se como fundamento
do primado da pessoa humana e da
tutela dos seus direitos»™®.

Para esclarecer possiveis mal-
entendidos sobre o termo dignidade,
0 documento explica que podem ser
distinguidas quatro dimensdes da
mesma: dignidade ontoldgica,
dignidade moral, dignidade social e
dignidade existencial. A primeira
dimensdo é a mais importante. A
dignidade ontologica «compete a
pessoa enquanto tal, pelo simples
facto de existir e de ser querida,
criada e amada por Deus. Esta



dignidade nao pode jamais ser
cancelada e permanece valida para
além de todas as circunstancias em
que os individuos venham a se
encontrar»®”. A dignidade moral
refere-se ao exercicio da liberdade
pela pessoa humana. Muitas vezes
abusamos da liberdade e, nesse caso,
comportamo-nos de uma forma “néo
digna” da pessoa humana. «A
histdria atesta que o exercicio da
liberdade contra a lei do amor
revelada pelo Evangelho pode
alcancar picos incalculaveis de
maldade provocada aos outros.
Quando isso acontece, encontramo-
nos diante de pessoas que parecem
ter perdido qualquer traco de
humanidade, qualquer traco de
dignidade. A este respeito, a
distin¢do aqui introduzida ajuda a
discernir propriamente entre o
aspeto da dignidade moral, que pode
ser de facto “perdida”, e o aspeto da
dignidade ontoldgica, que ndo pode
jamais ser anulada. E é justamente



em razdo desta ultima que se devera
trabalhar com todas as forcas para
que todos os que cometeram o mal
possam arrepender-se e converter-
se»t %,

A dignidade social refere-se as
condic¢oes de vida de uma pessoa.
Pode-se afirmar que existem vidas
“indignas” porque as suas
circunstancias sociais ndo respeitam
a dignidade ontologica de que goza
cada pessoa. Falar de uma “vida
indigna” «ndo indica de nenhum
modo um juizo quanto a pessoa, mas
deseja evidenciar o facto que a sua
dignidade inalienavel foi contradita
pela situacdo na qual é obrigada a
viver»"*", Por fim, a dignidade
existencial: «com tal indicagdo, quer
referir-se a situacoes de tipo
existencial: por exemplo, ao caso de
uma pessoa que, aparentemente
tendo todo o necessario para viver,
por diversas razdes tem dificuldade
de viver em paz, com alegria e



esperanca. Em outras situacdes, é a
presenca de doencas graves, de
contextos familiares violentos, de
certas dependéncias patoldgicas e de
outras dificuldades que levam a
experimentar a propria condicdo de
vida como “indigna” diante da
percecdo da dignidade ontologica
que jamais pode ser obscurecida. As
distinc¢des aqui introduzidas, em todo
0 caso, somente recordam o valor
daquela dignidade ontoldgica
enraizada no proprio ser da pessoa
humana e que subsiste para além de
qualquer circunstancia»'*?.

Séo Jodo Paulo I, numa perspetiva
personalista, sublinhou que «a
pessoa € um ser para quem a unica
dimensdo adequada é o amor»**. E
Francisco acrescenta: «Sendo assim o
amor implica algo mais do que uma
série de agdes benéficas. As acdes
derivam duma unido que propende
cada vez mais para o outro,
considerando-o precioso, digno,



aprazivel e bom, independentemente
das aparéncias fisicas ou morais. O
amor ao outro por ser quem &,
impele-nos a procurar o melhor para
a sua vida. So cultivando esta forma
de nos relacionarmos é que
tornaremos possivel aquela amizade
social que ndo exclui ninguém e a
fraternidade aberta a todos»™*.

Séo Josemaria, seguindo o exemplo
de Jesus Cristo crucificado, dizia que
todo o cristdo deveria abrir bem os
bragos para abracar todas as almas.
Considerava que cada pessoa tinha
um valor infinito, pois “valemos todo
o sangue de Cristo”. Utilizando a
terminologia do documento que
acabamos de citar, podemos afirmar
sem erro que, tanto na sua vida como
na sua doutrina, viveu com todas as
suas consequéncias o respeito pela
dignidade da pessoa humana nas
suas quatro dimensdes. Dignidade
ontologica que o levou a defender a
vida desde o momento da concecao



até a morte natural, num apostolado
constante num contexto cultural
onde a mentalidade anti vida ja
estava muito desenvolvida; a
dignidade moral, que o levou a
procurar o pecador para aproxima-lo
das fontes da graca, chegando até as
portas do inferno; dignidade social,
despertando a consciéncia de todas
as pessoas de boa vontade para
promover o desenvolvimento de
todos, especialmente dos mais
pobres, e alcan¢ar um padrdo de vida
compativel com a dignidade dos
filhos de Deus; e, por fim, a dignidade
existencial, pela preocupacéo
constante em acompanhar os sos,
confortar os enfermos, pregar a paz
familiar, etc.

A atitude pessoal de Sdo Josemaria
somava-se o desejo de incutir nos
seus filhos espirituais e em todas as
pessoas a quem chegava a sua
pregacdo, a responsabilidade de
colaborar na solucao dos problemas



sociais. Se o primeiro passo é a
“compaixdo” para com os fracos, 0s
pobres, os discriminados, o passo
seguinte deve ser a “acdo”: o cristao -
e todas as pessoas de boa vontade —
ndo podem ficar de bragos cruzados
face as injusticas sociais. O seu amor
a Cristo, que via nos pobres, levou-o
a procurar meios para reverter as
situacdes de pobreza e miséria de
tantas pessoas nos cinco continentes.
Considerava que, se a vida espiritual
fosse auténtica, deveria
necessariamente conduzir a
proximidade com as pessoas que
sofrem. Caso contrario, cairiamos
numa religiosidade subjetivista, que
conteria um conforto estranho ao
espirito de Cristo™'. «N&o se ama a
justica —escreveu numa homilia
dedicada a Sao José — se ndo se deseja
vé-la também cumprida para com os
outros. Como também ndo é licito
encerrar-se numa religiosidade
comoda, esquecendo as necessidades
dos outros. Quem deseja ser justo aos



olhos de Deus também se esforca
para que a justica se realize de facto
entre os homens. E ndo apenas pelo
bom motivo de que o nome de Deus
ndo seja injuriado, mas porque ser
cristdo significa captar e
corresponder a todos 0s anseios
nobres do homem. Parafraseando
um texto conhecido, do Apdstolo Sao
Jodo, pode-se dizer que mente quem
afirma que é justo com Deus, mas
ndo é justo com os outros homens; e
a verdade ndo habita nele»™?,

Respeitando o pluralismo legitimo
que existe quando se trata de
encontrar solucdes técnicas para
resolver as emergéncias sociais, nao
deixou de recordar a todos que uma
parte central do Evangelho é a
predilecdo pelos pobres e doentes,
que devem gozar dos mesmos
direitos que os outros homens. Sem
meias medidas, afirmou em meados
do século passado: «Nestes tempos de
confusdo, nao sabemos o que é



direita, nem centro, nem esquerda,
politica e socialmente. Mas se por
esquerda entendemos alcancar o
bem-estar dos pobres, para que todos
possam satisfazer o direito de viver
com um minimo de conforto, de
trabalhar, de ser bem cuidados em
caso de doenga, de se divertir, de ter
filhos e poder educa-los, ser velhos e
receber cuidados, por isso estou mais
a esquerda do que qualquer outra
pessoa. Naturalmente, dentro da
doutrina social da Igreja, e sem
compromissos com 0 marxismo ou o
materialismo ateu; nem com a luta
de classes anticristd, porque nestas
coisas ndo podemos transigir»™”.

Para Sdo Josemaria ha exigéncias
iniludiveis de justica e devem ser
procurados todos 0s meios
adequados para garantir que sejam
respeitadas. Ao mesmo tempo, na
sua visdo social impregnada pelo
amor de Cristo, considerou que so0 a
justica ndo basta. «Convencei-vos de



que apenas com a justica nunca
resolvereis os grandes problemas da
Humanidade. Quando se faz apenas
justica, ndo é de estranhar que as
pessoas se sintam feridas: a
dignidade do homem, que é filho de
Deus, pede muito mais do que isso. A
caridade tem de ir dentro e ao lado,
porque dulcifica tudo e tudo deifica:
Deus é amor. (...) Para se passar da
estrita justica a abundancia da
caridade ha todo um trajeto a
percorrer e ndo sdo muitos os que
perseveram até ao fim: alguns
conformam-se com chegar apenas
aos umbrais: prescindem da justica e
limitam-se a um pouco de
beneficéncia, a que chamam
caridade (...) A caridade, que é como
que um transbordar generoso da
justica, exige em primeiro lugar o
cumprimento do dever: comeca-se
pelo que é justo; continua-se pelo que
€ mais equitativo...; Mas para amar
requer-se muita finura, muita
delicadeza, muito respeito, muita



afabilidade; numa palavra, seguir
aquele conselho do Apdstolo: levai as
cargas uns dos outros e assim
cumprireis a lei de Cristo. Entdo, sim,
vivemos plenamente a caridade,
realizamos o mandato de Jesus»"*®,

Ao longo da sua vida, o fundador do
Opus Dei incentivou inumeras
iniciativas ao servico dos mais
necessitados: institutos de formacao
profissional, dispensarios meédicos,
escolas agricolas, centros de
formacdo de empregadas domeésticas,
etc. Ao mesmo tempo, ndo tinha uma
mentalidade “assistencialista”: os
instrumentos necessarios tinham de
ser colocados nas maos dos mais
necessitados para que pudessem
avancar por si proprios, respeitando
a sua dignidade. Isso significava dar-
lhes formac¢do humana e
profissional, sem esquecer a
formacdo espiritual, porque entdo
como agora — é uma denuncia do
Papa Francisco - «a pior



discriminacdo que sofrem os pobres
é a falta de cuidado espiritual»"”. O
proprio Sao Josemaria o disse:
«Filhos da minha alma, nao
esquecais que a miséria mais triste €
a pobreza espiritual, a falta de
doutrina e de participa¢do na vida de
Cristo»"",

Promoveu também universidades e
escolas de negdcios nas quais se
procura promover a
responsabilidade social e o espirito
de servico, para colocar esta
formacdo de qualidade ao servigo do
bem comum. Procurou que as
pessoas mais instruidas e com
maiores possibilidades econdmicas
apurassem a sua sensibilidade social,
produto ndo tanto de principios de
filosofia politica ou econdmica, mas
de uma mentalidade conforme aos
sentimentos do Coracéo de Cristo:
«Um homem ou uma sociedade que
ndo reaja diante das tribulac¢des ou
das injusticas e se ndo esforce por as



aliviar, ndo ¢ um homem ou uma
sociedade a medida do amor do
Coracdo de Cristo. Os cristdos —
conservando sempre a mais ampla
liberdade quando se trata de estudar
e de por em pratica as diversas
solucdes, segundo um pluralismo
bem natural - terdo de convergir no
mesmo anseio de servir a
humanidade. Se nao, o seu
cristianismo ndo serd a Palavra e a
Vida de Jesus: sera um disfarce, um
embuste feito a Deus e aos
homens»"Y,

Nd&o podemos contentar-nos em
resolver problemas pessoais e
familiares. Sdo prioritarios, mas
devem constituir a plataforma para
nos fazermos “ao largo” para
procurar todos os homens, para levar
a mensagem de Cristo a cada um. «A
caridade de Cristo — escreve Sdo
Paulo —, nos urge» (2Cor 5, 14). E o
amor implica entrega, abandono de
si, doacdo sincera de si mesmo. Por



outras palavras, torna as nossas
vidas mais complicadas. Na
Venezuela, num daqueles encontros
massivos que manteve com todo o
tipo de pessoas, respondendo a uma
pergunta sobre a educacao dos filhos
em relacdo aos bens materiais, Sado
Josemaria destacou:

«Eu os levaria um pouco... por
aqueles bairros da grande cidade de
Caracas. Poria a mao na frente dos
olhos deles e depois tirava-a para que
vissem as barracas, uma em cima da
outra: e ja lhes respondeste! Que
saibam que precisam de usar bem o
dinheiro; devem saber geri-lo, para
que todos participem de alguma
forma nos bens da terra. Porque é
muito facil dizer: estou muito bem, se
ndo faltou nenhuma necessidade.
Um amigo, um homem com muito
dinheiro, uma vez disse-me: nao sei
se sou bom, porque nunca tive a
minha mulher doente, nem fiquei
sem trabalho e sem um céntimo; nao



tive os meus filhos debilitados pela
fome, sem trabalho e sem um tostao;
ndo me encontrei no meio da rua,
deitado sem abrigo... Ndo sei se sou
um homem honesto: que teria feito
se tudo isso tivesse acontecido
comigo? Olha, temos de garantir que
isso ndo aconteca com ninguém; as
pessoas devem estar capacitadas
para que, com o seu trabalho,
possam garantir um minimo de bem-
estar, ter tranquilidade na velhice e
na doenca, cuidar da educacao dos
filhos e tantas outras coisas
necessarias. Nada nos outros nos
pode ser indiferente e, do nosso
lugar, devemos garantir que a
caridade e a justica sejam
promovidas»®?.

* %k ok

O cristdo que, coerente com o
Evangelho e bem formado na
Doutrina Social, procura influenciar
a comunidade, com responsabilidade



social, respeito pela liberdade dos
outros, capacidade de dialogo,
espirito de servigo e compaixao ativa
pelos mais pobres, é gerador de
mudancas positivas. Como os
circulos concéntricos produzidos por
uma pedra atirada na agua, a sua
influéncia alcangara os confins da
terra. Se houver muitos cristaos
assim, havera motivos para esperar
um mundo melhor, com mais amor,
compreensdo, paz, perddo. Nao
caiamos na utopia, porque a
presenca do mal estara sempre
presente até ao fim dos tempos. Mas
€ nossa responsabilidade dar o nosso
contributo para tornar a convivéncia
social mais crista — e,
consequentemente, mais humana.

Ha algumas semanas vi nas
prateleiras de uma livraria de
Yaoundé, capital dos Camardes, um
livro intitulado: Le pire n'est pas
encore arrivé (O pior ainda nao
chegou). Como titulo ndo é muito



emocionante. Com as certezas que a
fé nos da, podemos afirmar que, se
formos fiéis a nossa vocacgao de
cidadaos cristaos no meio do mundo,
o melhor ainda nao chegou. Tudo
depende ao mesmo tempo de Deus e
da nossa correspondéncia livre e
responsavel a graca divina.

Voltar ao indice

[1] cf. Charles. Dickens, A casa
sombria, E-primatur, Lisboa 2018
(publicada inicialmente em Portugal
com o titulo A casa abandonada pelas
Edi¢des Romano Torres).

[2] Sdo Josemaria, Carta 3, n. 46, em
www.opusdei.pt

[3] Ibid., n. 29.

[4] Ibid., n, 45.



[5] Francisco, Fratelli tutti, n.86.
[6] Sdo Josemaria, Carta 3, n. 46.
[7] Francisco, Fratelli tutti, n. 67.

[8] Sdo Josemaria, Carta, 15/10/1948,
n. 28.

[9] Fernando Ocariz, Conferéncia
“Dilatar o coracdo”, 22 de janeiro de
2023.

[10] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 32.

[11] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 53.

[12] S&o Josemaria, Sulco, n. 313.

[13] Artigo “As riquezas da fé”, ABC, 2
de novembro de 1969.

[14] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 114.



[15] Artigo “As riquezas da fé”, ABC, 2
de novembro de 1969.

[16] cf. A. Rodriguez Lufio, La
formazione della coscienza in materia
sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaria
Escrivd, em Romana, janeiro-junho
de 1991, 162-181.

[17] S&o Josemaria, Sulco, n. 275.

[18] S&o Josemaria, Carta 4, n. 3a, em
Cartas I, cit.

[19] Ibid., n. 3c.
[20] Ibid., n. 4c.
[21] Ibid., n. 6d.
[22] Ibid., n. 8c.
[23] Ibid., n. 11a.
[24] Ibid., n. 12a.

[25] Ibid., n. 12e e 12d.



[26] Ibid., n. 13e.
[27] Ibid., n. 24Db, 24c e 24d.

[28] S0 Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 15 de junho de 1974
(Arquivo Geral da Prelatura,
biblioteca, PO4, vol. II, 482).

[29] S&o Josemaria, Carta.3, n. 26b.

[30] S&o Josemaria, Carta 8, n. 1b, em
Cartas I, edicdo critica e comentada,
elaborada por Luis Cano, Rialp,
Madrid 2022.

[31] Ibid., n. 374d.
[32] Ibid., n. 38a.
[33] Ibid., n. 40e.
[34] Ibid., n. 41a.
[35] Ibid., n. 42a.

[36] S0 Josemaria, Carta 29, n. 52,
em Www.escriva.org.



[37] Ibid.

[38] Dicastério para a Doutrina da Fé,
Declaracao Dignitas Infinita sobre a
Dignidade Humana, 08/04/2024, n. 1.

[39] Ibid, n. 7.
[40] Ibid.
[41] Ibid., n. 8.
[42] Ibid.

[43] Sdo Jodo Paulo II, Atravessar o
limiar da esperanca, Planeta, Lisboa,
1994.

[44] Francisco, Fratelli tutti, n. 94.

[45] cf. M. Schlag, entrada Promocion
y desarrollo, no “Diccionario de San
Josemaria”, cit., 1026.

[46] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 52.



[47] S0 Josemaria, Instrugdo, maio/
1935-14/09/1950, nota 146.

[48] S0 Josemaria, Amigos de Deus,
n. 172-173.

[49] Francisco, Evangelii gaudium, n.
200.

[50] S&o Josemaria, Carta 29, n. 52.

[51] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 167.

[52] S&o Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 09/02/1975
(Arquivo Geral da Prelatura,
Biblioteca, P04, 1975, vol. III, 83-84).

Mariano Fazio

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-
o-legado-social-de-sao-josemaria-50-


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/

anos-depois-da-sua-passagem-pela-
america/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/

	A mensagem e o legado social de São Josemaria 50 anos depois da sua passagem pela América

