
opusdei.org

A mensagem e o
legado social de São
Josemaria 50 anos
depois da sua
passagem pela
América

Conferência proferida por
Mons. Mariano Fazio, vigário
auxiliar do Opus Dei, durante a
segunda edição de Be Do Care,
em São Paulo (Brasil), no dia 10
de outubro de 2024

10/01/2025



ÍNDICE

Chamamento universal à
santidade, no meio do mundo,
em todos os âmbitos sociais
Unidade de vida
Formação na Doutrina Social da
Igreja
Sentido de responsabilidade
Amor à liberdade, pluralismo
Capacidade de diálogo
Espírito de serviço. Governar é
servir
Compaixão e ação

Descarregue o texto da
conferência

PDF ►A mensagem e o legado social
de São Josemaria 50 anos depois da
sua passagem pela América.

1. 

2. 
3. 

4. 
5. 
6. 
7. 

8. 

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/A%20mensagem%20e%20o%20legado%20social%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria20250107170150252700.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/A%20mensagem%20e%20o%20legado%20social%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria20250107170150252700.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/A%20mensagem%20e%20o%20legado%20social%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria20250107170150252700.pdf


1. Chamamento universal à
santidade, no meio do mundo, em
todos os âmbitos sociais

A mensagem que São Josemaria
recebeu de Deus no dia 2 de outubro
de 1928 centrou-se no apelo à
santidade no meio do mundo através
do trabalho profissional e das
circunstâncias habituais do cristão.
Todos os cristãos são chamados à
santidade em virtude do batismo, e
para a grande maioria dos homens
não é necessário “sair do lugar” para
tender para ela. O mundo – a vida
quotidiana, com as suas esferas
características de trabalho
profissional, família e deveres do
Estado na sociedade civil – é o 
habitat onde o cristão se identifica
com Cristo. A santificação da vida
quotidiana requer a ajuda da graça e
um relacionamento pessoal com
Deus. Ao mesmo tempo, a própria
vida espiritual está necessariamente
inserida e refere-se às circunstâncias



normais de existir no meio do
mundo.

O Senhor espera que nos
santifiquemos e realizemos um
apostolado na nossa família, no
nosso local de trabalho, nos círculos
de amigos, nas iniciativas sociais em
que estamos envolvidos, na nossa
vila, cidade, região e país. Sempre
com uma visão universal, católica,
que nos faz ver com os olhos da fé
que a influência que podemos
exercer sobre o nosso ambiente pode
chegar aos confins do mundo. Mas
temos de começar com o que temos
entre mãos. Se não aproveitarmos as
nossas circunstâncias imediatas,
cairemos em visões imaginárias que
impediriam toda a fecundidade
apostólica.

Peguemos num exemplo literário.
Em Bleak House, um dos melhores
romances da pena de Charles
Dickens, há uma personagem



grotesca: Mrs. Jellyby. Esta senhora
representa aquelas pessoas que estão
obcecadas em ajudar a todos –
quanto mais longe das suas
circunstâncias vitais esse mundo
estiver, melhor – mas esquecem que
têm pessoas necessitadas ao seu lado,
muitas vezes na sua própria casa, na
sua vizinhança, comunidade ou na
sua própria cidade.

Mrs. Jellyby dedica todas as horas do
dia a escrever cartas, a responder, a
organizar reuniões para ajudar uma
missão em África: Borrioboola-Gha. É
mãe de uma família numerosa, mas
os seus filhos vivem no meio da
desordem e sujidade. Ninguém cuida
deles e, quando exigem a atenção da
mãe, repreende-os por “não se
interessarem pelos grandes
problemas do mundo”. No fundo,
segundo Mrs. Jellyby, os seus filhos
são egoístas. O marido também é
vítima de preocupação pela missão
africana da sua esposa. Vive isolado,



no meio de terríveis problemas
financeiros, sem que ninguém se
importe com ele. Mrs. Jellyby ignora
os problemas familiares, porque a
sua preocupação reside nos pobres
africanos que têm tantas
necessidades materiais e espirituais.
A preocupação, por outro lado, é
ingénua, pois dedica-se a fazer
casacos de lã, que pouco serviriam
no calor tropical de África[1].

Na realidade, a egoísta é ela: o seu
zelo por África é uma escapatória
diante dos problemas e necessidades
comuns de cada dia: preparar a
comida, limpar a casa, manter a
ordem no seio de uma família
numerosa, cuidar de um filho
doente, confortar alguém que está
triste, encorajar uma filha que está
com dificuldades emocionais, apoiar
o marido em momentos de crise
económica, melhorar a convivência
com os vizinhos, etc.



O Senhor chama-nos a santificar a
vida quotidiana, incluindo todos os
aspetos da vida social, com um
saudável realismo sobrenatural.
Queremos mudar o mundo, mas
temos de começar por mudar os
nossos próprios corações e o
ambiente que nos rodeia. Para esta
obra de santificação há duas
condições necessárias: que sejamos
coerentes nas nossas ações com a fé
que professamos, e que nos
formemos suficientemente para
sermos regidos pelos princípios do
Evangelho, que tanto iluminam os
caminhos para alcançar o bem
comum da sociedade. Vamos analisar
essas duas condições.

Voltar ao índice

2. Unidade de vida



Em circunstâncias normais, temos
certamente visto – nas nossas vidas
ou nas dos nossos familiares, amigos
ou vizinhos – inconsistências entre a
moralidade natural ou a doutrina
cristã e as ações na vida social de
muitos católicos. Pessoas que não
respeitam as leis de trânsito, que
mentem na declaração de impostos,
que se fazem eco de calúnias
infundadas ou que simplesmente
tratam com desprezo quem ocupa
um lugar mais humilde na escala
social. Tudo isto representa um
obstáculo evidente à procura do bem
comum com sentido cristão.

Há muitos anos, escrevia o santo
aragonês: «De facto, é frequente,
mesmo entre católicos que parecem
responsáveis e piedosos, o erro de
pensarem que só são obrigados a
cumprir os seus deveres familiares e
religiosos, e dificilmente querem
ouvir falar de deveres cívicos. Não se
trata de egoísmo, mas simplesmente



de uma falta de formação, porque
nunca lhes foi dito claramente que a
virtude da piedade – uma parte da
virtude cardeal da justiça – e o
sentido da solidariedade cristã se
concretizam também neste estar
presente, neste conhecer e contribuir
para a resolução dos problemas que
dizem respeito a toda a
comunidade»[2].

O apelo à santidade no meio do
mundo leva, como uma das suas
consequências mais importantes, a
encarnar o que São Josemaria
chamava “unidade de vida”. As
pessoas que são inconsistentes nas
suas ações com a sua fé podem ser
descritas como homens ou mulheres
com dupla personalidade ou, usando
uma palavra frequentemente citada
nos Evangelhos, pessoas com
duplicidade e engano.

São Josemaria conclui: «É, pois,
necessário imitar Jesus Cristo para O



dar a conhecer com a nossa vida.
Sabemos que Cristo se fez homem
para introduzir todos os homens na
vida divina, para que – unindo-nos a
Ele – vivêssemos individual e
socialmente a vida de Deus»[3]. Note-
se que se fala de viver “socialmente”
a vida de Deus.

Voltar ao índice

3. Formação na Doutrina Social da
Igreja

Acabamos de ver como São
Josemaria destacou que a ignorância
é um dos fatores que explicam a falta
de compromisso social dos católicos.
Junto com a unidade da vida, outra
implicação do chamamento à
santidade no meio das relações
sociais é o conhecimento da Doutrina
Social da Igreja. Citemos
textualmente o santo aragonês: «A



este respeito, digo-vos qual é o meu
grande desejo: gostaria que, no
catecismo da doutrina cristã para
crianças se ensinasse claramente
quais são esses pontos firmes em que
não se pode ceder, ao agir de uma
forma ou de outra na vida pública; e
que, ao mesmo tempo, se afirmasse o
dever de atuar, de não se abster, de
dar a sua colaboração no serviço do
bem comum, com lealdade e com
liberdade pessoal. Este é um grande
desejo meu, porque vejo que, dessa
forma, os católicos aprenderiam
estas verdades desde crianças, e
saberiam praticá-las quando fossem
adultos»[4]. Graças a Deus, isso já é
uma realidade no Catecismo da Igreja
Católica e no Compêndio de Doutrina
Social da Igreja.

O Papa Francisco também se faz eco
desta mesma preocupação. Na
encíclica Fratelli tutti expressa a sua
tristeza pela confusão que muitos
cristãos têm em questões sociais,



como aqueles que apoiam os
nacionalismos fechados, a xenofobia
e o desprezo pelos que são
diferentes. O remédio é a formação:
«A fé, com o humanismo que contém,
deve manter vivo o sentido crítico
face a estas tendências e ajudar a
reagir rapidamente quando elas
começam a insinuar-se. Para isso, é
importante que a catequese e a
pregação incluam de forma mais
direta e clara o sentido social da
existência, a dimensão fraterna da
espiritualidade, a convicção sobre a
dignidade inalienável de cada pessoa
e as motivações para amar e acolher
a todos»[5].

Quem quiser impregnar as
estruturas terrenas com o espírito de
Cristo deve necessariamente formar-
se para não enveredar pelo caminho
errado. O Evangelho ilumina
intensamente a compreensão do
projeto de Deus sobre a organização
social, a família, a economia e a



cultura. Bento XVI falou
frequentemente dos “princípios
inegociáveis” que o cristão coerente
deve defender para aproximar este
mundo o mais possível do plano
divino sobre ele mesmo. Mas se
existem princípios “inegociáveis”, há
também muitas coisas que são
negociáveis, objeto de conversações,
de diálogo, de busca de consenso, etc.
Distinguir as coisas essencialmente
ligadas à fé das coisas discutíveis é
essencial para contribuir para a
construção de uma sociedade cada
vez mais alinhada com os planos de
Deus. E para distinguir corretamente
é preciso formar-se bem.

São Josemaria não pretendia que
todos os cidadãos fossem
profissionais da política ou das
ciências sociais, mas encorajou todos
a terem «um mínimo de
conhecimento dos aspetos concretos
e específicos para o bem comum da
sociedade em que cada um vive, em



determinadas circunstâncias
históricas; também se pode exigir um
mínimo de compreensão da técnica –
das possibilidades reais e limitadas –
da administração pública e do
governo da sociedade, porque sem
este entendimento não pode haver
crítica serena e construtiva, nem
opiniões sensatas»[6].

Em Itália, há um ditado popular que
diz assim: Piove. Governo ladro!!
(Chove. Governo ladrão!). A crítica
fácil, o protesto gratuito, as
exigências exorbitantes, que tanto
estão na ordem do dia na vida
política, na opinião pública e nas
redes sociais, em nada contribuem
para a procura do bem comum.
Seguir o conselho de São Josemaria
de nos formarmos bem e tentarmos
compreender com empatia o mundo
que nos rodeia criaria um ambiente
de paz, justiça e compreensão que
ajudaria o bem social da
comunidade.



Voltar ao índice

4. Sentido de responsabilidade

No Evangelho são numerosos os
apelos que o Senhor dirige aos seus
discípulos para que tomem
consciência da responsabilidade que
lhes corresponde no mundo. O
cristão deve ser sal e luz, fermento
na massa. A parábola dos talentos, na
qual o Senhor nos pede para
fazermos frutificar as nossas
capacidades no serviço aos irmãos,
está entre as mais comentadas pela
tradição da Igreja, pois é sempre um
despertador para evitar a
passividade e a indolência. Lemo-lo
no capítulo 25 de São Mateus, onde
também se encontra a descrição do
Juízo Universal: o Senhor pedirá
contas exatas de como fomos
responsáveis pelo nosso próximo,



especialmente pelos mais
necessitados.

A parábola do Bom Samaritano é
outro despertador da nossa
responsabilidade para com todos. O
Papa Francisco comenta que «esta
parábola é um ícone iluminador,
capaz de manifestar a opção
fundamental que precisamos de
tomar para reconstruir este mundo
que nos dói. Diante de tanta dor, à
vista de tantas feridas, a única via de
saída é ser como o bom samaritano.
Qualquer outra opção deixa-nos ou
com os salteadores ou com os que
passam ao largo, sem se compadecer
com o sofrimento do ferido na
estrada. A parábola mostra-nos as
iniciativas com que se pode refazer
uma comunidade a partir de homens
e mulheres que assumem como
própria a fragilidade dos outros, não
deixam constituir-se uma sociedade
de exclusão, mas fazem-se próximos,
levantam e reabilitam o caído, para



que o bem seja comum. Ao mesmo
tempo, a parábola adverte-nos sobre
certas atitudes de pessoas que só
olham para si mesmas e não
atendem às exigências ineludíveis da
realidade humana»[7].

A unidade de vida e a formação
doutrinal – sempre baseada numa
vida espiritual sincera – fortalecerão
o nosso sentido de responsabilidade
social. Devemos deixar de lado a
passividade, o conforto e carregar
aos ombros este nosso mundo tão
cheio de necessidades, injustiças e
sofrimentos. «O vosso amor por
todos os homens deve levar-vos a
enfrentar os problemas temporais
com coragem, de acordo com a vossa
consciência. Não tenhais medo do
sacrifício, nem de assumir fardos
pesados. Nenhum acontecimento
humano pode ser-vos indiferente;
pelo contrário, todos os
acontecimentos devem ser ocasião



para fazer o bem às almas e facilitar
o seu caminho para Deus»[8].

A principal manifestação do sentido
de responsabilidade social reside no
cumprimento das nossas obrigações
de estado: trabalhar bem, com toda a
perfeição de que somos capazes,
prestar o serviço que os nossos
concidadãos justamente esperam de
nós; criar um ambiente familiar
adequado para formar os filhos nas
virtudes, futuros cidadãos
responsáveis; respeitar as leis e
regulamentos legais válidos para que
a coexistência seja ordenada e
pacífica. Ali o Senhor nos espera e
assim poderemos contribuir
eficazmente para o bem comum.
Mons. Fernando Ocáriz referiu-se à
natureza transformadora do
trabalho: «O trabalho santificado é
sempre uma alavanca para
transformar o mundo, e o meio
habitual pelo qual devem ser
produzidas as mudanças que



dignificam a vida das pessoas, para
que a caridade e a justiça empapem
verdadeiramente todas as relações. O
trabalho assim realizado pode
contribuir para purificar as
estruturas do pecado, convertendo-as
em estruturas onde o
desenvolvimento humano integral é
uma possibilidade real»[9].

Voltar ao índice

5. Amor à liberdade, pluralismo

O bem comum implica criar as
circunstâncias para que cada pessoa
possa alcançar a realização na sua
vida pessoal e nas relações com os
outros. Para isso é necessário
garantir amplas áreas de liberdade.
Este não é o momento de nos
determos em todos os aspetos da
liberdade: apenas salientamos que a
plenitude da vida humana é o Amor



– com letra maiúscula, que se
identifica com Deus – e sem
liberdade não seremos capazes de
amar.

Em muitas sociedades
contemporâneas, a liberdade sofre
uma deterioração preocupante. Ao
impor o que é supostamente
“correto” numa perspetiva fechada
ao espírito, esta liberdade é limitada,
e muitas pessoas caem numa espiral
de medo e silêncio para não ficarem
fora de jogo, como tem acontecido
com a chamada cultura do
cancelamento que os presidentes de
algumas das universidades mais
proeminentes dos Estados Unidos
estão a apresentar. Em algumas
latitudes, impõem-se ditaduras de
um tipo ou de outro, impregnadas de
ideologias totalitárias, que impedem
a expressão de pensamentos que não
coincidam com a doutrina oficial, sob
pena de prisão. Ainda mais graves
são as tentativas de negar a



liberdade religiosa aos cidadãos,
exercendo perseguições sistemáticas
contra aqueles que não partilham o
único credo oficial de uma sociedade
baseada no fundamentalismo. Não se
trata apenas de fundamentalismo
religioso: o laicismo também peca
por totalitário quando impede
manifestações públicas de uma fé
religiosa.

São Josemaria gostava de ar puro e
de água límpida. Onde a liberdade é
negada, o ambiente social fica cheio
de trevas e a água que deveria fluir
livremente para saciar a sede dos
cidadãos estagna e apodrece. Por
isso, uma das características mais
marcantes dos seus ensinamentos – e
não apenas na dimensão social – foi
precisamente o seu amor pela
liberdade. Afirmou fortemente que
existe uma área muito livre na
pessoa humana onde só o
interessado e Deus podem entrar, e
que deve ser sempre respeitada: a



intimidade das consciências. O
respeito irrestrito pelo santuário
íntimo das consciências levou-o a
defender a liberdade em matéria
religiosa. Manteve relações de
amizade autêntica com pessoas de
todas as religiões ou sem qualquer
religião, e esteve disposto a dar a
vida para defender a liberdade das
suas consciências. Manteve uma luta
filial com a Santa Sé para permitir
cooperadores não-católicos, e até
mesmo não-cristãos, no Opus Dei.
Encheu-se de alegria com a
declaração sobre a liberdade
religiosa, Dignitatis humanae, do
Concílio Vaticano II. Parafraseando a
declaração magisterial, afirmava:
«Defendo com todas as minhas forças
a liberdade das consciências, que
significa que não é lícito a ninguém
impedir que a criatura tribute culto a
Deus. Têm de se respeitar os
legítimos anseios de verdade: o
homem tem obrigação grave de
procurar Nosso Senhor, de O



conhecer e de O adorar, mas a
ninguém na terra é lícito impor ao
próximo a prática de uma fé que este
não tem, tal como ninguém pode
arrogar-se o direito de prejudicar
quem a recebeu de Deus»[10].

A par da liberdade religiosa, São
Josemaria defendeu a liberdade de
todos os cristãos defenderem as suas
opiniões em assuntos que Deus
deixou ao livre arbítrio dos homens.
Promoveu um clima vital aberto, em
que todos podiam expressar-se
simplesmente como eram e em que
as opiniões de cada um eram
respeitadas. Detestava a tirania,
«porque é contrária à dignidade da
pessoa humana»[11], e manifestava
grande respeito pelo pluralismo de
opinião, quer se tratasse de questões
políticas, sociais, económicas,
culturais, desportivas: em suma, no
vasto mundo do não-dogmático.
Lemos em Sulco: «Que triste coisa é
ter mentalidade cesarista, e não



compreender a liberdade dos outros
cidadãos nas coisas que Deus deixou
ao juízo dos homens!»[12].

Num artigo publicado no jornal ABC
de Madrid, no dia 2 de novembro de
1969, São Josemaria assim se
exprimia: «Deus, ao criar-nos,
assumiu o risco e a aventura da
nossa liberdade. Quis uma história
que fosse verdadeira, feita de
decisões autênticas, e não uma ficção
ou um jogo. Cada homem tem de
experimentar a sua autonomia
pessoal, com o que isso implica de
acaso, tentativa e erro e, por vezes,
incerteza. Não esqueçamos que Deus,
que nos dá a segurança da fé, não
nos revelou o significado de todos os
acontecimentos humanos. Junto com
as coisas que são totalmente claras e
certas para o cristão, há outras –
muitas – nas quais só é possível a
opinião: isto é, um certo
conhecimento do que pode ser
verdadeiro e apropriado, mas que



não pode ser afirmado com uma
certeza incontestável. Porque não só
é possível que eu esteja errado, mas –
se estou certo – é possível que outros
também estejam certos. Um objeto
que parece côncavo para alguém
parecerá convexo para os que estão
situados numa perspetiva
diferente»[13].

A responsabilidade trazia consigo a
obrigação moral de intervir na vida
da sociedade, deixando ali uma
marca evangélica, respeitando
sempre as opções temporais livres.
«Interpretai, portanto, as minhas
palavras como o que são – afirmou
na famosa homilia no Campus da
Universidade de Navarra –: um
chamamento a exercerdes –
diariamente! não apenas em
situações de emergência – os vossos
direitos; e a cumprirdes nobremente
as vossas obrigações como cidadãos –
na vida política, na vida económica,
na vida universitária, na vida



profissional –, assumindo com
coragem todas as consequências das
vossas decisões, arcando com a
independência pessoal que vos
corresponde. E essa mentalidade
laical cristã permitir-vos-á fugir de
toda a intolerância, de todo o
fanatismo. Di-lo-ei de um modo
positivo: far-vos-á conviver em paz
com todos os vossos concidadãos e
fomentar também a convivência nos
diversos sectores da vida social»[14].

A liberdade em assuntos opináveis é
uma parte essencial do seu espírito
secular e laical. Abominava a
mentalidade de “partido único” e
exigia liberdade de opinião e
decisões responsáveis dos cristãos
nas suas atividades profissionais e
sociais: «Não há dogmas nas coisas
temporais. Não está de acordo com a
dignidade dos homens tentar
estabelecer verdades absolutas, em
assuntos onde cada pessoa deve
necessariamente contemplar as



coisas do seu ponto de vista, de
acordo com os seus interesses
particulares, as suas preferências
culturais e a sua experiência
peculiar. Tentar impor dogmas no
temporal leva inevitavelmente a
forçar a consciência dos outros, a
não respeitar o próximo»[15].

Acrescente-se que, na opinião do
nosso autor, inseparavelmente ligada
a esta consciência da liberdade do
cristão no temporal, estava a
obrigação da formação da
consciência e também a afirmação
do direito-dever da Hierarquia
eclesiástica de pronunciar juízos
morais sobre as realidades temporais
quando a fé e a moral cristã o
exigissem[16].

Voltar ao índice

6. Capacidade de diálogo



O pluralismo social promovido por
São Josemaria implica que se
estabeleça uma “cultura do diálogo”
na sociedade. São Paulo VI dedicou
precisamente ao diálogo a sua
primeira encíclica, Ecclesiam suam. O
fundador do Opus Dei encorajou não
a discutir, mas a trocar opiniões, com
caridade e respeito por quem tem
uma opinião diferente da nossa.
Dialogar requer humildade: não
somos donos da verdade e podemos –
e devemos – aprender com os outros;
é necessária caridade: nunca
podemos maltratar uma pessoa
mesmo que tenhamos a certeza de
que ela está errada; é preciso
compreensão, ou seja, colocar-nos
nas circunstâncias dos outros. Em
suma, no diálogo exercitamos muitas
virtudes cristãs que tornam mais
humana a sociedade em que
vivemos.

Para que o diálogo seja real, é
fundamental permanecer fiel à



própria identidade. A grande maioria
das questões é discutível. Ao mesmo
tempo, existe um núcleo de verdades
– tanto de fé como de ordem natural
– ao qual quem tem a consciência
reta não pode ceder: trata-se da
“santa intransigência”, na expressão
de São Josemaria, ou dos “princípios
inegociáveis” de Bento XVI. Um
ponto de Sulco citado acima termina
assim: «Só na fé e na moral há um
critério indiscutível: o da nossa Mãe,
a Igreja»[17]. Defender estes pontos
inalienáveis com brio não significa
ser fundamentalistas: significa ser
coerentes com a nossa consciência
humana e cristã.

Numa carta enviada aos seus filhos
em 21 de janeiro de 1966, São
Josemaria aprofundou o diálogo que
todo o cristão deve manter na
sociedade, para torná-la mais
humana e, consequentemente, mais
cristã. Vamos reproduzir alguns
trechos desta carta, pois considero



que ela merece ser conhecida e,
sobretudo, aplicada num clima de
tensão como o atual no debate
público, tanto política como cultural
e religiosamente.

Como sempre, o modelo é a vida de
Jesus, que manteve um diálogo
ininterrupto com todos os tipos de
pessoas. «Com a luz sempre nova da
caridade, com um amor generoso a
Deus e ao próximo, renovaremos, à
vista do exemplo que nos deu o
Mestre, o nosso desejo de
compreender, de desculpar, de não
nos sentirmos inimigos de
ninguém»[18]. A nossa atitude deve
ser a de semeadores de paz e de
alegria no mundo, amando e
defendendo a liberdade das almas,
conquistada e respeitada pelo
próprio Senhor.

São Josemaria concebia como
finalidade própria do Opus Dei – mas
podemos aplicá-la a todos os cristãos



– «difundir por todo o mundo a
mensagem de amor e de paz que o
Senhor nos legou; para convidar
todos os homens a respeitar os
direitos da pessoa»[19].

O Fundador descreve um panorama
não muito animador dos tempos que
viveu, muito semelhantes aos nossos:
fala-se muito de paz, mas a paz
caracteriza-se pela sua ausência; fala-
se de democracia e de igualdade, mas
existem castas fechadas e
impenetráveis; clama-se pela
compreensão, mas não se vive, nem
mesmo entre os cristãos. «São
tempos em que os fanáticos e as
pessoas intransigentes, incapazes de
admitirem as razões dos outros, se
acautelam, rotulando as suas vítimas
de violentas e agressivas. Chamou-
nos, enfim, numa altura em que se
fala muito de unidade, e talvez seja
difícil conceber que possa haver
maior desunião, não só entre os



homens em geral, mas entre os
próprios católicos»[20].

São Josemaria aborda um tema
central na atuação dos cristãos na
praça pública: a fidelidade à
doutrina – que chama, como vimos, a
“santa intransigência” – e o
acolhimento e o respeito por todas as
pessoas, inclusive aquelas que estão
no erro: é o “compromisso sagrado”.
E esclarece: «Deveis, porém, ensinar
muitas pessoas a praticar esta
doutrina, pois não é difícil encontrar
algumas que confundem a
intransigência com a intemperança,
e a transigência com a renúncia a
direitos ou verdades que não se
podem negociar»[21].

Os cristãos não podem comprometer-
se com as verdades da fé. O depósito
da Revelação não nos pertence. Se
fossem feitas as mudanças na
doutrina que muitos buscam, com a
boa intenção de que todos



concordaríamos, surgiria uma
espécie de religião vaga e
sentimental, que não seria mais sal e
luz. O cristão deve defender o que a
Igreja ensina em matéria de fé e de
costumes «com o exemplo, com a
palavra, com os vossos escritos, com
todos os meios nobres que estiverem
ao vosso alcance»[22].

A fidelidade à verdade não pode
levar-nos ao desejo de aniquilar
quem comete erros, nem a deixar-
nos levar pela raiva ou a cair no
fanatismo. Não se trata de ser um
“martelo de hereges”. Há que
distinguir entre o erro e a pessoa
errada. Mas no próprio erro deve ser
resgatada a parte de verdade que ele
carrega. «As más ideias não
costumam ser totalmente más; têm
habitualmente uma parte boa,
porque, de outra maneira, ninguém
as seguiria. Têm quase sempre uma
centelha de verdade, que é a sua
bandeira de recrutamento; mas essa



parte de verdade não é delas: é
tomada de Cristo, da Igreja; e,
portanto, são essas ideias boas – que
estão misturadas com o erro – que
devem vir atrás dos cristãos, que
possuem a verdade plena; não temos
de ser nós a ir atrás delas»[23].

O “santo compromisso” leva-nos a
viver com todos, a dialogar com
todos. «Devemos viver, numa
palavra, em conversa contínua com
os nossos colegas, com os nossos
amigos, com todas as almas que se
aproximarem de nós. Essa é a santa
transigência. Poderíamos certamente
chamar‑lhe tolerância, mas tolerar
parece‑me pouco, porque não se
trata apenas de admitir, como um
mal menor ou inevitável, que os
outros pensem de forma diferente ou
estejam no erro. É também uma
questão de ceder, de transigir em
tudo o que é nosso, no que é
opinável, no que, sem tocar no
essencial, poderia ser fonte de



discrepância. Trata‑se, em suma, de
limar asperezas, onde puderem ser
limadas, para criar uma plataforma
de entendimento que proporcione
luz aos que estão errados»[24].

Se faltasse este espírito de abertura,
prestaríamos um mau serviço à
verdade, como aqueles que
«transformam a sua vida numa
cruzada perpétua, numa defesa
constante da fé, mas às vezes
obstinam‑se, esquecendo‑se de que a
caridade e a prudência deveriam
reger esses bons desejos, e tornam‑se
fanáticos. Apesar das suas boas
intenções, o grande serviço que
querem prestar à verdade
desvirtua‑se, e acabam por fazer
mais mal do que bem, defendendo
talvez a sua opinião, o seu
amor‑próprio, a sua estreiteza de
ideias, esquecendo‑se de que a
caridade e a prudência deveriam
reger esses bons desejos, e tornam‑se
fanáticos. Apesar das suas boas



intenções, o grande serviço que
querem prestar à verdade
desvirtua‑se, e acabam por fazer
mais mal do que bem, defendendo
talvez a sua opinião, o seu
amor‑próprio, a sua estreiteza de
ideias. Como o fidalgo de La Mancha,
veem gigantes onde só há moinhos
de vento; tornam‑se pessoas
mal‑humoradas, cáusticas, com um
zelo amargo, de modos bruscos, que
nunca encontram nada de bom, que
veem tudo negro, que têm medo da
legítima liberdade dos homens, que
não sabem sorrir»[25].

Longe desta atitude, a conduta do
cristão no debate público é regida
pela caridade, que tem, entre outras
características, delicadeza no trato,
boa educação, o amor pela liberdade
alheia, cordialidade, simpatia. Por
outro lado, não podemos limitar-nos
a falar ou a dar o bom exemplo: «é
necessário que também escuteis, que
estejais dispostos a ter um diálogo



franco e cordial com as almas que
quereis aproximar de Deus»[26].

São Josemaria encoraja-nos a
compreender todos, a andar de braço
dado com todos, a trabalhar em
conjunto também com pessoas que
estão numa sintonia ideológica
diferente. Para aproximar essas
pessoas da verdade é necessário
fortalecer a nossa formação
doutrinária e regar tudo com a
caridade de Cristo. «Contra quem
estamos? Contra ninguém. Não posso
amar o demónio, mas a todos os que
não forem o demónio – por muito
maus que sejam ou pareçam ser –,
quero‑lhes bem. Não me sinto, nem
nunca me senti, contrário a ninguém
rejeito as ideias que vão contra a fé
ou a moral de Jesus Cristo, mas, ao
mesmo tempo, tenho o dever de
acolher, com a caridade de Cristo,
todos os que que as professarem»[27].



Em 1974, São Josemaria realizou uma
visita pastoral a alguns países da
América do Sul. Na Argentina existia
um clima tenso, de desunião
nacional e de violência fratricida. As
suas palavras ressoaram em voz alta
no coração de milhares de argentinos
que sofriam com esta situação, e que
bem poderiam ser aplicadas a muitas
circunstâncias atuais: «Que semeeis
paz e alegria em todos os lugares;
que não digais nenhuma palavra que
incomode ninguém; que saibais
andar de braços dados com quem
não pensa como vós. Que nunca vos
maltrateis; que sejais irmãos de todas
as criaturas, semeadores de paz e de
alegria»[28].

Voltar ao índice

7. Espírito de serviço. Governar é
servir



A palavra serviço não goza de grande
popularidade. Pelo contrário, a
palavra poder é apresentada como
algo apetecível. Talvez este facto
mostre que vivemos num mundo
secularizado, que se esqueceu de que
reinar é servir. Pelo menos, esta
sempre foi a visão cristã da
autoridade. Quem ocupa uma
posição de responsabilidade na
sociedade – um governante, uma
professora universitária, um pai, etc.
– deve estar consciente de que está
ali para servir os seus súbditos, os
seus alunos, os membros da família.
Muitas vezes vemos o contrário:
considera-se que quem exerce o
poder tem a possibilidade de se
servir a si mesmo. Vê o poder como
propriedade pessoal para prosperar.
Daí surgem fenómenos tão
difundidos nos cinco continentes
como a corrupção política e
económica, a arbitrariedade e os
desejos de se perpetuar no poder. A
história e a literatura – pensemos em



tantos reis nas obras de Shakespeare,
como Macbeth ou Ricardo III –
demonstram-no amplamente. Graças
a Deus, também são numerosos os
exemplos de pessoas que exercem o
poder com autoridade moral, com
suavidade, com respeito, com
espírito de serviço: honram o nome
de “ministros”, palavra que vem do
latim “ministrare”, quer dizer, servir.

Uma das características que São
Josemaria aponta com mais
frequência para a santificação de
todas as dimensões sociais é
precisamente o espírito de serviço.
Toda a tarefa humana honesta tem
como finalidade intrínseca o serviço
aos outros. Serve tanto o médico
como a dona de casa, o varredor
municipal e também o investigador
ou o bancário. O serviço não é algo
acrescentado ao trabalho humano.
«Vamos pensar devagar sobre o que
está nas entranhas do nosso trabalho
profissional. Dir-vos-ei que é uma



única intenção: servir. Porque no
mundo, agora, a importância da
missão social de todas as profissões é
clara: até a caridade se tornou social,
o próprio ensino se tornou social»[29].

Escrivá referia-se ao desejo
sobrenatural de servir a Deus e às
almas que deve reinar no coração de
todos os cristãos, e que também tem
uma dimensão humana: «tenta
alcançar a perfeição cristã no mundo
de forma limpa, com a tua ação
muito livre e responsável em todos
os campos de atividade cívica. Um
serviço abnegado, que não rebaixa,
mas educa, que alarga o coração –
torna-o romano, no sentido mais
elevado da palavra – e leva a
procurar a honra e o bem do povo de
cada país: para que haja cada dia
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
insegurança, mais caridade e mais
paz»[30].



O espírito de serviço leva
necessariamente a pensar nos
outros, a viver aquela chave
antropológica cristã, indicada no n.
24 da Gaudium et Spes: a pessoa
humana realiza-se no dom sincero de
si. É no âmbito das relações sociais
que exercemos esta dedicação aos
outros. «A atuação de cada um de
nós, meus filhos, é pessoal e
responsável. Devemos procurar dar
bom exemplo a cada pessoa e à
sociedade, porque um cristão não
pode ser individualista, não pode
ignorar os outros, não pode viver de
forma egoísta, virando as costas ao
mundo: é essencialmente social,
membro responsável do Corpo
Místico de Cristo»[31].

Segundo a sua visão, se o espírito de
serviço prevalecer na sociedade, a
transformação do mundo – sempre
consciente das limitações humanas –
será uma realidade. «O nosso
trabalho apostólico contribuirá para



a paz, para a colaboração dos
homens entre si, para a justiça, para
evitar a guerra, para evitar o
isolamento, para evitar o egoísmo
nacional e o egoísmo pessoal: porque
todos perceberão que fazem parte de
toda a grande família humana, que
está dirigida pela vontade de Deus à
perfeição»[32]. São Josemaria é um
mestre em alargar horizontes:
mesmo que a nossa tarefa na
sociedade pareça insignificante ou de
pouca importância aos olhos
humanos, podemos mudar o mundo
precisamente a partir daí.

Se todas as esferas sociais constituem
uma oportunidade para contribuir
para o bem comum, para servir, é
evidente que algumas delas são
estratégicas. São Josemaria aponta
em particular para o serviço público,
para a atividade política. «Em todos
os campos onde os homens
trabalham, também deveis estar
presentes, com o maravilhoso



espírito de serviço dos seguidores de
Jesus Cristo, que não vieram para ser
servidos, mas para servir: sem
abandonar de forma imprudente –
seria um erro gravíssimo – a vida
pública das nações, na qual atuareis
como cidadãos comuns, que é o que
sois, com liberdade pessoal e
responsabilidade pessoal»[33]. E
insiste: «A presença leal e
desinteressada no campo da vida
pública oferece imensas
possibilidades de fazer o bem, de
servir: os católicos não podem (...)
abandonar esse campo, deixando as
tarefas políticas nas mãos de quem
não conhece ou não pratica a lei de
Deus, ou dos que são inimigos da sua
Santa Igreja»[34].

Seguindo uma longa tradição de
filosofia política e doutrina social,
cujos representantes mais ilustres
são Platão, Aristóteles, Santo
Agostinho e São Tomás, Escrivá
oferece uma definição de atividade



política: «A política, no nobre sentido
da palavra, nada mais é do que um
serviço para alcançar o bem comum
da Cidade terrena. Mas este bem tem
uma extensão muito grande e,
consequentemente, é no campo
político onde se debatem e ditam leis
da mais alta importância, como as
que dizem respeito ao casamento, à
família, à escola, ao mínimo
necessário da propriedade privada, à
dignidade – aos direitos e deveres –
da pessoa humana»[35].

Nos textos clássicos de filosofia
política é comum encontrar secções
dedicadas às virtudes do governante.
São numerosos os textos de São
Josemaria nos quais recolhe uma
série de conselhos para governar
bem tendo em vista o bem comum.
Por exemplo, saber distribuir
responsabilidades, sem monopolizar
o poder numa só pessoa (cf. Sulco, n.
972); cercar-se de pessoas cultas e
moralmente corretas, e não de



medíocres para se querer destacar
(cf. Sulco, n. 968); tomar decisões
ouvindo os colaboradores, para
evitar visões unilaterais (cf. Sulco, n.
392); nunca julgar ou falar
levianamente sobre pessoas ou
assuntos que o governante
desconhece (cf. Sulco, n. 397); ter a
convicção de que quem governa não
sabe tudo e deve aprender com os
outros (cf. Sulco, n, 388).

Numa carta datada de 1959 e dirigida
aos membros do Opus Dei, deu uma
série de indicações que não
obedeciam às suas ideias políticas
pessoais, mas sim à doutrina social
da Igreja: «Quando tiverdes de
participar em tarefas de governo,
ponde todo o empenho em
promulgar leis justas, que os
cidadãos possam cumprir. O
contrário é um abuso de poder e um
ataque à liberdade das pessoas:
deforma, além disso, as suas
consciências, porque – em tais casos



– têm todo o direito de deixar de
cumprir essas leis, que só o são de
nome»[36].

Ao mesmo tempo, não bastava criar
boas leis, mas fazer com que todos os
cidadãos participassem no bem
comum, e especialmente os mais
fracos: «Respeitai a liberdade de
todos os cidadãos, tendo em conta
que o bem comum deve ser
participado por todos os membros da
comunidade. Dai a todos a
possibilidade de elevar as suas vidas,
sem humilhar uns para elevar os
outros; aos mais humildes
proporcionai horizontes abertos para
o seu futuro: a segurança de um
trabalho remunerado e protegido, o
acesso à igualdade de cultura,
porque isto – que é justo – levará luz
às suas vidas, mudará o seu humor e
facilitar-lhes-á a busca de Deus e de
realidades mais elevadas»[37].

Voltar ao índice



8. Compaixão e ação

Uma das características mais
presentes na cultura contemporânea
é a rejeição de todo o tipo de
discriminação. É algo muito positivo
do ponto de vista cristão, embora
com dor vejamos que muitas vezes
diferentes grupos de pessoas
continuam a ser discriminados,
especialmente os mais fracos ou com
capacidades diferentes. A estes
grupos somam-se aqueles que
consideram que existem verdades
objetivas, ou aqueles que pensam
que esta vida tem sentido, ou aqueles
que ousam professar publicamente a
sua fé: não é estranho que estas
pessoas – muitos dos leitores,
suponho – sejam rotulados de
fundamentalistas, incapazes de
dialogar com aqueles que pensam
diferente ou que constituem um
perigo para a democracia.



Recentemente, um documento da
Santa Sé reafirmou a dignidade de
cada pessoa: «Uma dignidade
infinita, inalienavelmente fundada
no seu próprio ser, é inerente a cada
pessoa humana, para além de todas
as circunstâncias e em qualquer
estado ou situação se encontre. Este
princípio, que é plenamente
reconhecível também pela pura
razão, coloca-se como fundamento
do primado da pessoa humana e da
tutela dos seus direitos»[38].

Para esclarecer possíveis mal-
entendidos sobre o termo dignidade,
o documento explica que podem ser
distinguidas quatro dimensões da
mesma: dignidade ontológica, 
dignidade moral, dignidade social e 
dignidade existencial. A primeira
dimensão é a mais importante. A
dignidade ontológica «compete à
pessoa enquanto tal, pelo simples
facto de existir e de ser querida,
criada e amada por Deus. Esta



dignidade não pode jamais ser
cancelada e permanece válida para
além de todas as circunstâncias em
que os indivíduos venham a se
encontrar»[39]. A dignidade moral
refere-se ao exercício da liberdade
pela pessoa humana. Muitas vezes
abusamos da liberdade e, nesse caso,
comportamo-nos de uma forma “não
digna” da pessoa humana. «A
história atesta que o exercício da
liberdade contra a lei do amor
revelada pelo Evangelho pode
alcançar picos incalculáveis de
maldade provocada aos outros.
Quando isso acontece, encontramo-
nos diante de pessoas que parecem
ter perdido qualquer traço de
humanidade, qualquer traço de
dignidade. A este respeito, a
distinção aqui introduzida ajuda a
discernir propriamente entre o
aspeto da dignidade moral, que pode
ser de facto “perdida”, e o aspeto da
dignidade ontológica, que não pode
jamais ser anulada. E é justamente



em razão desta última que se deverá
trabalhar com todas as forças para
que todos os que cometeram o mal
possam arrepender-se e converter-
se»[40].

A dignidade social refere-se às
condições de vida de uma pessoa.
Pode-se afirmar que existem vidas
“indignas” porque as suas
circunstâncias sociais não respeitam
a dignidade ontológica de que goza
cada pessoa. Falar de uma “vida
indigna” «não indica de nenhum
modo um juízo quanto à pessoa, mas
deseja evidenciar o facto que a sua
dignidade inalienável foi contradita
pela situação na qual é obrigada a
viver»[41]. Por fim, a dignidade
existencial: «com tal indicação, quer
referir-se a situações de tipo
existencial: por exemplo, ao caso de
uma pessoa que, aparentemente
tendo todo o necessário para viver,
por diversas razões tem dificuldade
de viver em paz, com alegria e



esperança. Em outras situações, é a
presença de doenças graves, de
contextos familiares violentos, de
certas dependências patológicas e de
outras dificuldades que levam a
experimentar a própria condição de
vida como “indigna” diante da
perceção da dignidade ontológica
que jamais pode ser obscurecida. As
distinções aqui introduzidas, em todo
o caso, somente recordam o valor
daquela dignidade ontológica
enraizada no próprio ser da pessoa
humana e que subsiste para além de
qualquer circunstância»[42].

São João Paulo II, numa perspetiva
personalista, sublinhou que «a
pessoa é um ser para quem a única
dimensão adequada é o amor»[43]. E
Francisco acrescenta: «Sendo assim o
amor implica algo mais do que uma
série de ações benéficas. As ações
derivam duma união que propende
cada vez mais para o outro,
considerando-o precioso, digno,



aprazível e bom, independentemente
das aparências físicas ou morais. O
amor ao outro por ser quem é,
impele-nos a procurar o melhor para
a sua vida. Só cultivando esta forma
de nos relacionarmos é que
tornaremos possível aquela amizade
social que não exclui ninguém e a
fraternidade aberta a todos»[44].

São Josemaria, seguindo o exemplo
de Jesus Cristo crucificado, dizia que
todo o cristão deveria abrir bem os
braços para abraçar todas as almas.
Considerava que cada pessoa tinha
um valor infinito, pois “valemos todo
o sangue de Cristo”. Utilizando a
terminologia do documento que
acabamos de citar, podemos afirmar
sem erro que, tanto na sua vida como
na sua doutrina, viveu com todas as
suas consequências o respeito pela
dignidade da pessoa humana nas
suas quatro dimensões. Dignidade
ontológica que o levou a defender a
vida desde o momento da conceção



até à morte natural, num apostolado
constante num contexto cultural
onde a mentalidade anti vida já
estava muito desenvolvida; a
dignidade moral, que o levou a
procurar o pecador para aproximá-lo
das fontes da graça, chegando até às
portas do inferno; dignidade social,
despertando a consciência de todas
as pessoas de boa vontade para
promover o desenvolvimento de
todos, especialmente dos mais
pobres, e alcançar um padrão de vida
compatível com a dignidade dos
filhos de Deus; e, por fim, a dignidade
existencial, pela preocupação
constante em acompanhar os sós,
confortar os enfermos, pregar a paz
familiar, etc.

À atitude pessoal de São Josemaria
somava-se o desejo de incutir nos
seus filhos espirituais e em todas as
pessoas a quem chegava a sua
pregação, a responsabilidade de
colaborar na solução dos problemas



sociais. Se o primeiro passo é a
“compaixão” para com os fracos, os
pobres, os discriminados, o passo
seguinte deve ser a “ação”: o cristão –
e todas as pessoas de boa vontade –
não podem ficar de braços cruzados
face às injustiças sociais. O seu amor
a Cristo, que via nos pobres, levou-o
a procurar meios para reverter as
situações de pobreza e miséria de
tantas pessoas nos cinco continentes.
Considerava que, se a vida espiritual
fosse autêntica, deveria
necessariamente conduzir à
proximidade com as pessoas que
sofrem. Caso contrário, cairíamos
numa religiosidade subjetivista, que
conteria um conforto estranho ao
espírito de Cristo[45]. «Não se ama a
justiça –escreveu numa homilia
dedicada a São José – se não se deseja
vê-la também cumprida para com os
outros. Como também não é lícito
encerrar-se numa religiosidade
cómoda, esquecendo as necessidades
dos outros. Quem deseja ser justo aos



olhos de Deus também se esforça
para que a justiça se realize de facto
entre os homens. E não apenas pelo
bom motivo de que o nome de Deus
não seja injuriado, mas porque ser
cristão significa captar e
corresponder a todos os anseios
nobres do homem. Parafraseando
um texto conhecido, do Apóstolo São
João, pode-se dizer que mente quem
afirma que é justo com Deus, mas
não é justo com os outros homens; e
a verdade não habita nele»[46].

Respeitando o pluralismo legítimo
que existe quando se trata de
encontrar soluções técnicas para
resolver as emergências sociais, não
deixou de recordar a todos que uma
parte central do Evangelho é a
predileção pelos pobres e doentes,
que devem gozar dos mesmos
direitos que os outros homens. Sem
meias medidas, afirmou em meados
do século passado: «Nestes tempos de
confusão, não sabemos o que é



direita, nem centro, nem esquerda,
política e socialmente. Mas se por
esquerda entendemos alcançar o
bem-estar dos pobres, para que todos
possam satisfazer o direito de viver
com um mínimo de conforto, de
trabalhar, de ser bem cuidados em
caso de doença, de se divertir, de ter
filhos e poder educá-los, ser velhos e
receber cuidados, por isso estou mais
à esquerda do que qualquer outra
pessoa. Naturalmente, dentro da
doutrina social da Igreja, e sem
compromissos com o marxismo ou o
materialismo ateu; nem com a luta
de classes anticristã, porque nestas
coisas não podemos transigir»[47].

Para São Josemaria há exigências
iniludíveis de justiça e devem ser
procurados todos os meios
adequados para garantir que sejam
respeitadas. Ao mesmo tempo, na
sua visão social impregnada pelo
amor de Cristo, considerou que só a
justiça não basta. «Convencei-vos de



que apenas com a justiça nunca
resolvereis os grandes problemas da
Humanidade. Quando se faz apenas
justiça, não é de estranhar que as
pessoas se sintam feridas: a
dignidade do homem, que é filho de
Deus, pede muito mais do que isso. A
caridade tem de ir dentro e ao lado,
porque dulcifica tudo e tudo deifica: 
Deus é amor. (...) Para se passar da
estrita justiça à abundância da
caridade há todo um trajeto a
percorrer e não são muitos os que
perseveram até ao fim: alguns
conformam-se com chegar apenas
aos umbrais: prescindem da justiça e
limitam-se a um pouco de
beneficência, a que chamam
caridade (…) A caridade, que é como
que um transbordar generoso da
justiça, exige em primeiro lugar o
cumprimento do dever: começa-se
pelo que é justo; continua-se pelo que
é mais equitativo…; Mas para amar
requer-se muita finura, muita
delicadeza, muito respeito, muita



afabilidade; numa palavra, seguir
aquele conselho do Apóstolo: levai as
cargas uns dos outros e assim
cumprireis a lei de Cristo. Então, sim,
vivemos plenamente a caridade,
realizamos o mandato de Jesus»[48].

Ao longo da sua vida, o fundador do
Opus Dei incentivou inúmeras
iniciativas ao serviço dos mais
necessitados: institutos de formação
profissional, dispensários médicos,
escolas agrícolas, centros de
formação de empregadas domésticas,
etc. Ao mesmo tempo, não tinha uma
mentalidade “assistencialista”: os
instrumentos necessários tinham de
ser colocados nas mãos dos mais
necessitados para que pudessem
avançar por si próprios, respeitando
a sua dignidade. Isso significava dar-
lhes formação humana e
profissional, sem esquecer a
formação espiritual, porque então
como agora – é uma denúncia do
Papa Francisco – «a pior



discriminação que sofrem os pobres
é a falta de cuidado espiritual»[49]. O
próprio São Josemaria o disse:
«Filhos da minha alma, não
esqueçais que a miséria mais triste é
a pobreza espiritual, a falta de
doutrina e de participação na vida de
Cristo»[50].

Promoveu também universidades e
escolas de negócios nas quais se
procura promover a
responsabilidade social e o espírito
de serviço, para colocar esta
formação de qualidade ao serviço do
bem comum. Procurou que as
pessoas mais instruídas e com
maiores possibilidades económicas
apurassem a sua sensibilidade social,
produto não tanto de princípios de
filosofia política ou económica, mas
de uma mentalidade conforme aos
sentimentos do Coração de Cristo:
«Um homem ou uma sociedade que
não reaja diante das tribulações ou
das injustiças e se não esforce por as



aliviar, não é um homem ou uma
sociedade à medida do amor do
Coração de Cristo. Os cristãos –
conservando sempre a mais ampla
liberdade quando se trata de estudar
e de pôr em prática as diversas
soluções, segundo um pluralismo
bem natural – terão de convergir no
mesmo anseio de servir a
humanidade. Se não, o seu
cristianismo não será a Palavra e a
Vida de Jesus: será um disfarce, um
embuste feito a Deus e aos
homens»[51].

Não podemos contentar-nos em
resolver problemas pessoais e
familiares. São prioritários, mas
devem constituir a plataforma para
nos fazermos “ao largo” para
procurar todos os homens, para levar
a mensagem de Cristo a cada um. «A
caridade de Cristo – escreve São
Paulo –, nos urge» (2Cor 5, 14). E o
amor implica entrega, abandono de
si, doação sincera de si mesmo. Por



outras palavras, torna as nossas
vidas mais complicadas. Na
Venezuela, num daqueles encontros
massivos que manteve com todo o
tipo de pessoas, respondendo a uma
pergunta sobre a educação dos filhos
em relação aos bens materiais, São
Josemaria destacou:

«Eu os levaria um pouco... por
aqueles bairros da grande cidade de
Caracas. Poria a mão na frente dos
olhos deles e depois tirava-a para que
vissem as barracas, uma em cima da
outra: e já lhes respondeste! Que
saibam que precisam de usar bem o
dinheiro; devem saber geri-lo, para
que todos participem de alguma
forma nos bens da terra. Porque é
muito fácil dizer: estou muito bem, se
não faltou nenhuma necessidade.
Um amigo, um homem com muito
dinheiro, uma vez disse-me: não sei
se sou bom, porque nunca tive a
minha mulher doente, nem fiquei
sem trabalho e sem um cêntimo; não



tive os meus filhos debilitados pela
fome, sem trabalho e sem um tostão;
não me encontrei no meio da rua,
deitado sem abrigo... Não sei se sou
um homem honesto: que teria feito
se tudo isso tivesse acontecido
comigo? Olha, temos de garantir que
isso não aconteça com ninguém; as
pessoas devem estar capacitadas
para que, com o seu trabalho,
possam garantir um mínimo de bem-
estar, ter tranquilidade na velhice e
na doença, cuidar da educação dos
filhos e tantas outras coisas
necessárias. Nada nos outros nos
pode ser indiferente e, do nosso
lugar, devemos garantir que a
caridade e a justiça sejam
promovidas»[52].

* * *

O cristão que, coerente com o
Evangelho e bem formado na
Doutrina Social, procura influenciar
a comunidade, com responsabilidade



social, respeito pela liberdade dos
outros, capacidade de diálogo,
espírito de serviço e compaixão ativa
pelos mais pobres, é gerador de
mudanças positivas. Como os
círculos concêntricos produzidos por
uma pedra atirada na água, a sua
influência alcançará os confins da
terra. Se houver muitos cristãos
assim, haverá motivos para esperar
um mundo melhor, com mais amor,
compreensão, paz, perdão. Não
caiamos na utopia, porque a
presença do mal estará sempre
presente até ao fim dos tempos. Mas
é nossa responsabilidade dar o nosso
contributo para tornar a convivência
social mais cristã – e,
consequentemente, mais humana.

Há algumas semanas vi nas
prateleiras de uma livraria de
Yaoundé, capital dos Camarões, um
livro intitulado: Le pire n'est pas
encore arrivé (O pior ainda não
chegou). Como título não é muito



emocionante. Com as certezas que a
fé nos dá, podemos afirmar que, se
formos fiéis à nossa vocação de
cidadãos cristãos no meio do mundo,
o melhor ainda não chegou. Tudo
depende ao mesmo tempo de Deus e
da nossa correspondência livre e
responsável à graça divina.

Voltar ao índice

[1] cf. Charles. Dickens, A casa
sombria, E-primatur, Lisboa 2018
(publicada inicialmente em Portugal
com o título A casa abandonada pelas
Edições Romano Torres).

[2] São Josemaria, Carta 3, n. 46, em
www.opusdei.pt

[3] Ibid., n. 29.

[4] Ibid., n, 45.



[5] Francisco, Fratelli tutti, n.86.

[6] São Josemaria, Carta 3, n. 46.

[7] Francisco, Fratelli tutti, n. 67.

[8] São Josemaria, Carta, 15/10/1948,
n. 28.

[9] Fernando Ocáriz, Conferência
“Dilatar o coração”, 22 de janeiro de
2023.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 32.

[11] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 53.

[12] São Josemaria, Sulco, n. 313.

[13] Artigo “As riquezas da fé”, ABC, 2
de novembro de 1969.

[14] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 114.



[15] Artigo “As riquezas da fé”, ABC, 2
de novembro de 1969.

[16] cf. A. Rodríguez Luño, La
formazione della coscienza in materia
sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaría
Escrivá, em Romana, janeiro-junho
de 1991, 162-181.

[17] São Josemaria, Sulco, n. 275.

[18] São Josemaria, Carta 4, n. 3a, em 
Cartas I, cit.

[19] Ibid., n. 3c.

[20] Ibid., n. 4c.

[21] Ibid., n. 6d.

[22] Ibid., n. 8c.

[23] Ibid., n. 11a.

[24] Ibid., n. 12a.

[25] Ibid., n. 12e e 12d.



[26] Ibid., n. 13e.

[27] Ibid., n. 24b, 24c e 24d.

[28] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 15 de junho de 1974
(Arquivo Geral da Prelatura,
biblioteca, PO4, vol. II, 482).

[29] São Josemaria, Carta.3, n. 26b.

[30] São Josemaria, Carta 8, n. 1b, em 
Cartas II, edição crítica e comentada,
elaborada por Luis Cano, Rialp,
Madrid 2022.

[31] Ibid., n. 37d.

[32] Ibid., n. 38a.

[33] Ibid., n. 40e.

[34] Ibid., n. 41a.

[35] Ibid., n. 42a.

[36] São Josemaria, Carta 29, n. 52,
em www.escriva.org.



[37] Ibid.

[38] Dicastério para a Doutrina da Fé,
Declaração Dignitas Infinita sobre a
Dignidade Humana, 08/04/2024, n. 1.

[39] Ibid, n. 7.

[40] Ibid.

[41] Ibid., n. 8.

[42] Ibid.

[43] São João Paulo II, Atravessar o
limiar da esperança, Planeta, Lisboa,
1994.

[44] Francisco, Fratelli tutti, n. 94.

[45] cf. M. Schlag, entrada Promoción
y desarrollo, no “Diccionario de San
Josemaría”, cit., 1026.

[46] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 52.



[47] São Josemaria, Instrução, maio/
1935-14/09/1950, nota 146.

[48] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 172-173.

[49] Francisco, Evangelii gaudium, n.
200.

[50] São Josemaria, Carta 29, n. 52.

[51] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 167.

[52] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 09/02/1975
(Arquivo Geral da Prelatura,
Biblioteca, P04, 1975, vol. III, 83-84).

Mariano Fazio

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-
o-legado-social-de-sao-josemaria-50-

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/


anos-depois-da-sua-passagem-pela-
america/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america/

	A mensagem e o legado social de São Josemaria 50 anos depois da sua passagem pela América

