
opusdei.org

A mediação materna

Estudo de Mons. Fernando
Ocáriz, publicado na revista
Romana, onde reflete sobre a
maternidade espiritual de
Nossa Senhora.

01/01/2021

(Reflexão teológica sobre a
Encíclica Redemptoris Mater)*

1. Maternidade espiritual e mediação

2. Mediação participada “em Cristo

3. O mistério da “cheia de graça”



4. Plenitude de graça e mediação
materna

5. Mediação materna e
“recapitulação em Cristo”

(…) A presente reflexão, sem ser um
comentário nem uma exegese da
Encíclica Redemptoris Mater, dela
partirá e nela se vai inspirar.

Como sabemos, João Paulo II
considera o mistério daquela que é a
Mãe de Deus, a Mãe da Igreja e a Mãe
de cada cristão, numa perspetiva
eminentemente bíblica. Nesta
perspectiva, sublinha-se de modo
particular a interdependência que
têm, nos desígnios de Deus, a
plenitude da graça, a maternidade
divina e a maternidade espiritual de
Maria, e também a relação íntima e
constitutiva entre o mistério da Mãe e



o mistério supremo da Santíssima
Trindade.

À luz dessa interdependência e desta
relação materna com Maria, vamos
deter-nos a considerar a mediação,
que é um dos aspetos do mistério da
Mãe a que João Paulo II dedicou uma
particular atenção.

1. Maternidade espiritual e
mediação

Na expressão "feliz aquela que
acreditou", podemos encontrar como
que uma chave que nos abre o acesso
à realidade íntima de Maria: daquela
que foi saudada pelo Anjo como
«cheia da graça». Se como «cheia de
graça» ela esteve eternamente
presente no mistério de Cristo, agora,
mediante a fé, torna-se dele
participante em toda a extensão do
seu itinerário terreno: «avançou na
peregrinação da fé» e, ao mesmo
tempo, de maneira discreta, mas
direta e eficazmente, tornava



presente aos homens o mesmo
mistério de Cristo. E ainda continua a
fazê-lo. Mediante o mistério de
Cristo, também ela está presente
entre os homens. Assim, através do
mistério do Filho, esclarece-se
também o mistério da Mãe»[1].

A presença - participação - de Maria
no mistério de Cristo está, portanto,
intimamente ligada à plenitude da
graça em que essa fé se baseia,
através da qual ela foi participante,
em toda a sua extensão, do itinerário
terreno do seu Filho [2]. A
participação de Maria no "itinerário
terreno" de Cristo atinge o auge na
sua etapa conclusiva, ou seja, no
cume do Gólgota, onde a Mãe foi
associada de modo especial, pela fé e
pelo amor, ao sacrifício do Filho,
através do "sacrifício do seu coração
de Mãe" [3]. Maria "continua a tornar
presente o mistério de Cristo aos
homens ", porque permanece
associada ao Filho na Glória e porque



"coopera com o amor materno" na
"geração e educação" desses irmãos e
irmãs do seu Filho Jesus Cristo [4].

Como João Paulo II explica, em
Maria, "esta maternidade na ordem
da graça resultou da sua própria
maternidade divina" [5], não só
enquanto ela concebeu a carne
assumida pelo Verbo em unidade de
pessoa, mas também enquanto a
maternidade divina foi realizada, por
desígnio divino, na "cheia de graça" 
[6], cujo amor materno "amadureceu
definitivamente aos pés da Cruz,
mediante a sua participação no amor
redentor do Filho »[7]. Com palavras
do Cardeal Ratzinger, podemos dizer
que «junto da cruz, Maria se torna
novamente mãe. Na dor da
compaixão, começa a nova
maternidade, a palavra torna-se
verdadeira: "Amplia o espaço da tua
tenda... porque transbordarás para a
direita e para a esquerda e a tua
descendência tomaráposse das



nações"(Is 54, 2 ss). Assim, a
maternidade de Maria dura até o fim
do mundo» [8].

A maternidade espiritual de Maria é
um aspeto da sua mediação de graça:
em certo sentido, o "primeiro aspeto"
em relação a cada um dos fiéis.
Efetivamente, estes "nascem de
Maria" porque ela é medianeira da
primeira graça da regeneração
sobrenatural. Segundo as conhecidas
palavras de Santo Agostinho, Maria é
"verdadeiramente a mãe dos
membros (de Cristo).... porque....
cooperou com a sua caridade para o
nascimento dos fiéis na Igreja, que
são os membros dessa Cabeça" [9]. E
toda a sua continuada mediação em
relação às outras graças é uma
"mediação materna" [10]. Escreve o
Romano Pontífice: «Efetivamente, a
mediação de Maria está intimamente
ligada à sua maternidade e possui um
caráter especificamente maternal,
que a distingue da mediação das



outras criaturas que, de diferentes
modos e sempre subordinados,
participam na única mediação de
Cristo. Também a mediação de Maria
permanece participada» [11].

Para aprofundar a natureza e o
”conteúdo” da mediação materna de
Maria, é oportuno refletir sobre o seu
caráter participado e,
posteriormente, sobre a sua relação
com a plenitude de graça.

2. Mediação participada "em
Cristo"

De facto, a Encíclica Redemptoris
Mater, retomando e explicando a
correspondente doutrina do Concílio
Vaticano II, insiste especialmente no
caráter "subordinado" e
"participado" da mediação de Maria
em relação à de Cristo [12].



É claro que os conceitos de
participação e subordinação não são
equivalentes; efetivamente, nem toda
a subordinação implica uma
participação, enquanto que toda a
participação implica subordinação
do participante em relação à
totalidade de que participa (quando
se trata de participação
transcendental, e não simplesmente
predicamental, ou seja, quando
aquilo que é participado existe e
permanece na sua plenitude fora dos
participados). Daí que, para
aprofundar o nosso conhecimento
sobre a mediação de Maria, mais do
que analisar diretamente a sua
"subordinação" à de Cristo, é
oportuno considerá-la no seu caráter
de "participação".

Existe certamente um aspeto muito
importante da mediação de Santa
Maria que se explica
suficientemente, do ponto de vista
formal, através da noção de



subordinação: refiro-me à 
intercessão da Mãe diante do seu
Filho, em favor da humanidade. A
este aspeto da mediação se aplica
adequadamente a famosa expressão
de S. Bernardo segundo a qual Maria
é medianeira ad Mediatorem [13].
Não nos vamos deter nesse aspeto,
que não apresenta especial
dificuldade de compreensão [14].

Recordemos antes o facto de muitos
autores (Lépicier, Hugon, Lavaud,
Garrigou-Lagrange, Roschini, Sauras,
etc.) afirmarem que a mediação
materna de Maria Santíssima não se
limita à intercessão, mas que se
estende também à própria doação da
vida sobrenatural, quer dizer, à
doação da graça aos homens. Esta
posição teológica foi ilustrada
principalmente pelo conceito de
causalidade instrumental eficiente:
Maria, na doação da graça, seria
instrumento de Cristo, analogamente
ao modo como a Humanidade de



Jesus é o instrumento da divindade 
[15].

Muitos outros autores rejeitaram esta
interpretação (Lennerz, Merkelbach,
Heris, Terrien, Bittremieux, De la
Taille etc.), sobretudo porque
consideravam que a causalidade
instrumental de Maria na doação
efetiva da graça poderia obscurecer –
de modo diferente da causalidade
instrumental dos sacramentos - o
caráter imediato e único da
mediação de Cristo entre Deus e os
homens: seria - a de Cristo - uma
mediação entre Deus e Maria e,
somente através dela, entre Deus e os
homens. De facto, hoje está
amplamente difundida a opinião de
que a mediação mariana se limitaria
unicamente à intercessão [16].

Contudo, não me parece necessário
adotar a chave da causalidade
instrumental - que apresenta
certamente dificuldades – para



afirmar que a mediação de Maria
não se limita apenas à intercessão,
mas se refere também de alguma
forma à efetiva doação da graça.

Para aprofundar este aspeto do 
mistério da Mãe, é conveniente, como
disse antes, ter em conta a noção de
participação. Efetivamente, João
Paulo II escreve que a mediação de
Maria «é mediação em Cristo», além
de usar frequentemente este termo
para expor a relação da mediação de
Maria com a de Cristo [17].

Como é sabido, o ser em Cristo, na
sua riqueza e pluriformidade, tanto
entitativa como operativa, exprime,
especialmente nas Cartas Paulinas, a
própria essência do cristianismo [18].
E inclui, como seu aspeto mais
radical, a participação na Filiação do
Verbo eterno, participação que é
constitutiva da filiação divina
adotiva [19], mediante a qual os
homens se tornam filhos no Filho,



segundo a expressão tradicional
usada tantas vezes por João Paulo II 
[20].

É importante notar que o facto de
nós sermos filhos do Pai em Cristo,
mediante a participação na Sua
Filiação divina, não diminui nem 
multiplica a Filiação do Verbo. Na
realidade, Cristo continua a ser o
Unigénito do Pai, mesmo sendo o
Primogénito entre muitos irmãos,
porque, com palavras de Scheeben -
cujo centenário da morte será
celebrado dentro de alguns meses -
«nós não somos simplesmente filhos
adotivos, mas membros do Filho
natural. Portanto, como tal, entramos
também realmente nessa relação
pessoal em que o Filho de Deus está
com o Seu Pai. É segundo a verdade,
e não apenas segundo analogia ou
semelhança, que chamamos Pai
nosso ao Pai do Verbo. E
efetivamente, isto não acontece por
uma simples relação análoga, mas



por aquela única e mesma relação
pela qual Ele é o Pai de Cristo. É-o de
um modo semelhante àquele pelo
qual Ele, que é o Pai do Verbo eterno,
é também, pela mesma relação, o Pai
do Homem-Deus na Sua humanidade
(...). De certa forma - conclui
Scheeben -, somos um único Filho do
Pai, com Ele e n’Ele» [21].

A mesma dialética entre o Uno e o
múltiplo se deve também aplicar a
todos os outros aspetos do ser em
Cristo por participação. Por isso, no
que se refere a uma mediação em
Cristo por participação na Sua única
mediação, não há dúvida de que uma
tal mediação participada não
diminui nem multiplica a única
mediação entre Deus e os homens
própria de Jesus Cristo. Trata-se
portanto da participação expressa
em grego, tanto clássico como
neotestamentário, pelo termo 
koinonía: comunhão por
participação, ou participação



enquanto comunhão espiritual de
muitos com algo ou alguém que
permanece único e indiviso [22]. Isto,
na realidade, é aplicável não apenas
à mediação materna de Maria, mas
também a todas as outras mediações
subordinadas, participadas, da
mediação de Cristo.

Mas afirmar que uma das mediações
participadas - a de Maria - é
mediação também na doação efetiva
da graça significa afirmar, in radice,
que Maria participa de alguma
maneira na capitalidade de Cristo, e
isto leva-nos a considerar a conexão
da "mediação materna" com a
"plenitude de graça" a que nos
referíamos no início. Detenhamo-nos
antes, brevemente, na plenitude de
graça de Maria considerada em si
mesma.



3. O mistério da "cheia de graça"

Maria é, já antes da Encarnação, a 
kecharitoméne (Lc 1, 28): a 
gratificata, segundo a versão latina
do Codex Palatinus (e) da tradição
africana; a gratia plena da Vulgata.
Não é possível nem necessário
determo-nos aqui a considerar as
interpretações, antigas e recentes, da
palavra kecharitoméne [23]. De
qualquer maneira, embora só a
exegese de Lc 1, 28 não pareça levar
à ideia de "plenitude" de graça
santificante, mas sim a afirmar que
Maria é chamada pelo anjo
"transformada pela graça", "em
preparação para a divina
maternidade virginal [24], há
indubitavelmente razões seguras,
inclusive cristológicas e
eclesiológicas, para afirmar em
Maria uma peculiar "plenitude de
graça", como o Magistério da Igreja
ensinou em repetidas ocasiões [25].



É tradicional considerar três aspetos
da plenitude de graça de Maria: em
primeiro lugar, a total imunidade de
pecado e a perfeição das virtudes; em
segundo, o que S. Tomás denomina 
refluentia o redundantia da
divinização da alma de Maria na sua
carne; e finalmente, como
consequência disso, a plenitude de
graça faz que Ela seja, em certo
sentido, fonte de graça para os
homens [26].

É interessante notar que S. Tomás
considera a "plenitude de graça" não
só como moralmente conveniente à
dignidade da que tinha sido
predestinada para a maternidade
divina, mas também como uma
especial "continuidade ontológica"
com essa maternidade. De facto,
chega a afirmar que aquele aspeto da
plenitude de graça que ele designa 
redundantia da graça na carne de
Maria foi uma predisposição
específica, decerto não



absolutamente necessária, mas
querida por Deus, para que Ela
concebesse um Homem que era o
Filho de Deus [27].

Assim, do mesmo modo que espírito
e matéria constituem no homem uma
unidade substancial, também em nós
– com palavras de Monsenhor
Josemaria Escrivá – "a divinização
envolve o homem todo, como
antecipação da ressurreição gloriosa"
[28]. Põe-se então a seguinte
pergunta, de forma imediata: qual
pode ser a peculiaridade da 
redundantia da graça na carne, no
caso de Maria? Ou seja, permanece
algum "espaço metafísico" para
conceber uma plena redundância da
graça na carne, que seja
consequência da plenitude da graça e
se dirija, como afirma S. Tomás, à
maternidade divina? Uma plenitude
de redundância deste tipo não parece
outra coisa senão a total santificação
ou deificação da carne na sua



própria materialidade, ainda mais
difícil de entender para nós do que a
deificação do espírito, mas não
impossível. A deificação da carne é,
com efeito, o estado escatológico
definitivo da matéria humana, que já
se realizou em Cristo e na sua Mãe,
na Glória [29].

Por isso, na perspetiva de S. Tomás,
talvez se possa pensar que a
plenitude de graça implicaria uma
certa "deificação escatológica
antecipada" da carne de Maria,
análoga à do Cristo pré-pascal, cuja
carne, segundo S. Tomás, era uma
carne deificada não apenas no
sentido de que pertencia a uma
Pessoa divina, mas enquanto
participava em si mesma dos dons da
divindade da forma mais abundante,
ou seja, em plenitude [30].

Em todo o caso, a especial
santificação de Maria, mesmo que
tivesse sido uma "antecipada



plenitude escatológica", permaneceu
na Terra num estado de "kenosis",
análogo ao da Humanidade do seu
Filho. Efetivamente, são também
palavras do Fundador do Opus Dei:
«se Deus quis, por um lado, exaltar a
sua Mãe, por outro, durante a sua
vida terrena, não foram poupados a
Maria a experiência da dor, nem o
cansaço do trabalho, nem o claro-
escuro da fé»[31]. Um "claro-escuro"
que - com João Paulo II - podemos
considerar, especialmente aos pés da
Cruz do Filho, como «a mais
profunda kenosis da fé na História da
humanidade» [32]. Uma kénosis da fé
que se manifesta particularmente -
nas palavras de D. Álvaro del Portillo
- no facto de, «quando a missão de
Cristo parece terminar com o
fracasso mais absoluto e os
discípulos deixam o Mestre só, a
Virgem Maria caminha com passo
decidido na peregrinação da fé, e
acredita, contra toda a esperança,



que tudo o que Deus disse sobre o
Seu Filho se realizará» [33].

4. Plenitude de graça e mediação
materna

Retomemos agora o discurso da
mediação materna de Maria na
efetiva doação da graça, à luz da
plenitude de graça, já
verdadeiramente consumada na
glória: com a Assunção, de facto,
Maria foi santificada "completa e
totalmente no cumprimento
escatológico» [34]. Antes de mais, é
oportuno lembrar que a graça
sobrenatural, que os homens
recebem de Cristo através da
mediação de Maria, não é um
"objeto" que possa passar de mão em
mão: a graça é um modo de ser
sobrenatural, originado por Deus no
mais íntimo do espírito criado, que



diviniza ou deifica a pessoa e é
inseparável das missões invisíveis do
Filho e do Espírito Santo, mediante
as quais o espírito finito, como diz S.
Tomás, «fit particeps divini Verbi et
procedentis Amoris» [35].

Como sabemos, entre estas duas
missões, que são inseparáveis, há
uma ordem inversa à das processões
eternas. Por outras palavras, o termo
da ação divina ad extra - ação
comum às três Pessoas divinas - é "a
introdução" da criatura na vida
intratrinitária que as missões
incluem: uma "introdução" que
"começa" (não no sentido temporal)
através da união, por participação,
com a Pessoa do Espírito Santo.
União essa que "plasma" no espírito
finito a participação (semelhança e
união) com o Filho, pela qual no
Filho se é filho do Pai [36]. Ou seja,
como escreve João Paulo II: «Ele
mesmo (o Espírito Santo), como
Amor, é o eterno Dom incriado. N'Ele



está a fonte e o início de toda a boa
dádiva para as criaturas» [37].

À luz destas reflexões, surge a
questão: como é possível uma
mediação humana - a de Maria - na
doação da vida sobrenatural, não só
por intercessão, mas também por
efetiva doação ou "distribuição" da
graça, se esta "começa" sempre com a
missão do Espírito Santo? Mais uma
vez, o mistério da Mãe se ilumina
pelo mistério do Filho. Não há
dúvida que Jesus Cristo é, na sua
Humanidade, mediador da vida
sobrenatural para os homens, não
apenas por via de mérito e de
intercessão, mas também por via de
eficiência, na medida em que a sua
Humanidade é "instrumento da
divindade": o organon tes theiótetos,
na famosa expressão de S. João
Damasceno [38]. Por isso, Cristo pode
e deve ser chamado fonte ou
princípio da graça [39]. O que
significa, entre outras coisas, que



Deus quis que, na atual economia, o
Espírito Santo seja "enviado" aos
homens, do Pai, pelo Filho, através
da Humanidade do Filho, plena e
definitivamente glorificada e elevada
ad dexteram Patris [40], com a qual
Santa Maria, depois da Assunção,
está unida, numa koinonía
(comunhão-participação) da mais
alta intimidade e intensidade
compatível com a distinção pessoal.

Portanto, não parece infundado
atribuir um significado mais
profundo que o de uma simples
"apropriação" a expressões
tradicionais como a de Santo André
de Creta, segundo a qual Maria é "a
Mãe de quem provém, sobre todos, o
Espírito" [41]. E é propriamente a
noção de participação, koinonía, que
permite afirmar a participação de
Maria na capitalidade de Cristo e
portanto, a sua mediação na efetiva
doação da graça, sem que isso
permita, de modo nenhum, uma



duplicidade de fontes ou de cabeças,
que sem dúvida se teria de excluir,
tanto por razões dogmáticas, como
pela dialética da participação
metafísica de estrutura
transcendental.

Nesta perspetiva, as afirmações que
apresentam a Virgem como o "colo"
ou o "aqueduto" através do qual nos
chega a graça da Cabeça ou da Fonte,
embora retenham um certo valor
metafórico, são em grande parte
insuficientes. Deveríamos antes dizer
que os homens recebem a graça de
Deus através de Cristo e de Maria,
porque, num sentido muito mais real
e profundo - e por isso, muito mais
misterioso – que o das palavras de
Lucas referentes aos primeiros
cristãos (cf. At 4, 32), Maria é cor
unum et anima una com Cristo.
Assim, como dizia Monsenhor
Escrivá, o cristão encontra em Maria
«todo o amor de Cristo» e, em Cristo,
vê-se «imerso nessa vida inefável de



Deus Pai, Deus Filho e Deus Espírito
Santo» [42].

5. Mediação materna e
"recapitulação em Cristo"

Depois da Assunção, a plenitude de
graça de Maria alcançou certamente
o estado escatológico, estado que,
referido a toda a criação, é descrito
por S. Paulo como resultado da "
recapitulação” (anakefalaíosis) de
todas as coisas em Cristo (cf. Ef 1, 10).
Esta realidade está rodeada de uma
luz que é inacessível para nós: de
facto, «nem olho viu, nem ouvido
ouviu, nem o coração do homem
imaginou o que Deus tem preparado
para aqueles que O amam» (1 Cor 2,
9).

Não é agora o momento de falarmos
na exegese literal ou na
interpretação teológica da



"recapitulação" escatológica de tudo
em Cristo [43]. Contudo, não há
dúvida de que esse é o significado
verdadeiro e sobrenatural - estranho
a qualquer monismo panteísta -
daquele retorno final do múltiplo ao
Uno, que algumas filosofias
vislumbraram de formas
necessariamente inadequadas e, em
vários aspetos, erradas. Uma unidade
com Deus em Cristo que,
conservando a necessária distinção
entre criatura e Criador e a que
existe entre as várias criaturas, tem
como paradigma - no caso da pessoa
humana - a própria unidade da
Trindade divina. Efetivamente, o
Senhor, já referindo-se à vida terrena
dos Apóstolos, vida em que a graça é
incoação da glória, se exprimiu desta
maneira: "como Tu, ó Pai, estás em
mim e Eu em Ti, que eles também
sejam um em nós (...) Eu neles e Tu
em mim, para que eles sejam um» (Jo
17, 21-23).



Este mistério de unidade - de
comunhão - com Deus em Cristo, é o
mistério da Igreja, Corpo de Cristo
(cf. Cl 1, 18) e, de acordo com as
famosas palavras de S. Cipriano , «de
unitate Patris et Filii et Spiritus Sancti
plebs adunata» [44]. Uma Igreja que,
no seu estado escatológico, será «a
plenitude (pléroma) daquele (Cristo)
que se realiza plenamente em todas
as coisas» (Ef 1, 23), porque Cristo
glorioso preencherá (hima plerósei)
todas as coisas (cf. Ef 4, 10), e estas
participarão, «n’Ele, da Sua plenitude
(em auto pepleroménoi)» (Cl 2, 10).

Nos santos, a realidade da glória
escatológica será a realização final,
no espírito e na carne, do ser em
Cristo, específico da vida
sobrenatural. Tal cumprimento já se
realizou em Maria no grau
correspondente à sua plenitude de
graça, que inclui em si a plenitude da
união (koinonia) com Cristo, a todos
os níveis do ser e do operar. Essa 



plenitude de união escatológica,
exclusiva da cheia de graça, é a raiz
da distinção entre a mediação
materna e a mediação dos santos na
glória e dos justos na Igreja terrena, e
é ao mesmo tempo, a raiz da
distinção entre a participação de
Maria na capitalidade de Cristo e
aquela relação mística de comunhão
espiritual entre todos, que é a
Comunhão dos santos.

Pela excecional união da Mãe com o
Filho, culminando na sua
glorificação definitiva depois da
Assunção, «Maria, escreve João Paulo
II, está como que envolvida por toda
a realidade da comunhão dos santos;
e a sua própria união com o Filho na
glória está toda ela direcionada para
a plenitude definitiva do Reino, 
quando a Deus for tudo em todos»». 
[45].

Consequentemente, a união de Maria
com Cristo é a raiz mais profunda do



íntimo vínculo da Virgem Maria com
a Igreja e da sua mediação materna
com a maternidade da Igreja. Não
nos podemos debruçar aqui sobre
esse importante aspeto do mistério
da Mãe [46], mas do que foi
recordado, emerge claramente a
superação da contraposição entre a
chamada perspectiva "cristocêntrica"
e "eclesiotípica" na consideração
teológica da cooperação de Maria
para a salvação dos homens;
superação a que conduz já, de facto,
a orientação mariológica do capítulo
VIII da Constituição dogmática 
Lumen Gentium [47].

Conclusão

Chegados a este ponto, apercebemo-
nos melhor de que se poderiam
considerar outros aspetos do
mistério da mediação materna e
aprofundar ainda mais as reflexões
expostas. De qualquer forma,
gostaria de acabar salientando que,



perante o mistério da Mãe de Deus,
como perante o mistério do próprio
Deus, chega sempre um momento em
que a atitude teologicamente mais
razoável é, segundo as conhecidas
palavras do Pseudo-Dionísio, a de
uma silenciosa veneração: 
«indicibilia (Deitatis) casto silentio
venerantes» [48], sem pretendermos
limitar o mistério àquilo que está ao
alcance da nossa compreensão. Um
"casto silêncio", em que ressoa ainda
o eco sempre presente da saudação
do Anjo Àquela que, cheia de graça, é
Mãe de Deus e nossa Mãe.

Fernando Ocáriz

Professor de Teologia
Fundamental e Dogmática

NOTAS



* Texto da lição inaugural do ano
académico de 1987-88 no Centro
Académico Romano da Santa Cruz
(atualmente:Pontifícia Universidade
da Santa Cruz)

[1] JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, 25-3-1987, nº 19 /
b.

[2] Cf. Ibid., nº 12 / c.

[3] JOÃO PAULO II, Encíclica Dives in
misericordia, 30-11-1980, nº 9 / b. Cf. 
Dominum et vivificantem, 18 -5-1986,
nº 16 / f; Encíclica Redemptoris Mater,
nn. 19, 23, 24.

[4] Cf. JOÃO PAULO II,
EncíclicaRedemptoris Mater, nº 6 / b.

[5] Ibid., nº 22 / b.

[6] Cf Ibid., nº 39 / c-d.

[7] Ibid., nº 23 / c.



[8] J. RATZINGER, Homilia no
Seminário Internacional da Prelatura
do Opus Dei, 14-4- 1987, em
"Romana" 4 (1987/1) 116-117.

[9] Santo Agostinho, De sancta
Virginitate, 6: PL 40, 399.

[10] Cf. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen Gentium,nº 62.

[11] JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, nº 38 /c.

[12] Cf. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen Gentium,nº 62;
JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, nn. 38 / b-c, 40 /
a.

[13] S. BERNARDO, In Dominica infra
oct. Assumptionis Sermo, 2: cit. por
JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, nota (96).

[14] Sobre mediação como
intercessão materna, cf.



especialmente JOÃO PAULO II,
Encíclica Redemptoris Mater, nn. 21 /
c, 40.

[15] Cf., por exemplo, G.M.
ROSCHINI, La Madre de Dios según la
fe y la teología, Ed. Apostolado de la
Prensa, Madrid 1962, vol.I, pp.
647-650.

[16] Cf., por exemplo, J.—H.
NICOLAS, Synthèse dogmatique. De la
Trinité a la Trinité, Ed. Universitaires,
Fribourg - Beauchese, Paris 1985, pp.
553-555.

[17] JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, nº 38 / a.

[18] Cf., por exemplo, M. MEINERTZ, 
Teologia del Nuevo Testamento, Ed.
Fax, Madrid, 2ª ed. 1966, p. 414; A.
WIKENHAUSER, Die Christusmystik
des Apostels Paulus, 2ª ed., Freiburg
1956.



[19] «Deus autem ab æterno
prædestinavit quos debet adducere
in gloriam. Etisti sunt omnes illi qui
sunt participa filiationis Filii eius
»(SAINT THOMAS OF AQUINO, In
Epist. Ad Hebræos, c. Il, lec. 3); cf.
também Epist. ad Romanos, c.I, lec 3.

[20] Cf., por exemplo, JOÃO PAULO II,
Encíclica Redemptoris Mater, nº 8 / d;
Encíclica Redemptor hominis,
4-3-1979, nº 18 / b-c.

[21] M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianismo, Morcelliana, Brescia, 3ª
ed. 1960, p. 378. Sobre este tema, cf.
F. OCÁRIZ, Hijos de Dios en Cristo.
Introducción a una teología de la
participación sobrenatural, Eunsa,
Pamplona 1972; IDEM, La Santísima
Trinidad y el misterio de nuestra
deificación, in "Scripta Theologica" 6
(1974) pp. 363-390; IDEM, La
elevación sobrenatural como re-
creación en Cristo, in "Atti dell'VIII
Congresso Tomistico Internazionale",



Lib. Edit. Vaticana 1981, vol. IV, pp.
281-292; IDEM, Partecipazione
dell'essere e soprannaturale, in
AA.VV. "Essere e libertà. Studi in
onore di Cornelio Fabro", Università
di Perugia, 1984, pp. 141-153. IDEM,
Il Mistero della grazia in Scheeben:
teologo cattolico d'ispirazione
tomista", Libreria Editrice Vaticana
1988, pp. 227-235.

[22] Cf., por exemplo, S.MUÑOZ
IGLESIAS, Concepto bíblico de
Koinonía, en "XIII Semana Bíblica
Española (1952)" C.S.I.C., Madrid
1953, p. 223.

[23] Sobre as diferentes
interpretações dadas pela patrística,
cf. as referências indicadas por João
Paulo II na nota (21) da Encíclica 
Redemptoris Mater. Para um estudo
filológico e teológico, cf. os recentes e
importantes estudos de I. DE LA
POTTERIE, "Kecharitoméne en Lc
1,28. Étude philologique: "Biblica" 68



(1987) 357-382, y Kecharitoméne in Lc
1,28. Étude exégétique et théologique:
"Biblica" 68 (1987) 480-508.

[24] Cf. I. DE LA POTTERIE, art. cit,
especialmente pp. 382, 506-507.

[25] Cf., por exemplo, Pio IX, Ex.
apost. Ineffabilis Deus, 8-12-1854: DS
2800-2801; Leão XIII, Encíclica 
Magnæ Dei Matris, 8-9-1892: AL 12, p.
224; Pio XI, Encíclica Lux veritatis,
25-12-1931: AAS 23 (1931) p. 521;
CONCÍLIO VATICANO II, Const. dogm.
Lumen Gentium, nº 53; JOÃO PAULO
II, Encíclica Redemptoris Mater, nn.
8-11.

[26] Cf. S. TOMÁS DE AQUINO, 
Expositio salutationis angelicæ;
Summa Theologiæ, III q 27, a. 5 ad 1.
Sobre este assunto, cf. C. FABRO, "La
partecipazione di Maria alla grazia di
Cristo secondo San Tommaso:
Ephemerides Mariologicæ" 24 (1974)
pp. 389-406.



[27] Cf. S. TOMÁS DE AQUINO, 
Expositio salutationis angelicæ; in
Evang. Ioan., c. I, lec. X.

[28] JOSEMARIA ESCRIVÁ, Cristo que
passa, Ed.Prumo/Rei dos Livros,
Lisboa, 1997, nº 103.

[29] Sobre a espiritualização e
deificação do corpo no estado
escatológico, cf. JOÃO PAULO II,
Discurso de 9-12-1981: "Insegnamenti
di Juan Pablo II" 4-2 (1981) pp.
880-883. Cf. também F. OCÁRIZ, La
Resurrección de Jesucristo: "Cristo,
Hijo de Dios y Redentor del hombre.
Atas do III Simpósio Internacional de
Teologia da Universidade de
Navarra", Eunsa, Pamplona 1982, pp.
756-761.

[30] Cf. S. TOMÁS DE AQUINO, In III
Sent., D. 5, q. I, 2 ad 6.

[31] JOSEMARIA ESCRIVÁ, Cristo que
passa, cit., nº 172.



[32] JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, nº 18 / c.. S.
Basílio Magno chega a afirmar que a
fé de Maria sofreu no Calvário o
assalto da dúvida (cf. S. BASILIO, 
Epistula 260, 9: PG 32, 965): essa
opinião, embora não seja muito
comum, também não deve
necessariamente excluir-se, porque -
pela própria natureza da fé - a
tentação da dúvida é possível sem a
menor culpa, e é totalmente
compatível com os mais altos graus
de fé.

[33] ÁLVARO DEL PORTILLO, Carta
Pastoral, 31-5-1987, nº 19, cit. p. 74.

[34] J. RATZINGER, La Figlia di Sion,
Jaca Book, Milão 1979, p. 71.

[35] S. TOMÁS DE AQUINO, Summa
Theologiæ, I, q. 38, a. I c. Cf. também
M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, cit. p. 179: "La
missione di una persona divina
consiste nel fatto che la creatura



partecipa di essa (presso i Padri
greci, metoché, koinonía) ".

[36] Cf. M.J. SCHEEBEN, I misteri del
Christianismo, cit., p. 182; E. HUGON, 
Le Mystère de la Très Sainte Trinité,
Téqui, París 1921, pp. 245-246; J.—H.
NICOLAS, Les profondeurs de la
grâce, Beauchesne, París 1968, p. 551.

[37] JOÃO PAULO II, Encíclica 
Dominum et vivificantem, nº 34.
Sobre a graça da adoção filial e da
missão do Espírito Santo, cf. também
o nº 52 da mesma encíclica.

[38] S. JOÃO DAMASCENO, De fide
orthodoxa, III c. 19: PG 94, 1080.

[39] "Christus autem est principium
gratiæ, secundum divinitatem
quidem auctoritative, secundum
humanitem vero
instrumentaliter" (S. TOMÁS DE
AQUINO, Summa Theologiæ III, q. 27,
a. 5).



[40] Cf. F. OCÁRIZ, La Resurrección de
Jesucristo, cit., pp. 766-770.

[41] SANTO ANDRÉ DE CRETA, 
Omelie mariane, Città Nuova, Roma
1987, homilia II, p. 57.

[42] JOSEMARIA ESCRIVÁ, Amigos de
Deus, Lisboa, Diel, 2010, nº 293.

[43] Sobre o significado de 
anakefalaíosis, na História da
exegese de Ef 1, 10, cf. J. M.
CASCIARO, Estudios sobre Cristología
del Nuevo Testamento, Eunsa,
Pamplona 1982, pp. 308-324.

[44] S.CIPRIANO, De oratione
Dominica, 23: PL 4, 553. Cf. CONCÍLIO
VATICANO II, Const. dogm. Lumen
Gentium, nn. 2-4.

[45] JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, nº 41 / d.

[46] Cf. JOÃO PAULO II, Encíclica 
Redemptoris Mater, nn. 42-47. Cf



também H. DE LUBAC, Méditation
sur l'Église, Aubier, Paris 1953, cap.
IX: "L'Église et la Vierge Marie". Para
uma visão de conjunto das relações
entre Maria e a Igreja na patrística,
cf. Y. CONGAR, Marie et l'Église dans
la pensée patristique: "Revue des
Sciences Philosophiques et
Théologiques" 38 (1954) 3-38.

[47] Cf. E. LLAMAS, La cooperación
de Maria a la salvación. Nueva
perspectiva después del Vaticano II:
"Scripta de Maria" 2 (1979) 423-447.

[48] PSEUDO-DIONISIO, De divinis
nominibus, c. I, n. 11, de acordo com
a tradução latina usada por S. Tomás
de Aquino, "In librum Beati, Dionysii
De Divinis Nominibus expositio",
Marietti, Torino-Roma 1950, p. 13 (§
3, 11), diferente da tradução usada
na Patrologia de Migne (cf. PG 3,
590).



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-mediacao-

materna/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mediacao-materna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mediacao-materna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-mediacao-materna/

	A mediação materna

