
opusdei.org

Deixar que sejamos
perdoados: a maior
prova de gratidão

Pedro pergunta como e quando
deve perdoar; Jesus dá a volta à
pergunta e ensina-lhe a deixar-
se perdoar... como o filho
pródigo, que voltou a ser fiel do
modo que lhe era possível:
confiando.

05/02/2024

Pedro está prestes a dar azo a que
Jesus conte uma parábola
surpreendente. Como de costume,



sem papas na língua, lança-se a
perguntar quantas vezes tem que
perdoar ao seu irmão. E para não
tornar a resposta muito difícil ao
Senhor, mostra-se disposto
inclusivamente a fazê-lo sete vezes,
número que na Bíblia indica
plenitude, abundância. André
observa a cena, entre divertido e
curioso. Conhece o irmão e não
consegue habituar-se à sua
espontaneidade. No entanto, acabará
por agradecer a audácia de Pedro,
porque dará oportunidade de escutar
dos lábios do Mestre uma parábola
que é ao mesmo tempo terna e
trágica, mas exatamente por isso
profundamente esperançadora. Jesus
vai exceder com divina
superabundância as previsões mais
otimistas do atrevimento de Pedro.

Esmagado pelas dívidas

A cena é narrada apenas por S.
Mateus e tem toda a vitalidade de



quem conhece bem as moedas e o
seu valor. Um rei decide ajustar
contas com os seus servos. Cheio de
medo, apresenta-se diante dele um
servo que lhe deve dez mil talentos.
Com razão está angustiado com a sua
dívida e só se atreve a pedir um
adiamento. Todavia a bondade do
seu senhor surpreende-o:
«compadecido daquele servo,
mandou-o soltar e perdoou-lhe a
dívida» (Mt 18, 27). Perdoa-lhe tudo e
de imediato. O servo nunca teria sido
capaz de sonhar com algo assim.
Aturdido, abandona o lugar sem
conseguir assimilar tanta
magnanimidade.

Mas o seu desconcerto transfere-se,
amplificado, para os que escutamos o
relato de Jesus. Se a reação do amo
era surpreendente, mais ainda o é a
atitude deste servo com um
companheiro que encontra
casualmente, depois de estar com o
rei: «agarrando-o, sufocava-o,



dizendo: “Paga-me o que me
deves”» (Mt 18, 28). Incapaz de
reconhecer nas súplicas do seu
companheiro as que ele mesmo tinha
pronunciado uns instantes atrás,
mostra-se inflexível e exige o que lhe
corresponde. Não é capaz de perdoar
algo que, comparado com o que se
lhe perdoou a ele, é uma miséria.

Qual é a razão desta insensibilidade
que o impede de agir como o seu rei?
Talvez o que lhe acontece seja não se
ter deixado perdoar
verdadeiramente. A dívida continua
a pesar-lhe. Não consegue ser fiel ao
seu senhor, porque não descobriu o
amor e a alegria de quem lhe
perdoou. Não consegue esquecer a
fortuna que estava a dever; não lhe
cabe no coração um presente tão
grande. Talvez tenha medo de que
tanta bondade o persiga no futuro.
Dez mil talentos são sessenta milhões
de denários. Um jornaleiro teria que
trabalhar cento e sessenta mil anos



para conseguir alcançar essa
quantia...

Encher o céu de alegria

Para mergulhar no oceano da
liberdade divina, para compreender
um pouco porque é que Deus é tão
feliz quando deixamos que Ele nos
perdoe, precisamos das luzes do
Espírito Santo. Só assim podemos
entender como é possível que haja
«no céu maior alegria por um
pecador que se converta do que por
noventa e nove justos que não
precisam de conversão» (Lc 15, 7). S.
Tomás explica que «a Deus
corresponde mais, pela sua infinita
bondade, usar a misericórdia e o
perdão do que castigar. De facto, o
perdão convém a Deus pela sua
natureza, enquanto o castigo é
devido aos nossos pecados»[1]. Ofende
a Deus – podemos dizer: dói-lhe – o
mal que fazemos a nós próprios.
Jesus sofre e assume toda a culpa que



merecemos; lava-nos com o seu
próprio sangue (cf. Ap 7, 14) e
reveste-nos com a sua pessoa (cf. Gl
3, 27).

O Senhor, considerava S. Josemaria,
«fala-nos dos nossos pecados, dos
nossos erros, da nossa falta de
generosidade: mas é para nos
libertar deles, para nos prometer a
sua Amizade e o seu Amor. A
consciência da nossa filiação divina
dá alegria à nossa conversão: diz-nos
que estamos a voltar para a casa do
Pai»[2]. Poderia dizer-se que a nossa
conversão é deixar que Deus possa
portar-se connosco como o Pai que é,
daí que a «maior prova de gratidão a
Deus» consiste em «amar
apaixonadamente a nossa condição
de filhos seus»[3].

Numa ocasião, o Papa Francisco
referiu-se a uma lenda sobre S.
Jerónimo. Conta-se que, depois de ter
passado muitos anos a traduzir a



Bíblia para latim, estava a celebrar a
Noite de Natal na gruta de Belém e
apareceu-lhe o Menino Jesus, que lhe
pediu um presente pelo seu
aniversário. S. Jerónimo começou a
enumerar possíveis prendas, mas o
Menino não ficava satisfeito com
nenhuma. S. Jerónimo perguntou-lhe
então o que é que desejava, ao que
Jesus respondeu: «dá-me os teus
pecados». Esse é, de certo modo, o
melhor presente que lhe podemos
dar. O único que é exclusivamente
nosso, o que tem a nossa
«denominação de origem». E se lhe
entregarmos os nossos pecados, eles
deixarão de nos pesar; deixam de
envenenar a nossa vida. «Ainda que
os vossos pecados fossem como o
escarlate, ficarão brancos como a
neve; ainda que fossem vermelhos
como a púrpura, ficarão como a
lã» (Is 1, 18).

A fidelidade de pedir perdão



Numa das cartas pastorais, o Padre
situa o fundamento da nossa
fidelidade na de Deus. «A fé na
fidelidade divina dá força à nossa
esperança, apesar de que a nossa
debilidade pessoal nos leve às vezes
a não sermos totalmente fiéis, em
pequenas coisas e, talvez nalguma
ocasião, nas grandes. Desse modo, a
fidelidade consiste em percorrer –
com a graça de Deus – o caminho do
filho pródigo (cf. Lc 15, 11-32)»[4].

Porque é que se pode dizer que esse
caminho de volta é parte da nossa
fidelidade? Talvez porque, ao pedir
perdão, aceitamos exatamente que
somos pecadores, que precisamos de
ser salvos. Ignorar o mal que há em
nós conduziria a ficarmos
encerrados na prisão das nossas
fraquezas. Mas Deus estabeleceu um
sacramento que abençoa e torna
possível o nosso caminho de
regresso, a nossa cura.



O simples facto – às vezes não tão
simples – de regressar a casa
significa já amar a Deus duma forma
muito especial. Demonstramos-lhe
que cremos que ele é bom e fiel e
pedimos-lhe que nos volte a dar o
que perdemos, porque longe dele
está-se muito mal. Atrevemo-nos
inclusivamente a pedir-lhe um dom
ainda maior que o que tínhamos
perdido. Deixamos que nos ame,
ainda que não o mereçamos. E como
se isto não bastasse, sabemos que
talvez não seja a última vez que nos
afastamos. Mas aceitamos percorrer
de volta esse caminho sempre que
seja necessário, com prontidão e
alegria, deixando-nos contagiar pela
de quem nos espera ao chegarmos a
casa... ou até antes de chegarmos,
porque Deus não tem paciência para
esperar sentado. Ao deixarmos que
nos perdoe, aceitamos viver em
dívida e agradecemos que ele seja
nosso fiador.



Uma vez regressados, a fidelidade
exigirá «permanecer em contínua
vigília, porque não podemos confiar
nas nossas pobres forças»[5]. Escolhê-
lo a Ele supõe luta, mas aceitar a luta
gera liberdade. E «com a ajuda de
Deus, podemos ser fiéis, avançar no
caminho da identificação com Jesus
Cristo: que a nossa maneira de
pensar, de amar, de ver as pessoas e
o mundo, se tornem cada vez mais a
Sua, através dum permanente
começar e recomeçar»[6].

Primeiro Deus

Em alguns países da América Latina,
utiliza-se um expressão para
manifestar a submissão dos nossos
planos aos de Deus, análoga à forma
clássica Deo volente, ou também «se
Deus quiser». Costuma-se dizer, por
exemplo: «primeiro Deus, amanhã
irei visitar a minha mãe». Deixar-se
perdoar é exatamente dar ao Senhor
o primeiro lugar: que tome a



iniciativa. É aceitar que nos suplante
no amor e, precisamente assim,
corresponder-lhe com um amor
agradecido e à sua medida.

«A vocação cristã, em todas as suas
particulares expressões, é chamada
de Deus à santidade. Chamada do
amor de Deus ao nosso amor, numa
relação em que a fidelidade divina
tem sempre a precedência: “Deus é
fiel” (2Ts 3, 3; cf. 1Cor 1, 9)»[7]. Por
isso, entende-se muito bem que a
nossa fidelidade não seja mais do
que «uma resposta à fidelidade de
Deus. Deus, que é fiel à sua palavra,
que é fiel á sua promessa»[8]. Pedro
pergunta como e até quanto perdoar.
Jesus dá a volta à pergunta e ensina a
deixar-se perdoar. Primeiro, Deus. Se
queremos amar a Deus, ser-lhe fiéis,
espalhar o seu amor e perdoar aos
que nos ofendem, temos que
aprender a deixar que atue em nós a
sua fidelidade a si próprio, à sua
aliança eterna.



O filho pródigo redescobriu que o
único que o amava realmente estava
no lar que ele tinha abandonado.
Voltou a confiar na fidelidade do seu
pai; voltou a ser fiel, do modo que
conseguia sê-lo: confiando (con-
fidens). Todos os que tinham
desfrutado das suas riquezas o
tinham abandonado, mas o pai
continuava a ser seu pai. Já não
merecia ser chamado seu filho,
pensava consigo. Na realidade,
nunca o tinha merecido, porque os
dons não se merecem. Do que se
tratava era de permitir que o pai
continuasse a ser o que sempre tinha
sido: um pai orgulhoso dos seus
filhos. E ainda que não se
apercebesse de tudo isto, atreveu-se
a voltar; atreveu-se a pedir perdão,
porque pressentia as entranhas de
misericórdia de seu pai, ainda que
não imaginasse até que ponto era
amado.



«Que quer dizer construir a casa
sobre rocha?», perguntava-se Bento
XVI numa ocasião. «Construir sobre
rocha quer dizer antes de mais,
construir sobre Cristo e com Cristo
(...). Quer dizer construir com
Alguém que, conhecendo-nos melhor
que nós próprios, nos diz: “És
precioso aos meus olhos, (...) és
estimado, e eu amo-te” (Is 43, 4).
Quer dizer construir com Alguém
que é sempre fiel, ainda que nós
falhemos na fidelidade, porque ele
não pode negar-se a si mesmo (cf.
2Tm 2, 13). Quer dizer construir com
Alguém que se inclina
constantemente sobre o coração
ferido do homem e diz: “Eu não te
condeno. Vai e não voltes a
pecar” (cf. Jo 8, 11). Quer dizer
construir com Alguém que, do alto da
cruz, estende os braços para repetir
por toda a eternidade: “Eu dou a
minha vida por ti, homem, porque te
amo”»[9].



Perdoar a quem está em dívida
para connosco

À pergunta de Pedro sobre os
«termos e condições» do perdão,
Jesus fala-lhe dum rei que não põe
condições: perdoa e basta. Só com
um perdão assim, só com o perdão de
Deus, somos capazes de amar
também nós «até ao extremo» (Jo 13,
1). Perdoar aos outros pode implicar
às vezes uma fidelidade heroica e
extrema à mensagem divina do amor
incondicional a todos os homens. É
reconhecer no outro um dom de
Deus, como S. Paulo, que escrevia aos
Efésios: «não cesso de dar graças por
vós, ao recordar-vos nas minhas
orações» (Ef 1, 16).

Se queremos ser fiéis, o melhor é
pensar, gozar e apoiar-nos na
fidelidade de Deus. «Conforme
vamos avançando na vida espiritual,
seguindo os impulsos do Espírito, que
aprofunda no mais íntimo de Deus,



pensemos na doçura do Senhor, que
bom é em si mesmo. Peçamos
também, com o salmista, para gozar
da doçura do Senhor, contemplando,
não o nosso próprio coração, mas o
seu templo, dizendo com o mesmo
salmista: Quando a minha alma se
aflige, lembro-me de ti»[10].

Cada um pedirá perdão como puder,
mas Deus responde sempre em
grande, personalizando o seu
carinho com cada um. Assim
queremos nós também perdoar, não
de forma automática e fria. A atitude
do pai do filho pródigo é todo um
programa para aprender a fazê-lo.
Perante as palavras do filho, tão
duras consigo próprio, o pai
interrompe-o, com um sorriso que,
sem dizer nada, diz tudo: «Mas, filho,
que dizes...». Ao pai não lhe interessa
aquele discurso, tão solene, tão longe
da realidade do seu amor. Ele só vê o
filho, desvalido, faminto e de
regresso.



Perante a reação do pai, vêm à
memória aquelas palavras de Jesus
sobre os servos fiéis que esperavam,
vigiando, o seu amo: «Em verdade
vos digo que [o amo] se cingirá, fá-los
á sentar à mesa e, aproximando-se,
os servirá» (Lc 12, 37). Se isto já é
insólito, a atitude do pai aqui ainda é
mais, porque o filho tinha-o
desprezado, afastando-se dele e
delapidando a herança. E, como se
não bastasse, o pai enche-o de
presentes, de música, de festa e
oferece-lhe um vitelo cevado. Jesus
não poupa pormenores na sua
narração: o pai lança-se ao pescoço e
abraça-o, apesar do cheiro aos porcos
que tinha estado a guardar. Esteve à
espera dele todo o tempo, não se
esqueceu dele em nenhum momento
e não quer voltar a perdê-lo.

A Virgem Maria nunca teve que
pedir perdão a Deus, mas era muito
consciente de que a sua fidelidade
estava fundada na rocha do Amor de



Deus por ela. Nunca atribuiu a si os
méritos da sua fidelidade: «Fez em
mim grandes coisas o Todo-
poderoso» (Lc 1, 49). Dalgum modo
intuía que lhe tinha sido antecipada
a graça da Paixão e Morte do seu
Filho para a preservar do pecado.
Também ela sentia um dívida
infinita, mas a dívida não a
esmagava: enchia-a de gratidão e,
portanto, de fidelidade. Por isso foi
capaz de nos perdoar que
cravássemos o seu Filho na Cruz. E
de nos acolher, como um presente de
Deus.

[1] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica II-II, q.21, a. 2, c.

[2] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[3] S. Josemaria, Forja, n. 333.



[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 2.

[5] S. Josemaria, Carta, 28/03/1973.

[6] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 3.

[7] Ibid., n. 3.

[8] Francisco, Homilia, 15/04/2020.

[9] Bento XVI, Encontro com os
jovens em Cracóvia, 27/05/2006.

[10] S. Bernardo, Sermão 5 sobre
diversas matérias, 4-5, em Opera
omnia, edição cisterciense, 6, 1 (1970)
103-104.

Diego Zalbidea – Carlos Ayxelà

Photo: Jackson David, Unsplash



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-maior-prova-
de-gratidao/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-maior-prova-de-gratidao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-maior-prova-de-gratidao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-maior-prova-de-gratidao/

	Deixar que sejamos perdoados: a maior prova de gratidão

