
opusdei.org

A justiça

Uma das perguntas que se
ouvem mais frequentemente é:
Que devo a Deus? E a resposta é
muito simples: devemos-Lhe
tudo.

21/05/2020

A conceção clássica de justiça
resumiu-se em poucas palavras com
muito significado: ‘Dar a cada um o
que é seu’. Esta definição supõe que
alguém deve e que alguém dá, ou
seja, que há uma relação entre
pessoas. Por isso, pensar na virtude
da justiça é pensar em relação.



A relação entre pessoas considera
que «Deus criou o homem racional
conferindo-lhe a dignidade de uma
pessoa dotada de iniciativa e do
domínio dos seus atos» [1]. Apenas
quando consideramos a igual
dignidade e a igual liberdade de cada
um é possível dizer que as relações
entre as pessoas são justas. Não pode
haver, por exemplo, relações justas
entre as pessoas se umas são
escravas das outras, já que essa
submissão implica que não se dê
conta de ‘quem são os outros’.

No entanto, «o enunciado ‘dar a cada
um o que é seu’ não expressa tudo o
que a justiça implica nem explica a
totalidade do que é necessário ao
homem para ser justo» [2]. É verdade
que a «justiça é dar a cada um o que
é seu; mas eu acrescentaria que isso
não basta» [3], dizia S. Josemaria.
“Não basta” porque não se trata só de
respeitar os direitos das outras
pessoas, mas também de considerar



que nas relações e justiça ‘o outro
também é pessoa’.

É por esta razão que, ao tratar o tema
da justiça, convém perguntarmo-nos:
a quem devo ou a quem dou? Trata-
se de perguntar pelo sujeito a quem
este tipo de relações se refere. Uma
justiça fundamentada na natureza
das partes e não das leis.

1. Que devo a Deus?

Uma das perguntas que
frequentemente se ouvem é: que
devo a Deus? E a resposta é muito
simples: devemos-Lhe tudo . De facto,
a justiça com Deus ―se é que se pode
chamar assim― é diferente da
justiça com os outros homens. «As
relações entre o homem e Deus não
são relações de justiça em sentido
próprio» [4]. A razão é que está num
nível diferente: a relação é Criador-



criatura e não criatura-criatura. Se
queremos, portanto, saber como
pode ser justa a relação de cada um
com Deus, é necessário que nos
perguntemos: quem é Deus para nós?
Que significa dizer que é Criador? Ou
melhor, que é essencialmente Deus?

S. João diz-nos numa das suas cartas:
«Deus é Amor» (1Jo4, 8). Estas
palavras dão-nos o horizonte para
onde se dirige o modo cristão de
viver a justa relação com Deus. Um
caminho que se encontra inscrito na
mesma natureza do homem: Deus,
que é amor, criou o homem à sua
imagem e semelhança por amor e
deu-lhe a capacidade de responder
amorosamente mediante a sua
liberdade. Pode dizer-se que Deus
quis que o homem realize a sua
vivência existencial da própria
liberdade precisamente através do
ato mais essencial e mais próprio da
natureza divina, que é amar.



É certo que a nossa dignidade se
deve a Deus Criador, o que cria um
vínculo de forte dependência, porque
não nos criamos a nós próprios.Uma
dependência total que não significa
submissão ou escravatura, uma vez
que no momento em que Deus nos
criou, criou-nos livres. Liberdade
humana que é manifestação da
liberdade divina e capacidade de
resposta para que o homem se decida
a corresponder a Deus —que é Amor
— amando.

A Sagrada Escritura mostra-nos que o
homem justo é o homem bom e
santo, ou seja, o homem que, através
da sua vida, no exercício contínuo na
sua liberdade, se decide pelo bem [5].
De facto, assinala-se Israel como um
povo que ama o seu Deus
precisamente porque ao longo da sua
história se decide por Ele, que é o
Bem.



Este caminhar de Israel no percurso
do amor, escolhendo o bem, foi
assumido por Cristo na sua vida. Ele
foi o único verdadeiramente justo
ante Deus porque, sendo Filho de
Deus, fez-se homem para que o filho
do homem fosse filho de Deus. [6].
Cristo, assumindo a natureza
humana no Mistério da Encarnação,
levou a Deus todas as realidades no
Mistério da Redenção. Ele foi o único
justo em sentido pleno e ensinou-nos
o caminho do homem justo [7]: um
caminho humano e divino de doação
e correspondência ao amor de Deus
Pai.

Isto significa que «se Deus é amor e a
experiência do amor é uma
experiência humana, quer dizer que
através do amor acedemos a uma
imagem mais verdadeira de Deus e
dos homens» [8]. Portanto, a relação
entre Deus—que é amor—e os
homens —criaturas criadas por amor
à imagem e semelhança de Deus—



será justa na medida em que
tomemos consciência da nossa
condição de filhos de Deus e, em
consequência disso, atuemos por
amor e para o amor.

2. Que devo aos outros homens?

A segunda pergunta a que queremos
responder é: que devo aos outros?
Neste caso, quando se fala de justiça
entre os homens, é fácil confundir os
deveres que emanam desta virtude
com os da caridade. Um dever de
justiça e um dever de caridade não
são a mesma coisa. É diferente
questionarmo-nos “que devo a uma
pessoa?” e “porque devo preocupar-
me com o próximo?”.

O perigo consiste em atribuir à
caridade «coisas que, na verdade,
pertencem aos mais estritos deveres
de justiça, falsificando assim a



verdadeira natureza dos problemas
sociais, ou em que a insistência sobre
os vínculos mais íntimos leve ao
descuido das exigências mais básicas
da justiça. Por exemplo, os vínculos
de caridade que existem entre quem
encarrega alguém de fazer um
trabalho e quem o cumpre não
podem levar de maneira alguma a
que se pague menos do que é devido
ou a cumprir o trabalho de modo
descuidado» [9]. Impõe-se, portanto,
a necessidade de entender bem a
natureza desta virtude.

O «objeto da virtude da justiça é,
pois, dar a cada um o seu direito, dar
ou respeitar o que é seu e lhe é
devido: a vida, a liberdade, os bens
dos quais é legítimo proprietário, a
fama, etc. Em resumo, pode afirmar-
se que o objeto da virtude da justiça é
o direito, mas entendendo por direito
a coisa justa em si mesma, o justo,
não a lei nem a ciência do direito» 
[10].



Isto realça três características
fundamentais. A primeira é a
alteridade. No sentido mais óbvio,
significa que a justiça é para os
outros e, portanto, requerem-se
sempre duas ou mais pessoas físicas
ou morais. As obrigações e os
deveres que dizem respeito ao
próprio não são objeto da justiça.

No sentido mais profundo, a
alteridade apresenta a pergunta mais
essencial: Quem é o outro? A justiça
representa-se habitualmente como
uma mulher que tem os olhos
vendados.É uma imagem que
pretende salientar a importância de
considerar que “o outro”, seja
simpático ou antipático, conhecido
ou desconhecido, irmão ou
estrangeiro, etc., também é pessoa e
tem a mesma dignidade que nós. Em
consequência, não cabe a aceção de
pessoas, o exercício despótico da
autoridade, a degradação da
reputação dos outros [11], etc., mas



todos devem ser tratados e
considerados como o que são:
pessoas com a mesma dignidade de
todos os outros [12].

A segunda característica mostra que
na justiça existe um ‘débito em
sentido estrito’. A justiça exige que se
dê a cada um o que é estritamente
seu. Alguns exemplos da atitude
própria de um homem justo no
âmbito do trabalho consistem em
esforçar-se para não atrasar os
outros, aproveitar as horas que se
têm, pagar pontualmente, etc. Pelo
contrário, comportamentos como
reter o salário dos trabalhadores,
roubar, defraudar ou não pagar as
dívidas são contrários à virtude da
justiça precisamente porque não se
dá o que é devido. [13]. «Por isso, ‘o
outro’ pode exigir e reivindicar
ativamente o cumprimento do dever
da justiça da nossa parte e a
comunidade política pode
legitimamente usar a coação para



que o dever da justiça seja
cumprido» [14].

A terceira característica consiste na
igualdade. Salienta que o
cumprimento do dever da justiça
restabelece a igualdade entre duas
pessoas. Quando se encarrega
alguém de um trabalho e se paga
depois de o obter, restabelece-se a
igualdade. A justiça só se pode dar
entre pessoas que se encontram num
plano de igualdade fundamental, ou
seja, se se considera que ‘o outro é
pessoa’.

Estas três características «realçam
que a justiça implica
fundamentalmente reconhecer que
qualquer homem, pelo facto de ser
homem, tem a mesma personalidade,
subjetividade e dignidade
fundamental» [15].

O caminho que S. Josemaria ensina
para a prática da justiça nas suas três
características implica, em primeiro



lugar, «cumprir os próprios deveres» 
[16]. Deveres que se manifestam nas
ocasiões mais normais da própria
vida—os que vêm dos contratos e
convenções que se acordem; a
atenção à família; a atenção ao
trabalho e as implicações que traz; a
atenção à comunidade de vizinhos,
aos amigos, às iniciativas, etc.— e
pelas quais se concretiza a
consideração pelos outros. Esta
forma de viver a justiça tem como
fundamento dar-se conta de ‘quem
são os outros’ e dar-lhes o que se lhes
deve.

O âmbito familiar é um lugar
privilegiado para começar a viver a
virtude da justiça. Por exemplo, o
reconhecimento do cansaço de cada
um dos esposos no fim de um longo
dia de trabalho faz parte da virtude
da justiça. A consequência disto será
a prática de algumas características
próprias da virtude da caridade,
como a amabilidade ao falar e ao



pedir ajuda. Outros exemplos da
virtude da justiça na família são o
respeito dos filhos pelos pais e pelos
avós, a colaboração no que se refere
à atenção aos filhos e nas tarefas de
casa, dedicar o tempo necessário aos
filhos em função das circunstâncias
próprias de cada um, etc.

3. O que devo a Deus, devo aos
outros?

Poderíamos ainda fazer uma última
pergunta: Devo aos outros o que
devo a Deus? O reconhecimento da
intrínseca união que há entre a justa
relação com Deus e a justiça em
relação aos outros homens leva a se
perceba firmemente que «quando há
amor de Deus, o cristão também não
se sente indiferente perante a sorte
dos outros homens» [17] . Por isso,
«não se ama a justiça se não se ama



vê-la cumprida em relação aos
outros» [18].

A inseparabilidade entre o que se
deve a Deus—adorá-Lo, obedecer-
Lhe e amá-Lo; entregar-Lhe tudo o
que somos e temos, porque tudo é
seu—e o que deve ser a justiça no
que concerne aos homens —não só
dar a cada um o seu direito, mas
também valorizá-lo e apreciá-lo
como pessoa—, influencia o modo
cristão de viver a justiça com os
outros. Por um lado, saber que Deus
nos deu tudo e nos ama leva a querer
amar os outros como Deus os ama.
Esta é a medida que estabeleceu
Cristo: «Amai-vos uns aos outros
como Eu vos amei» [19]. Por outro
lado, ser justo diante de Deus, amá-
Lo, significa também ser justo com os
outros homens e querer um mundo
mais justo.

O Magistério da Igreja repetiu-o em
numerosas ocasiões, quando insiste



que o convívio pacífico se apoia
necessariamente na justiça e na
caridade. Uma sem a outra não é
suficiente. S. João Paulo II referia-se
a isto ao dizer que «a experiência do
passado e do nosso tempo demonstra
que a justiça por si só não é
suficiente» [20].

O trabalho é, nos ensinamentos de S.
Josemaria, o lugar onde se
harmoniza a prática da justiça e da
caridade. Um caminho no qual se
destaca a inseparabilidade entre o
homem justo diante de Deus e o
homem justo com os outros. Assim o
resumiu claramente quando dizia
que um dever básico da justiça
consistia em trabalhar bem: «Esse
trabalho que ocupa os nossos dias e
as nossas energias tem que ser uma
oferenda digna para o Criador» [21],
e uma tarefa que melhore a vida dos
homens. São muito vastos os campos,
aspetos e detalhes que podem ajudar
a viver este caminho [22]. A reflexão



pessoal de cada um pode ajudar a
entrar nesse caminho.

Ignacio Ramoneda Pérez del Pulgar

Tradução de Maria Inês Moreira

[1]Catecismo da Igreja Católica, n.
1730.

[2]M. A. Ferrari, Justicia, en J. L.
Illanes (ed.), Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Pamplona 2013, p. 705.

[3]S. Josemaria, Amigos de Deus, nº
83

[4]Á. Rodríguez Luño, Scelti in Cristo
per essere santi, III: Morale Speciale,
EDUSC, Roma 2008, p. 39.

[5]«‘Justo’ é o ‘homem bom’ porque
cumpre a lei divina (Pr 10, 28; Sb 3,
10; etc.); o ‘justo’ por excelência será



o Messias (Is 45, 8; 53; Sb 2, 18);
‘aquele que é justo pratica a justiça e
o direito’ (Ez 18, 5); há sinonímia
entre justiça e santidade (cfr. Mt 3,
15; 5, 6-10; 6, 1-33, 15, 20; 21, 32);
‘justo’ é o homem bom, fiel a Deus
(cfr. Mt 23, 34; Lc 1, 6; Hch 10, 22; 2 P
2, 8); o ‘justo’ por excelência é Jesus
Cristo (cfr. Mt 27,19; Lc 23, 47; Hch 3,
14)» (Ferrari, Justicia, p. 706).

[6]Cf. Athanasius de Alexandria, De
Incarnatione, 54, 3 (PG 25, 192B).

[7]Cf. Concílio Vaticano II, 
Constituição pastoral Gaudium et
Spes, 7-XII-1965, «AAS» 58 (1966) n.
22.

[8]I. Adeva Martín, Caridad-Amor, en 
Diccionario de Teología.

[9]Rodríguez Luño, Scelti in Cristo,
III, p. 43.

[10]Ibíd., p. 37.



[11]Catecismo da Igreja Católica, nn.
2493-2499.

[12]«Ouvi a causa dos vossos irmãos,
e julgai justamente entre o homem e
seu irmão, e entre o estrangeiro que
está com ele. Não discriminareis as
pessoas em juízo; ouvireis assim o
pequeno como o grande; não
temereis a face de ninguém, porque
o juízo é de Deus. porém a causa que
vos for difícil fareis vir a mim, e eu a
ouvirei» (Dt 1, 16-17).

[13]Catecismo da Igreja Católica, n.
2240.

[14]Rodríguez Luño, Scelti in Cristo,
III, p. 38.

[15]Ibíd.,III, p. 39.

[16]Ferrari, Justicia, p. 706.

[17]Ibíd., n. 67.

[18]S. Josemaria, Cristo que passa, nº
52.



[19]Jo13, 34b.

[20]João Paulo II, Carta Encíclica
Dives in Misericordia (20-XII-1980),
«AAS» 72 (1980) n. 12.

[21]S. Josemaria, Amigos de Deus, nº
55

[22]Cf. Fernández Carvajal, F., Pasó
haciendo el bien, Palabra, Madrid
2016.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-justica/
(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-justica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-justica/

	A justiça

