
opusdei.org

A Humildade, fonte
de alegria

A humildade é uma nota
distintiva básica, um dos
fundamentos da autêntica vida
cristã, porque é a "morada da
caridade". Publicamos um texto
espiritual sobre esta virtude.

22/03/2008

Ninguém jamais viu Deus [1],
afirma a Sagrada Escritura.
Enquanto vivemos na terra, não
possuímos um conhecimento
imediato da essência divina. Entre
Deus e o homem há uma distância



infinita, e só Ele, adequando-se à
condição do ser humano, permite
transpô-la por meio da sua
Revelação. Deus manifestou-se aos
homens na Criação, na história de
Israel, nas palavras que dirige
através dos profetas e, finalmente, no
seu próprio Filho, que é a Revelação
última, completa e definitiva, a
própria epifania de Deus: Quem Me
viu, viu também o Pai [2].

Um Deus que se faz homem! É
surpreendente. Um Deus que, em
Cristo, vê e se deixa ver, ouve e se
deixa ouvir, toca e deixa-se tocar;
rebaixa-se à condição humana e
serve-se dos sentidos para nos fazer
entender a chamada à intimidade do
seu amor, à santidade. O assombro
perante a Encarnação do Verbo
move-nos a contemplar com
veneração as acções, os gestos e as
palavras de Jesus. Quando actuamos
assim, descobrimos que tudo na vida
de Cristo, desde o seu nascimento até



à morte na Cruz, está repleto de
humildade, porque sendo de
condição divina, não reivindicou o
direito de ser igual a Deus, mas
aniquilou-Se a Si mesmo, tomando
a forma de servo, tornando-Se
semelhante aos homens; e tido
pelo aspecto como homem,
humilhou-Se a Si mesmo, fazendo-
se obediente até à morte, e morte
de cruz! [3].

A HUMILDADE, MORADA DA
CARIDADE

A mensagem do amor de Deus
chegou a nós por meio do
abatimento do Filho. A humildade é
uma nota distintiva básica, um dos
fundamentos da autêntica vida
cristã, porque é a morada da
caridade. Santo Agostinho afirma:
«Se me perguntais o que é mais
essencial na religião e na disciplina
de Jesus Cristo responderei que o
primeiro é a humildade, o segundo a



humildade, e o terceiro a
humildade»[4]. A humildade do
Verbo encarnado, além de mostrar a
profundidade do amor de Deus por
nós, ensina-nos o caminho real que
nos conduz à plenitude do amor.

A vida cristã consiste na
identificação com Cristo. Só na
medida em que nos unimos a Ele
somos introduzidos na comunhão
com o Deus vivo, fonte de toda
caridade, e nos tornamos capazes de
amar os outros homens com o
mesmo amor com que Ele nos amou
[5]. Ser humilde como Cristo significa
servir a todos, dando a morte ao
homem velho, às tendências que o
pecado original desordenou na nossa
natureza. Por isso, o cristão entende
que «as humilhações, aceites por
amor, são suaves e doces, são uma
bênção de Deus» [6]. Quem as recebe
assim, abre-se a toda a riqueza da
vida sobrenatural e pode exclamar
com São Paulo: renunciei a todas as



coisas e considero-as como esterco,
para ganhar Cristo e ser
encontrado n'Ele [7].

AS CAUSAS DO DESASSOSSEGO

A soberba produz somente
inquietação e insatisfação, em
contraste com o profundo gozo
interior que provém da humildade. A
soberba orienta as coisas para o
próprio eu e analisa todos os
acontecimentos com uma
perspectiva exclusivamente
subjectiva: se as coisas agradam ou
não, se trazem uma vantagem ou se
exigem esforço... E não considera se
se trata de algo bom em si mesmo ou
para os outros. Aquele egocentrismo
leva a julgar o modo de actuar ou de
pensar dos outros de acordo com as
próprias categorias, e a mover-se
com a pretensão, mais ou menos
explícita, de que os outros devem
comportar-se como eu desejo. Isto
explica porque é que um homem



soberbo é vítima de frequentes
aborrecimentos quando acha que
não o consideram suficientemente,
ou fica triste ao perceber os seus
próprios erros ou que os outros têm
melhores qualidades.

Quando alguém se deixa levar pela
soberba, ainda que procure a sua
própria complacência, sempre
alberga um ponto de desassossego. O
que lhe falta para ser feliz? Não lhe
falta nada porque tem tudo. E tem
tudo, porque perdeu de vista o
fundamental: a sua capacidade de
dar-se aos outros. O seu
comportamento forjou um modo de
ser que lhe dificulta encontrar a
verdadeira felicidade. Assim o
advertia o Fundador do Opus Dei:
«Se alguma vez vos sentis incómodos
e notais que a alma se enche de
intranquilidade, isso pode significar
que estais centrados em vós mesmos
(...). Meus filhos, se estiverdes
centrados em vós mesmos, não só



ides por um mau caminho, como
além disso perdereis a felicidade
cristã nesta vida» [8].

A soberba é sempre um eco daquela
primeira rebelião com que o homem
tentou suplantar Deus, perdendo,
como consequência, a amizade com o
Criador e a harmonia consigo
mesmo. O indivíduo orgulhoso confia
tanto nas suas potencialidades que
chega a esquecer que a sua natureza
necessita de redenção. Por isso fica
desconcertado não somente perante
a doença física, mas até mesmo
perante a inevitável experiência dos
limites, defeitos e misérias; podendo
inclusivamente chegar ao desespero.
Vive de tal modo apegado aos seus
próprios gostos e opiniões que não
consegue apreciar nem valorizar
positivamente uma visão diferente
da sua. Por isso não consegue
resolver os seus conflitos interiores e
está sujeito a frequentes
discordâncias com os outros. Esta



dificuldade de submeter-se a outras
vontades leva-o também a não
aceitar a vontade de Deus.
Convencer-se-á facilmente da
impossibilidade de que Deus lhe peça
aquilo que ele não deseja e pode
suceder inclusivamente, que a
própria consciência de ser uma
criatura dependente de Deus se
converta para ele num motivo de
ressentimento.

A FORÇA ATRACTIVA DA
HUMILDADE

Por outro lado, para a pessoa
humilde, confrontar-se com a
vontade de Deus é causa de alegria.
Mais ainda, é o único motivo de
verdadeiro júbilo. Certamente, ao
pôr-se diante d’Ele, descobre a sua
finitude e a sua pequenez. Mas a sua
condição de criatura, longe de ser
uma ocasião de tristeza ou
desespero, é fonte de íntima alegria.
A humildade é uma luz que leva o



homem a descobrir a grandeza da
sua própria identidade – como ser
pessoal capaz de dialogar com o seu
Criador – e a aceitar – com completa
liberdade – a sua dependência d’Ele.

A alma da pessoa humilde sente uma
grande plenitude interior quando
percebe que o Ser absoluto é um
Deus pessoal de magnificência
infinita, que nos criou, nos mantém
na existência, e se nos revela com um
rosto humano em Jesus Cristo.
Conhecer a generosidade divina e a
sua condescendência para com as
suas criaturas leva a pessoa humilde
a desfrutar – contemplando a beleza
das coisas criadas onde descobre um
reflexo do amor de Deus – e a sentir-
se movida a compartilhar com os
outros aquele permanente
deslumbramento.

As reacções do soberbo e do humilde
perante o chamamento de Deus são
também muito diferentes. O soberbo



esconde-se numa atitude de falsa
modéstia, alegando que tem poucos
méritos, porque não quer renunciar
ao mundo que construiu para si. A
pessoa humilde, pelo contrário, não
se detém a julgar se é demasiado
pouca coisa para alcançar a
santidade. Basta-lhe identificar o
convite para entrar em comunhão
com Deus para o aceitar com alegria,
por muito que isto a surpreenda.

Os que lutam para ser
verdadeiramente humildes – como é
o caso dos santos – adquirem uma
personalidade atraente. Com o seu
comportamento habitual conseguem
criar à sua volta um remanso de paz
e de alegria, porque reconhecem o
valor dos outros. Apreciam-nos de
verdade e, por isso, nas suas
conversas quotidianas, na vida em
família ou no relacionamento com os
colegas e amigos, sabem
compreender e desculpar. O
interesse em ajudar e conviver com



todos é aquilo que os move. São
capazes de reconhecer o que devem
aos que os cercam, sem pretender
nem reclamar direitos. Numa
palavra, ao seu lado toca-se o amor
de Deus que anima as suas vidas.
Todos notam a sua confiança: não se
sentem julgados, mas queridos.

RECOMEÇAR A APRENDER A SER
HUMILDES

A causa do desassossego ou do
pessimismo que às vezes nos
invadem, não se encontra
normalmente na pequenez humana
ou no esforço que devemos realizar
diante de uma determinada tarefa,
mas em ver as coisas com uma
perspectiva demasiadamente
centrada no eu. «Por que é que nós,
os homens, nos entristecemos?»,
perguntava São Josemaria. E
respondia: «Porque a vida na terra
não se desenvolve como nós
pessoalmente esperávamos, porque



surgem obstáculos que impedem ou
dificultam que levemos a cabo o que
pretendemos» [9].

É possível experimentar uma certa
sensação de tristeza perante as
dificuldades pessoais ou alheias;
perante os defeitos próprios
observados com mais rigor do que no
passado ou que se julgavam
superados; perante a possibilidade de
alcançar objectivos profissionais ou
apostólicos perseguidos com
entusiasmo e esforço durante muito
tempo. Também é possível sentir a
rebeldia por não querer aceitar
alguns acontecimentos ou
circunstâncias que nos contrariam
ou nos fazem sofrer. Sempre, mas
especialmente em tais momentos, é
necessário – como aconselhava D.
Álvaro del Portillo numa das suas
cartas – renovar o propósito de
recomeçar a aprender a ser humildes
[10]: «pedindo ao Senhor a
humildade – a sua humildade – e



recorrendo à Virgem Maria para que
nos ensine e nos dê forças». Este é o
sentido das palavras do Senhor: 
vinde a mim todos os que estais
cansados e sobrecarregados, e eu
vos aliviarei. Tomai sobre vós o
meu jugo, e aprendei de mim que
sou manso e humilde de coração, e
achareis descanso para as vossas
almas. Porque o meu jugo é suave
e a minha carga leve [11]. Por isso a
alma enamorada aprende a ser
humilde, cada dia, na oração: «A
oração é a humildade do homem que
reconhece a sua profunda miséria e a
grandeza de Deus, a Quem se dirige e
adora, de maneira que tudo espera
d’Ele e nada de si mesmo» [12]. A paz
só é recuperada quando uma pessoa
em vez de raciocinar e reflectir
apenas em si própria sobre o que lhe
acontece, procura deixar de lado as
preocupações e se volta para Cristo.

«Alma calma» [13]. Estas palavras,
muito apreciadas pelo Fundador do



Opus Dei, sintetizam todo um
programa de vida em que a alma,
contando com a graça divina,
enfrenta qualquer dificuldade com
vigor e prudência. Quando se vive
assim, cumpre-se o que São
Josemaria ensinava: «Todas aquelas
contradições, que tantas vezes nos
fizeram sofrer, não foram a causa da
perda da alegria e da paz em
nenhum momento, porque pudemos
experimentar como o Senhor tira
doçura –mel saboroso –das rochas
áridas da dificuldade: de petra,
melle saturavit eos (Sal 80,
17)» [14].

A nossa Mãe Santa Maria mostra-nos
a necessidade de sermos humildes
para vivermos perto de Deus. Ela é
modelo de alegria, precisamente
porque também é modelo de
humildade: A minha alma glorifica
o Senhor; e o meu espírito exulta
de alegria em Deus meu Salvador,



porque olhou para a humildade da
Sua serva [15].

Notas:

[1] 1 Jo 4, 12

[2] Jo 14, 9

[3] Fl 2, 6-8

[4] Santo Agostinho, Epist. 118, 22

[5] Cf. Rom 5,5

[6] São Josemaria, anotações tiradas
numa meditação, 25/12/1973

[7] Fl 3, 8-9

[8] São Josemaria, anotações tiradas
numa meditação, 25/12/1972

[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
108

[10] D. Álvaro del Portillo, Carta
1/5/1990



[11] Mt 11, 28-30

[12] São Josemaria, Sulco n. 259

[13] São Josemaria, anotações tiradas
numa tertúlia, 9/11/1972

[14] São Josemaria, Carta, 29/09/1957,
n. 4

[15] Lc 1, 46-48

© Fuentes: Documentos, octubre de
2006

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-humildade-
fonte-de-alegria/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-humildade-fonte-de-alegria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-humildade-fonte-de-alegria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-humildade-fonte-de-alegria/

	A Humildade, fonte de alegria

