
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (5): A gratidão
leva-nos a lutar

Quais são os verdadeiros
motivos que dinamizam um
cristão? Que procuramos
quando dizemos que queremos
ser melhores? A luta deve
centrar-se em Deus, não em
nós, sugere este texto.

22/03/2019



Descarregar livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

«Será como um homem que, ao
partir para fora, chamou os servos e
confiou-lhes os seus bens. A um deu
cinco talentos, a outro dois e a outro
um, a cada qual conforme a sua
capacidade; e depois partiu» (Mt 25,
14-15). A história de Jesus sobre os
talentos é-nos muito familiar e, como
toda a Escritura, nunca deixa de nos
convidar a uma maior compreensão
da nossa vida de relação com Deus.
No fundo, a parábola fala de um
homem que confia generosamente
uma grande parte da sua riqueza a
três servos. Ao fazê-lo, não os trata
como a simples servos, antes os faz
participar nos seus negócios. Visto
desta maneira, parece que confiar é
precisamente o verbo adequado: não
lhes dá instruções detalhadas,

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/


dizendo-lhes exatamente o que fazer.
Deixa-o nas suas mãos. A julgar pela
sua reacção - o empenho com que se
esforçam por multiplicar a riqueza
do seu senhor - dois deles
compreenderam imediatamente.
Receberam o gesto do seu senhor
como sinal de confiança. Podíamos
até dizer que o viram como um gesto
de amor, e por isso procuraram
amorosamente agradar-lhe, embora
não lhes tivessem sido postas
exigências nem condições. «Aquele
que recebeu cinco talentos negociou
com eles e ganhou outros cinco» (Mt
25, 16). Do mesmo modo, o que tinha
dois talentos ganhou mais dois.

O outro servo, pelo contrário,
percebe algo muito diferente. Sente
que está a ser posto à prova e,
portanto, não pode fracassar. Para
ele, é de suma importância não
tomar uma decisão errada. «Aquele
que apenas recebeu um foi fazer um
buraco na terra e escondeu o



dinheiro do seu senhor» (Mt 25, 18).
Teme desgostar o seu amo, bem
como as consequências que imagina
que podiam resultar desse
desagrado. Por isso, diz-lhe: «Senhor,
disse ele, sempre te conheci como
homem duro, que ceifas onde não
semeaste e recolhes onde não
espalhaste. Por isso, com medo, fui
esconder o teu talento na terra. Aqui
está o que te pertence» (Mt 25, 24-25).
Como pensa que o seu amo é duro e
injusto, não pensa que se lhe confie
nada. Vê-o como um teste difícil, e
não como uma oportunidade. E, não
querendo falhar nesse teste, resolve
agir do modo mais seguro com os
bens e interesses de outra pessoa. O
resultado é uma atitude fria e
desprendida: «Aqui está o que te
pertence» (Mt 25, 25).

Estas duas reacções, tão diferentes,
podem ajudar-nos a refletir sobre
como estamos a responder ao que
Deus nosso Pai nos tem confiado: a



nossa vida, a nossa vocação cristã.
Ambas têm um valor imenso aos seus
olhos. E Ele colocou-as nas nossas
mãos. Como é a nossa resposta?

Lutar por gratidão, não por medo

Para os dois primeiros servos da
parábola, a confiança do seu senhor
era um verdadeiro presente. Sabiam
que não o mereciam, não tinham
direito a esperar dele semelhante
encargo. De um modo novo,
perceberam que a relação com o seu
amo não se baseava no êxito ou no
fracasso do que faziam, mas no modo
como ele os via. Para além do que
eram de facto no momento presente,
era capaz de intuir o que podiam
chegar a ser. Visto desta maneira, é
fácil imaginar o profundo sentido de
gratidão que brotaria dos seus
corações. Receber um olhar de
esperança é um autêntico dom, e a
resposta mais natural a um presente
é querer dar algo em troca.



Se não temos isto presente, podemos
não perceber a importância da luta
na nossa vida cristã. Se nos
esforçamos por conseguir êxito para
assim merecer ser amados, é muito
difícil que a luta nos leve a
experimentar uma paz genuína.
Esforçar-se por ser amado, ainda que
seja inconscientemente, significa
sempre que os fracassos e os reveses
irão conduzir a um profundo
desalento ou, pior ainda, a que a
amargura invada a alma. Pelo
contrário, fundamentar a nossa luta
na gratidão ajuda-nos a evitar este
perigo.

A parábola sugere ainda que os dois
primeiros servos receberam aquele
dom com um sentido de missão, uma
missão única e pessoal. O amo, diz-
se, deu a cada um «conforme a sua
capacidade» (Mt 25, 15). É pouco
provável que os servos tivessem
alguma experiência anterior de
investimento e controlo de grandes



quantias. Contudo, ao confiar neles,
ao olhá-los segundo o que podiam
chegar a ser, o seu senhor chamava-
os de facto a ser mais, a esforçar-se
por alcançar o que ainda não eram.
Por outras palavras, com aqueles
bens, conferia-lhes uma missão
completamente particular. E, uma
vez que viram o dom nestes termos,
foram inspirados e animados para
estar à altura deste chamamento.
Fizeram seus os assuntos do seu
senhor e esforçaram-se por
empreender algo de que não tinham
experiência. Começaram a aprender,
a crescer e a desafiar-se a si próprios,
por gratidão, desprezando qualquer
medo.

Como na parábola, Deus Pai também
nos chama a cada um de nós de
acordo com o que Ele vê que 
podemos chegar a ser. Isto é o mais
importante, e o que queremos
descobrir de novo na nossa oração:
como Deus nos vê, e não, como nós



próprios o fazemos. Queremos
assegurar-nos de que a nossa luta se
centre n’Ele, não em nós.
Precisamente porque posso estar
seguro da atitude de Deus quanto a
mim, posso esquecer-me de mim
próprio e lançar-me a desenvolver e
fazer crescer os bens que me foram
confiados para sua glória e para o
bem dos outros. Esta luta vai-nos
levar a crescer nas virtudes da fé, da
esperança e da caridade, e em todas
aquelas virtudes humanas que nos
permitem trabalhar com excelência e
ser verdadeiros amigos dos nossos
amigos.

Uma luta inspirada no exemplo de
Jesus

Cada um de nós anseia pela paz e
consolo, um descanso de todos os
nossos esforços. Jesus entende-o
perfeitamente, e por isso nos
convida: «Vinde a mim, todos os que
estais cansados e oprimidos, que Eu



hei de aliviar-vos. Tomai sobre vós o
meu jugo e aprendei de mim, porque
sou manso e humilde de coração e
encontrareis descanso para o vosso
espírito. Pois o meu jugo é suave e o
meu fardo é leve» (Mt 11, 28-30).
Experimentaremos plenamente este
descanso no final dos tempos,
quando ressuscitarmos e toda a
criação se saciar de Deus como as
águas enchem os mares (cf. Is 11, 9).
No momento presente, pelo
contrário, a paz e o descanso que
Jesus nos oferece estão intimamente
ligados à necessidade de tomar o seu
jugo e de lutar por O seguir.

«Se alguém quiser vir após mim,
negue-se a si mesmo, tome a sua cruz
e siga-me» (Mc 8, 34). As palavras de
Jesus não são um requisito severo,
arbitrariamente imposto. Pelo
contrário, são fonte de um imenso
consolo. Cristo vai à nossa frente e
experimenta na sua própria carne os
desafios, temores e dores que



surgem, num mundo marcado pelo
pecado, ao responder livremente ao
chamamento do Pai. Jesus não nos
pede lá de longe que lutemos, mas
esteve ali antes de nós; precede-nos
sempre. «De facto, não temos um
Sumo Sacerdote que não possa
compadecer-se das nossas fraquezas,
pois Ele foi provado em tudo como
nós, excepto no pecado.
Aproximemo-nos, então, com grande
confiança, do trono da graça, a fim
de alcançar misericórdia e encontrar
graça para uma ajuda
oportuna» (Heb 4, 15-16). O Senhor
propõe-nos algo que Ele próprio já
viveu.

Ao falar do modo como Simão de
Cirene levou a cruz com Jesus, S.
Josemaria anima-nos a cada um a
descobrir como ser cireneus na nossa
vida: «Ser voluntariamente Cireneu
de Cristo, acompanhar tão de perto a
sua Humanidade sofredora, reduzida
a um farrapo, para uma alma



enamorada não significa
infelicidade, antes traz a certeza da
proximidade de Deus, que nos
abençoa com essa escolha»[1]. A
descoberta consiste em que a minha
luta – uma luta que podia sentir-se
como injusta, tal como Simão – passe
a ser levada em frente com Jesus.
Trata-se de uma união com Ele no
momento presente, no esforço, e não
só quando obteve êxito. Aceitá-la
voluntariamente, como consequência
inerente ao dom da minha vocação
cristã, supõe abrir a porta à
descoberta de que o próprio Jesus se
está a esforçar em mim e comigo.
Portanto, «já não se leva uma cruz
qualquer, descobre-se a Cruz de
Cristo, com o consolo de que o
Redentor se encarrega de suportar o
peso»[2].

O Senhor convida-nos
simultaneamente a ver os resultados
de uma vida que abraça a Cruz: a
vitória sobre o pecado e a morte, e a



sua glorificação pelo Pai. Por causa
da Ressurreição, em Jesus temos uma
prova absolutamente inquebrantável
do valor que tem esforçar-se por ser
fiel ao que o nosso Pai Deus nos
confiou. Como nos diz S. Paulo: «Com
efeito, a nossa momentânea e leve
tribulação proporciona-nos um peso
eterno de glória» (2Cor 4, 17). Junto
de Jesus podemos olhar para a Cruz e
ver, não uma dor inútil e sem
sentido, mas vitória e redenção.
Deste modo, seremos capazes de
enfrentar os desafios e as
dificuldades que necessariamente
surgem quando tratamos de seguir
fielmente Cristo no seu exemplo por
multiplicar e fazer frutificar o que o
Pai lhe tinha confiado.

A graça transfigura a luta, sem a
eliminar

O servo que enterrou o talento talvez
se tenha sentido oprimido, até
entristecido pelo esforço que



implicava o que via os seus
companheiros a fazer. Comparando-
se com eles, e talvez sentindo-se
inadequado para tal tarefa, procurou
um caminho mais fácil e seguro.
Assim, cavou um buraco e enterrou o
que lhe tinha sido confiado,
juntamente com todas as
possibilidades que vinham com ele.
Este enredo básico repete-se cada vez
que evitamos o esforço e a
incomodidade que exigem conseguir
qualquer coisa que valha a pena na
vida. Não devemos esquecer que a
luta e o esforço na busca amorosa do
bem não são injustos nem
arbitrários. Fazem parte da própria
natureza da vida, a vida que o
Senhor santificou. No nosso caminho
na terra, a união com Jesus
acontecerá precisamente através de
uma luta livre e amorosa por crescer
nas virtudes sobrenaturais e
humanas. Porque a graça não
substitui a dinâmica própria da vida
humana, antes a une a Deus.



Se considerarmos isto, os nossos
esforços e a nossa luta não serão
expressão de auto-suficiência ou de 
neopelagianismo. Não devemos
esquecer nunca que, como escrevia
S. Paulo aos Filipenses, «é Deus
quem, segundo o seu desígnio, opera
em vós o querer e o agir» (Flp 2, 13).
A luta não se opõe, portanto, à ação
da graça em nós. No fundo, o
crescimento nas virtudes teologais
não é outra coisa senão amor - divino
e humano -, e a santidade é,
precisamente, «a plenitude da
caridade»[3].

S. Josemaria exprime esta mesma
verdade teológica a partir da
perspetiva da oração: «Depois,
enquanto falavas com o Senhor na
tua oração, compreendeste com
maior clareza que a tua luta é
sinónimo de Amor, e pediste-Lhe um
Amor maior, sem medo ao combate
que te espera, porque lutarás por Ele,
com Ele e n'Ele»[4]. Quanto mais



tentarmos viver a nossa luta como 
amor, mais se fortalecerá o desejo de
que esse amor, essa luta, aumente.
Superaremos a tentação de enterrar
o que recebemos devido ao desejo de
evitar as incomodidades e, em vez
disso, iremos investi-lo com todo o
empenho que esse encargo
necessariamente implica.

Livres para crescer, livres para
aprender

Na sus carta pastoral de 9 de janeiro,
o Padre ajuda-nos a considerar mais
profundamente a relação íntima
entre liberdade e luta nas nossas
vidas: «Quanto mais livres formos,
mais podemos amar. E o amor é
exigente: “Tudo desculpa, tudo crê,
tudo espera, tudo suporta” (1Cor 13,
7)»[5]. Por sua vez, quanto mais
amamos, mais livres nos sentimos,
inclusivamente nos momentos
difíceis ou desagradáveis. «Quanto
mais intensa for a nossa caridade,



mais livres seremos. Também
atuamos com liberdade de espírito
quando não nos apetece fazer uma
coisa, ou a achamos especialmente
difícil, e a fazemos por amor, ou seja,
não porque nos agrada, mas porque 
nos dá na real gana»[6].

Não se trata de uma técnica para
conseguir fazer o que não nos
apetece, apagar uma realidade
sombria com as palavras ‘amor’ e
‘liberdade’. Trata-se, antes, de uma
verdade profunda das nossas almas
que cada um de nós está convidado a
descobrir. Quanto mais nos
identificarmos com o dom que Deus
nos concedeu, com os nossos talentos
e a nossa missão, mais dispostos
estaremos a lutar, quando for
preciso, para cuidar e cultivar esse
dom. Não nos movem o medo, nem o
peso da obrigação, mas o
agradecimento a Deus, e o desejo de
corresponder ao seu Amor. «A fé no
amor de Deus por cada uma e por



cada um (cf. 1Jo 4, 16) leva-nos a
corresponder por amor. Podemos
amar, porque Ele nos amou primeiro
(cf. 1Jo 4,10). O facto de sabermos
que o amor infinito de Deus se
encontra não apenas na origem da
nossa existência, mas também em
cada momento, porque Ele é mais
íntimo a nós do que nós mesmos[11],
dá-nos toda a segurança»[7].

Nos últimos tempos tem-se
trabalhado muito para voltar a
entender a importância da luta
dentro do desenvolvimento humano
integral, especialmente na área do
trabalho profissional e da educação.
«Pensai um pouco nos vossos colegas
que sobressaem pelo seu prestígio
profissional, pela sua honradez e
pelo seu serviço abnegado. Não
dedicam muitas horas do dia – e até
da noite – a essa tarefa? Não teremos
algo a aprender deles?»[8].
Certamente podemos aprender deles
a lutar melhor, e assim a ser livres



para amar mais. Além disso, aqueles
que lutam melhor costumam ter uma
luta aberta. Não veem as suas
habilidades – os seus talentos – como
algo fixo ou determinado. Como os
dois primeiros servos da parábola de
Jesus, entendem que o que se lhes
confia está destinado a crescer
através do esforço e da luta. Se
seguirmos este exemplo, percebemos
que a luta em si mesma vale a pena:
os reveses e as dificuldades já não
aparecerão como fracassos, mas
como oportunidades para aprender e
melhorar; não experimentaremos o
esforço como uma carência, mas
como sinal de progresso; e, em vez de
nos sentirmos feridos porque veem
os nossos defeitos, desejaremos
conhecer a nossa debilidade e
receber conselho de outros.

Os dois primeiros servos da
parábola, provavelmente,
acreditaram que o que se lhes tinha
confiado podia crescer. Foram



atraídos e inspirados pela confiança
do seu amo. Nós podemos sentir-nos
igualmente inspirados, igualmente
livres, quando descobrimos uma vez
mais como o amor do nosso Pai Deus
se encontra na missão única que nos
confiou a cada um de nós. Uma
missão que implica sacrifício e luta
para a levar a cabo.

O Senhor confiou-nos uma missão
maravilhosa. Quis contar connosco
para tornar o seu Amor infinito
presente no meio do mundo em que
vivemos. Por isso, «saber que Deus
nos espera em cada pessoa (cf Mt 25,
40) e quer tornar-se presente nas
suas vidas, também através de nós,
leva-nos a procurar dar, a mãos
cheias, aquilo que recebemos. E na
nossa vida, minhas filhas e meus
filhos, recebemos e estamos a
receber muito Amor. Dá-lo a Deus e
aos outros é o ato mais próprio da
liberdade. O amor realiza a
liberdade, redime-a: faz com que ela



se encontre com a sua origem e com
o seu fim, no Amor de Deus»[9]. Os
dois servos que cultivaram os dons
do seu amo descobriram, no fim,
uma recompensa muito maior do
que podiam ter imaginado: «Muito
bem, servo bom e fiel, foste fiel em
coisas de pouca monta, muito te
confiarei. Entra no gozo do teu
senhor» (Mt 25, 23). Este é o gozo que
procuramos, e é também o gozo que
nos acompanha na nossa luta, cheia
da esperança que fez S. Paulo
exclamar: «Porque estou convencido
de que os sofrimentos do tempo
presente não têm comparação com a
glória que há-de revelar-se em
nós» (Rm 8, 18).

[1] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
132.

[2] Idem.



[3] S. Josemaria, Sulco, n. 739.

[4] Idem, n. 158.

[5] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 5.

[6] Idem.

[7] Idem, n. 4.

[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
60.

[9] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 4.

Justin Gillespie

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-gratidao-

leva-nos-a-lutar/ (26/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-gratidao-leva-nos-a-lutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-gratidao-leva-nos-a-lutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-gratidao-leva-nos-a-lutar/

	Para mim, viver é Cristo (5): A gratidão leva-nos a lutar

