
opusdei.org

A formação da
consciência nos
planos social e
político segundo os
ensinamentos de S.
Josemaria Escrivá

Artigo de Ángel Rodríguez
Luño, Professor Catedrático de
Ética na Universidade Pontifícia
da Santa Cruz (Roma),
publicado no número 24 da
revista Romana.

02/01/2010



1. Introdução

Uma apresentação completa,
realizada pelo método científico, do
pensamento do S. Josemaria sobre a
acção social e política de todo o
cristão requereria um estudo
detalhado do abundante material
constituído pelos seus escritos e pela
sua privilegiada transmissão oral.
Tratando-se de uma matéria que
corresponde a um período de quase
meio século de intensa actividade,
seria necessário, em alguns casos,
um trabalho paciente de catalogação,
investigação das fontes e,
fundamentalmente, o propósito do
exacto contexto dos documentos
disponíveis. Este trabalho permitiria,
por exemplo, entender melhor como
se conjugam nos ensinamentos do S.
Josemaria, a reflexão atenta sobre a
evolução do magistério social da
Igreja com a apresentação de
questões e perspectivas claramente
inovadoras ou antecipadoras,



derivadas em último caso do carisma
fundacional recebido de Deus. A tudo
isto haveria que adicionar o exame
de todos os testemunhos escritos, do
elevadíssimo número de pessoas que
lidaram com ele, que escutaram os
seus ensinamentos e que foram
testemunhas da sua actividade, e
também da revisão da bibliografia
existente [1].

Um importante especialista das
publicações do Fundador do Opus
Dei adverte que em todas elas não
está delineado «um programa teórico
de acção», mas sim a «comunicação
de uma vida» [2]. Significa isto que
não nos encontramos com uma
exposição académica que distingue
analiticamente os princípios e as
conclusões que deles derivam, mas
sim com uma síntese vital, meditada
e profundamente amadurecida
durante anos, de princípios
teológicos e espirituais, filtrados à luz
do carisma fundacional, que ao



estudioso corresponde compreender,
distinguir e em alguns casos
explicitar. Definitivamente, seria
necessário chamar a si toda a
experiência espiritual, pastoral e de
reflexão teológica que fundamenta
estes ensinamentos, tarefa
certamente colossal, mas necessária
para alcançar os princípios
interpretativos mais adequados [3].

Neste breve estudo não podemos
realizar nenhuma das tarefas
mencionadas, que requereriam entre
outras coisas um conjunto de
instrumentos históricos (uma
biografia científica, edição crítica das
obras completas ou pelo menos
estudos histórico-críticos entre os
mais importantes para o nosso tema,
etc.) que todavia não foram
publicados. Limitar-nos-emos por
isso a individualizar, com um método
substancialmente sincrónico, os
aspectos centrais do tema tratado e a
indicar o contexto em que, na nossa



opinião, convém colocá-los para
atingir a sua exacta compreensão.

2. A formação da consciência cristã
no contexto dos ensinamentos do
S. Josemaria Escrivá sobre matéria
social e política.

Nos escritos do Fundador do Opus
Dei existem abundantes reflexões
teológico-morais sobre a acção dos
cristãos no terreno social e político
[4], mas não encontramos neles o
que geralmente se entende por
«ideias ou opiniões políticas». Este
feito responde a uma linha de
conduta reflexivamente assumida e
constantemente respeitada. S.
Josemaria afirmou repetidas vezes:
«eu nunca falo de política» [5].

Com estas palavras queria evocar-
nos a sua máxima de não propor
nem sugerir «a solução concreta para
um determinado problema,
paralelamente a outras soluções
possíveis e legítimas, e que advogam



precisamente o contrário» [6].
Negava desta forma a intervenção no
debate político comum, no jogo das
opiniões que podem determinar a
adesão dos cidadãos aos diversos
partidos políticos, sindicatos,
movimentos culturais, etc., com o
propósito de concorrer de uma
forma correcta e digna à
configuração política da nossa vida
em comum. E nunca permitiu que as
suas palavras ou a sua actividade
fossem interpretadas num sentido
político.

Porque adoptou o S. Josemaria esta
linha de conduta? O estudo dos seus
escritos permite concluir várias
respostas ou motivos. Mencionamos
em primeiros lugar o carácter
completa e exclusivamente
sacerdotal [7] que quis dar a toda a
sua actividade («a minha missão
como sacerdote é exclusivamente
espiritual» [8], e a vivíssima
consciência da missão sobrenatural



da Igreja, que o impedia de conceber
o Cristianismo como uma «corrente
político-religiosa – seria uma loucura
– nem mesmo tendo o bom propósito
de infundir o espírito de Cristo em
todas as actividades dos homens» [9].
Outra coisa bem diferente é que o
fundador do Opus Dei tenha sempre
reafirmado o direito e o dever da
hierarquia da Igreja em pronunciar
juízos morais sobre assuntos
temporais, quando o era exigido pela
fé ou moral cristãs [10]. Além disto,
ensinou abundantemente que os fiéis
têm a obrigação moral de aceitar
interna e externamente esses juízos
doutrinais [11], e incorporou nesses
ensinamentos orais e escritos os
conteúdos fundamentais do
magistério pontifício e episcopal em
matéria social.

Mas tal atitude não fez mais do que
reforçar a sua habitual linha de
conduta: o direito e o dever de
interrogar moralmente os novos



problemas entretanto surgidos pelo
crescimento e alterações da
sociedade ou pelos avanços da
tecnologia e que resposta lhes tem
dado a hierarquia eclesiástica.

Um segundo motivo da mencionada
linha de conduta surge da natureza e
da espiritualidade específica do Opus
Dei e, portanto, da missão de S.
Josemaria como fundador e pastor de
almas. O Opus Dei tem uma missão
exclusivamente espiritual [12]. Por
isso, a Obra não propõe nem sugere
aos seus membros «nenhum
caminho concreto, nem económico,
nem político, nem cultural. Cada um
dos seus membros tem plena
liberdade para pensar como lhe
parecer melhor neste terreno [...]: no
Opus Dei cabem pessoas de todas as
tendências políticas, culturais, sociais
e económicas que a consciência
cristã pode admitir [...] Esse
pluralismo não é, para a Obra, um
problema. Pelo contrário, é uma



manifestação de um bom espírito,
que põe patente a legítima liberdade
de cada um [13]». E se por acaso
restaram dúvidas, o S. Josemaria não
teve dificuldade em afirmar: «Se
alguma vez o Opus Dei tivera feito
política, mesmo que fosse só por um
minuto, eu, – nesse mesmo instante –
sairia da Obra» [14].

As considerações que acabamos de
fazer são verdadeiras e importantes,
mas incompletas, porque nos dizem
unicamente o que os ensinamentos
do S. Josemaria não são e o que Opus
Dei não é. Quais são então os
ensinamentos sobre a acção política
e social do cristão que inegavelmente
encontramos nos seus escritos? Como
as podemos classificar
correctamente? A resposta deve-se
procurar à luz de uma clarificação de
capital importância sobre a
finalidade do Opus Dei e, portanto,
dos ensinamentos do seu Fundador:
«A actividade principal do Opus Dei



consiste em dar aos seus membros e
às pessoas que o desejem, os meios
espirituais necessários para viver
como bons cristãos no mundo actual.
Fá-los conhecer a doutrina de Cristo,
os ensinamentos da Igreja;
proporciona-lhes um espírito que os
põe a trabalhar correctamente por
amor a Deus e ao serviço de todos os
homens. Trata-se numa palavra, de
se comportarem como cristãos:
convivendo com todos, respeitando a
legítima liberdade de todos e fazendo
que este nosso mundo seja mais
justo» [15].

No fundo é dizer que os
ensinamentos do Santo Josemaria
propõem-se a dar a formação
necessária para viver como bons
cristãos no mundo actual .
Acertadamente, escreveu-se que
esses ensinamentos constituiem uma
recompensa chamada «a plenitude
de uma vida cristã que, por se
verificar neste mundo, aglutina



constantemente frutos de
transformação social, de instauração
da justiça, da fraternidade, da paz (a
fé e o amor devem desdobrar-se em
vida e manifestar-se em obras; e a
graça pode e deve produzir frutos de
Redenção no presente histórico);
mas, por ordem e inseparavelmente,
transcende essas realizações, já que a
existência humana possui horizontes
que vão mais além do tempo e da
história, e apresenta-as como efeitos
que advêm de uma forma
redundante ou complementar,
relativamente a uma realidade
central: a identificação radical com
Cristo, a plena entrega a Deus» [16].

Temos de concluir, portanto, que o
contexto dos ensinamentos que
estamos a estudar é a formação da
consciência dos cristãos que vivem
em todo o mundo e que desejam
santificar-se nele, animando
cristãmente as realidades nas quais
se desenvolve a sua vida: realidades



profissionais, culturais, sociais,
políticas, etc. Em função dessa
finalidade o Fundador do Opus Dei
transmitia «a doutrina de Cristo» e
«os ensinamentos da Igreja» (no
nosso tema, a Doutrina social da
Igreja) [17]. Mas, nos seus escritos,
essa doutrina e esses ensinamentos
adquirem maior relevo, perspectivas
e motivos específicos e, muitas vezes,
claramente originais, que por isso
nem sempre foram bem
compreendidas, mesmo por parte de
observadores bem intencionados.
Agora iremos concentrar as nossas
reflexões sobre estes pontos
importantes, perspectivas e
intenções.

3. O marco teológico fundamental

Nos escritos do S. Josemaria adverte-
se claramente para a presença
constante e unificadora de «uma
conjunção singularmente rica e
coerente do mistério de Cristo, Deus



perfeito e homem perfeito», que
permite encontrar na «Encarnação
do Verbo o fundamento perenemente
actual e motor da transformação
cristã do homem e, através do
trabalho humano, de todas as
realidades criadas» [18].

Explicando os ensinamentos da 
Epístola aos Colossenses (1, 19-20), o
Fundador do Opus Dei afirma: «Não
há nada que possa ser alheio ao
desejo intenso de Cristo. Falando com
profundidade teológica, é dizer, se
nos limitamos a uma classificação
funcional; sendo rigorosos, não se
pode fazer com que hajam realidades
– boas, nobres, e ainda diferentes –
que sejam exclusivamente profanas,
uma vez que o Verbo de Deus fixou a
sua morada entre os filhos dos
homens, teve fome e sede, trabalhou
arduamente com as suas mãos,
conheceu a amizade e a obediência,
experimentou a dor e a morte» [19].
E, referindo-se de uma forma mais



directa ao tema que nos ocupa,
acrescenta: «A tarefa apostólica que
Cristo pediu a todos os seus
discípulos produziu, portanto,
resultados concretos não âmbito
social. Não é admissível pensar que,
para ser cristão, se tenha que virar as
costas ao mundo, ser um derrotista
por natureza [...]. O cristão terá de
estar sempre disposto a santificar a
sociedade desde dentro» [20].

O princípio cristológico que
acabamos de mencionar determina a
visão que o S. Josemaria tem do que
significa para um cristão estar no
mundo e viver no mundo ou, com
outras palavras, o seu conceito da 
secularidade .

Esta traduz-se no que poderíamos
chamar o princípio da
responsabilidade e de
participação :viver no mundo
significa sentir-se responsável por
ele, assumindo-se a tarefa de



participar nas actividades humanas
para as configurar cristãmente.
«Estejam presentes sem medo em
todas as actividades e organizações
dos homens – escrevia em 1959 –,
para que Cristo esteja presente nelas.
Eu apliquei ao nosso modo de
trabalhar aquelas palavras da
Escritura: ubicumque fuerit corpus,
illic congregabuntur et aquilae ( 
Matth. XXIV, 28), porque Deus Nosso
Senhor nos pedirá contas rigorosas,
se, por desleixo ou comodismo, cada
um de Vós, livremente, não procurar
intervir nas obras e nas decisões
humanas, das que dependem o
presente e o futuro da
sociedade» [21]. Interiorizamos
nestas palavras uma percepção
aguda do sentido ético e religioso da
interdependência entre os homens e
entre os povos, que na sociedade
moderna adquiriu uma dimensão
mundial. Desde o início da sua
actividade, o Fundador do Opus Dei
alertou-nos para a necessidade de



não condicionarmos em limites
muito apertados, a solidariedade
cristã, esclarecendo inclusive, com
um prudente realismo, que a
solidariedade começa com os que nos
estão mais próximos. A preocupação
santa de um cristão – escrevia em
1933 – «começa com o que está ao
seu alcance, pelas nossas tarefas
correntes, e pouco a pouco estende-
se em círculos concêntricos como
uma profunda dedicação às almas
comuns, espigas carentes de luz : não
seio da família, no trabalho; na
sociedade civil, no seu lugar de
cultura, na assembleia política, entre
todos os seus concidadãos
independentemente da sua condição
social; até chegar às próprias
relações entre os povos, reunindo
não seu amor raças, continentes e
diversas civilizações» [22].

Particularmente interessante e
complexo é o modo em que, e
segundo o Fundador do Opus Dei,



esta responsabilidade pelo mundo se
deve pautar. Em muitas das suas
reflexões se alerta para o eco do
Sermão da Montanha, que contem
uma mensagem caracterizada por
uma novidade que não implica
ruptura, mas sim uma mensagem de
esperança [23]: os ensinamentos do
Senhor não rompem com os
conteúdos mais nobres da lei de
Moisés da moral humana, pelo
contrário transportam-nos para a sua
plenitude, interiorizam-nos e
radicalizam-nos, conduzindo-os
assim à sua mais correcta expressão,
livre de extenuantes casualidades.
Esta perspectiva, que reflecte
fielmente a lógica da Encarnação,
tem numerosas aplicações nos
escritos que examinamos; de muitas
delas, como são – por exemplo – a
convicção de que entre a fé e a
ciência existe uma perfeita
harmonia, ou uma elevada estima
das virtudes humanas, apesar de não
querermos discutir agora este ponto.



No que respeita ao nosso tema,
interessa destacar o alto valor que se
reconhece e se concede às realidades
criadas e, mais concretamente, à
liberdade individual, principal dom
natural concedido por Deus ao
homem, e a autonomia e consistência
própria das realidades terrenas [24].

A autonomia e consistência das
realidades temporais implicam, nos
escritos do S. Josemaria, a
imperatividade de conhecer e
respeitar a sua dinâmica intrínseca,
fruto da racionalidade que a
Sabedoria do Criador imprimiu nas
suas obras, e por conseguinte uma
exigência de competência técnica e
profissional, pressuposto
imprescindível para qualquer
projecto apostólico para a
santificação do mundo desde dentro .

«O cristão, quando trabalha, como é
a sua obrigação, não deve falsear
nem burlar as exigências próprias do



que é natural. Se com a expressão 
bendizer as actividades humanas se
entendesse anular ou escamotear a
sua dinâmica própria, negar-me-ia a
usar essas palavras. Pessoalmente
nunca me convenci que as
actividades correntes dos homens
ostentem, como um letreiro postiço,
um qualificativo confessional.
Porque me parece, mesmo
respeitando a opinião contrária, que
se corre o perigo de usar em vão o
nome santo da nossa fé, e além de
que, em certas ocasiões, tem-se
utilizado a etiqueta católica até para
justificar atitudes e operações que
não são às vezes honradamente
humanas» [25].

Esta mesma perspectiva, quando se
liberta no âmbito social, dá lugar a
uma compreensão profunda da
natureza e consistência própria das
relações sociais. Deus não cria só
indivíduos, cria também relações
sociais – como é, por exemplo, a



família –, cuja dinâmica há que
conhecê-la, apreciá-la e respeitá-la,
se é que queremos também
recuperá-la. Podemos ser mais
claros: Como dissemos, Deus não cria
indivíduos, cria pessoas, e por isso
também cria relações. Durante
muitos anos foi dominante nas
ciências sociais a tendência para
definir a existência humana como
uma polaridade entre o indivíduo,
entendido como um átomo, e o
Estado; no máximo, admitia-se um
terceiro pólo: o mercado. Só
recentemente, com o
desenvolvimento da sociologia do
terceiro e quarto sectores de
actividade económica, é que se têm
conseguido ultrapassar estes
condicionalismos [26].

O Fundador do Opus Dei nunca
entrou em debates metodológicos
com as ciências sociais, mas os seus
ensinamentos e iniciativas no âmbito
da família, do ensino, da promoção



social, dos meios de comunicação
social, etc., demonstram que possuía
uma visão dos «sujeitos sociais» [27]
muito mais ampla do que era
habitual para muitos estudiosos da
sociedade da altura. Provavelmente
esta sensibilidade era oriunda da sua
profunda meditação e da sua
interpretação pessoal dos
pressupostos da Doutrina social da
Igreja, se bem que só poderemos
formular um juízo definitivo sobre
esta hipótese quando for possível
realizar um estudo completo sobre a
origem e fontes da concepção da
especificidade da sua natureza social,
enquanto realidade distinta entre o
domínio público e o privado [28].

O Fundador do Opus Dei possuía
também uma clara consciência de
que as actividades sociais e políticas
não são simples enunciados de
princípios perenes, senão concretas
realizações de bens humanos e
sociais num determinado contexto



histórico, geográfico e cultural,
marcadas por uma contingência no
mínimo parcialmente insuperável,
que por outro lado é característica de
tudo o que é prático. Por isso,
afirmava que «ninguém pode
pretender em questões temporais
impor dogmas que não existem.
Perante um problema concreto, seja
qual for, a solução é: estudá-lo bem e,
depois, actuar em consciência, com a
nossa liberdade e também com
responsabilidade pessoal» [29]. Mas
com isto não pretendia dizer que
tudo o que há nesta terra é
contingente, já que propagava aos
quatro ventos, sem respeitos
humanos, as exigências éticas
universalmente válidas. O seu
pensamento é claramente expresso
no n. 275 de Sulco: «Não te esqueças
que, nos assuntos humanos, também
os outros poderão ter razão: vêem a
mesma questão que tu, mas de um
ponto de vista diferente, com outra
luz, com outra sombra, com outro



contorno. – Só na fé e na moral existe
um critério indiscutível: o da nossa
Igreja Mãe» [30].

Este sentido da limitação de todo o
projecto humano de realização
concreta de valores influenciou
significativamente o seu modo de
entender o princípio da liberdade,
assim como na sua resistência em
tolerar a imposição de critérios
únicos sobre os problemas que
admitiam diversas soluções
igualmente compatíveis com a
consciência cristã: «são arbitrárias e
injustas as limitações à liberdade dos
filhos de Deus, à liberdade das
consciências ou às suas legítimas
iniciativas. São limitações que advêm
do abuso de autoridade, da
ignorância ou do engano dos que
pensam que podem permitir-se ao
abuso de fazer discriminações nada
razoáveis. Esse modo injusto e
antinatural de actuar – porque vai
contra a dignidade da pessoa



humana – nunca poderá ser caminho
para conviver, já que anula o direito
do homem a intervir activamente
segundo a sua consciência, o direito a
trabalhar, a associar-se, a viver em
liberdade dentro dos limites do
direito natural» [31]

Já nos referimos ao princípio da
liberdade, apesar de o termos feito
desde uma perspectiva muito
limitada. De facto, já o afirmámos,
que a consciência do carácter
exclusivamente espiritual da sua
missão sacerdotal e da finalidade do
Opus Dei levou-o a não expressar
opiniões nem a sugerir soluções
sobre problemas concretos. Os que o
seguiam e os que os escutavam eram
livres de ter qualquer opinião
compatível com a fé e a moral
cristãs. Esta linha de conduta vê-se
posteriormente reforçada pelo
sentido da autonomia e da
consistência específica das
realidades temporais e, além disso,



pelas inevitáveis doses de
contingência e incerteza das soluções
práticas que um determinado
problema pode receber aqui e agora.
Mas para compreender o significado
que o princípio da liberdade tem no
pensamento do S. Josemaria ter-se-ão
que dar muito mais passos.

A liberdade, de facto, aparece nos
seus escritos como um valor
substancial, indissoluvelmente unido
ao princípio da responsabilidade e,
portanto, à participação e à
solidariedade. A presença do
princípio da responsabilidade
permite entender que a liberdade
não é para ele um valor meramente
formal, nem somente procedimental,
nem muito menos a expressão de
uma concepção individualista-
atomista do homem; mas que a
responsabilidade sendo vista como
inseparavelmente unida ao princípio
da liberdade, leve a que seja
rechaçada qualquer tipo de



providência social que lesione ou
suprima a «subjectividade» das
formações sociais, é afirmar que,
elimine a liberdade porque de uma
forma ou outra tal gerará
irresponsabilidade. Parece-nos,
definitivamente, que se quiséssemos
expressar numa fórmula sintética a
perspectiva que unifica o
pensamento do S. Josemaria Escrivá
sobre a acção social e política do
cristão, essa fórmula não seria outra
do que a relação indissolúvel entre a
liberdade individual e a
correspondente responsabilidade
individual.

4. Liberdade, responsabilidade,
participação e solidariedade

Podemos abordar esta temática com
um texto que relaciona de modo
sintético diversos aspectos do
princípio da liberdade. Em primeiro
lugar, a afirmação clara do valor
natural e cristão da liberdade unida



à responsabilidade: «E existe um
bem que [o cristão] deverá sempre
buscar de uma forma especial: o da
liberdade individual. Só se defende a
liberdade individual dos demais com
a correspondente responsabilidade
pessoal. Com honradez humana e
cristã, poderá defender a sua
liberdade da mesma forma. Repito e
repetirei sem cessar que o Senhor
deu-nos gratuitamente um enorme
presente sobrenatural, a graça
divina; e outra maravilhosa dádiva
humana, a liberdade individual, que
exige de nós – para que não se
corrompa, convertendo-se em
libertinagem – integridade, empenho
eficaz em desenvolver a nossa
conduta de acordo com a lei divina,
porque onde estiver o Espírito de
Deus, aí haverá liberdade ( 2 Cor III,
17). O Reino de Cristo é de liberdade
[...] Sem liberdade, não podemos
corresponder à graça; sem liberdade,
não podemos entregar-nos
livremente ao Senhor, com a



razãomais sobrenatural: só porque
nos apetece. Alguns dos que me
escutam conhecem-me desde há
muito tempo. Podeis testemunhar
que tenho levado toda a minha vida,
com total compromisso pessoal, a
elevar a importância da liberdade de
cada um. Sempre a procurei e
contínuo, por toda à parte, como
Diógenes procurava um homem. E
cada dia que passa amo-a mais, amo-
a sobre todas as coisas terrenas: é um
tesouro que nunca apreciaremos
bastante» [32].

Imediatamente depois, a
reivindicação do carácter ético, e não
político no sentido de política de
partido, de quanto afirmou
anteriormente: «Quando falo de
liberdade individual, não me refiro
com esta desculpa a outros
problemas provavelmente muito
legítimos, que não correspondem ao
meu ofício de sacerdote. Sei que não
me compete tratar de temas



seculares e transitórios, que
pertencem à esfera temporal e civil,
matérias que o Senhor deixou à livre
e serena controvérsia dos homens.
Sei também que os lábios do
sacerdote, evitando os disparates
comuns dos humanos, abrir-se-ão
apenas para conduzir as almas a
Deus, à sua doutrina espiritual
salvadora, aos sacramentos que Jesus
Cristo instituiu, à vida interior que
nos aproxima ao Senhor sabendo-nos
seus filhos e, portanto, irmãos de
todos os homens sem excepção» [33].
E, por último, a conjugação do
princípio da liberdade sobre o
âmbito da participação e da
convivência: «Amemos de verdade a
todos os homens; amemos a Cristo,
acima de todas as coisas; e, então,
não teremos outra alternativa do que
amar a legítima liberdade dos outros,
numa pacífica e razoável
convivência» [34]. Vejamos mais
detalhadamente estes diversos
aspectos.



a) Liberdade, responsabilidade,
pluralismo

Para o S. Josemaria amar a liberdade
implica necessariamente amar «o
pluralismo que a liberdade leva
consigo» [35]. Pluralismo não é
sinónimo de conflito ou de tensão: «A
minha resposta não pode ser mais do
que uma: conviver, compreender,
desculpar. O facto de que alguém
pense de forma diferente do que eu –
especialmente quando se trata de
coisas que são objecto da liberdade
de opinião – não justifica de forma
alguma uma atitude de inimizade
pessoal, nem sequer de frieza ou de
indiferença. A minha fé cristã diz-me
que a caridade é para a viver com
todos, e também com os que não têm
a graça de crer em Jesus Cristo» [36].
Quando se trata de solucionar
concretamente problemas sociais e
políticos, o âmbito do opinável é
bastante amplo.



É verdade – escrevia em 1948 – «que
a vossa fé tem que os guiar, ao
debruçar-se sobre os factos e
situações contingentes do mundo»;
mas também é verdade que «a
doutrina católica não impõe soluções
concretas, técnicas, aos problemas
temporais; mas pede-vos que tenhais
sensibilidade diante esses problemas
humanos, e sentido de
responsabilidade para fazer-lhes
frente e para lhes dar um desfecho
cristão» [37]. Neste último texto, que
propõe uma reflexão hoje aceite por
todos, mas que em 1948 não era
frequente ouvir, vê-se que a
afirmação da liberdade como forma
de opinião aparece sempre unida à
da responsabilidade.

Num outro documento, essa relação
aparece de uma forma ainda mais
explícita, junto à observação de que
não é tudo opinável e que, portanto,
a liberdade de um cristão tem
evidentes limites: «Deveis, portanto,



sentir-vos livres em tudo o que é
opinável. Dessa liberdade nascerá um
santo sentido de responsabilidade
pessoal, que fazendo de nós serenos,
rectos e amigos da verdade, os
afastará de vez de todos os erros:
porque respeitareis sinceramente as
legítimas opiniões dos demais [...].
Contudo, recusaremos sempre tudo o
que seja contrário ao que a Igreja
não ensina. Já que, precisamente por
esse amor a à verdade e por essa
rectidão de atitude, queremos ser 
fortes in fide ( 1 Pe 5, 9), fortes na fé,
com uma fidelidade alegre e
firmíssima» [38]

Os sentidos de liberdade e
responsabilidade individuais
indicam o caminho para que «o amor
e a liberdade de Cristo presidam a
todas as manifestações da vida
moderna» [39], e nos levem a
descobrir a «compenetração
recíproca» que existe entre «o
apostolado e a ordenação da vida



pública por parte do Estado» [40].
Esta identificação abre horizontes
apostólicos importantes, mas que
não devem passar à prática « com
liberdade pessoal e com pessoal
responsabilidade » [41].

É o mesmo que dizer, salvo
circunstâncias excepcionais e em que
a autoridade legítima da Igreja
aconselhasse outra coisa, a intenção
sincera de informar cristãmente as
actividades temporaisnãoautorizaa
identificar a solução que se considera
óptima com a solução católica ou
cristã tout court , nem a pensar que
todos os cidadãos católicos têm o
dever moral de aceitá-la e, portanto,
da levar à prática monoliticamente.
Num texto que se tornou célebre pela
sua clareza, afirmava que a esse
cidadão cristão bem intencionado
«jamais ocorrer-lhe-á crer ou dizer
que ele baixará do templo ao mundo
para representar a Igreja, e que as
suas soluções são as soluções



católicas para aqueles problemas
[...]. Isto seria clericalismo, 
catolicismo oficial ou como lhe
queirais chamar. Em qualquer caso,
é ser agressivo com a natureza das
coisas. Tereis que difundir por todo o
lado uma verdadeira mentalidade
laical , que nos levará a três
conclusões: a sermos suficientemente
honrados, para arcarmos com a
nossa própria responsabilidade; a
sermos suficientemente cristãos,
para respeitar-mos os irmãos na fé,
que propõe – em matérias discutíveis
– soluções diversas à que cada um de
nós sustêm; e a sermos
suficientemente católicos, para não
nos servirmos da nossa Igreja Mãe,
misturando-a com frivolidades
humanas» [42].

Esta última consideração mereceria
um amplo comentário, mas esta não
será a melhor altura para o fazer.
Talvez algum leitor vá pensar que
esse modo de proceder levaria a



debilitar a presença dos cristãos – e
dos valores que para os cristãos são
importantes – na vida social e
política. Pelo que diremos mais à
frente sobre a participação e
solidariedade ajudar-nos-á a
entender que não é assim. Parece-
nos que as palavras antes citadas
pelo S. Josemaria estão inspiradas
por uma justa aversão à mentalidade
do «partido único e obrigatório» que,
por querer impor uma única opinião
sobre assuntos contingentes, levaria
a desunir os cristãos no que, por
outro lado, é verdadeiramente
irrenunciável. «Assim ocorre com
frequência – escrevia em 1946 –
verem-se católicos que sentem com
muito mais força a afinidade
ideológica com outros homens –
ainda inimigos da Igreja – do que o
mesmo vínculo de fé com os seus
irmãos católicos; e que, na altura em
que dissimulam as diferenças no
essencial e que as separam de
pessoas de outras religiões, ou sem



religião alguma, não sabem
aproveitar o denominador comum
que têm com os demais católicos,
para conviver com eles e não
exasperar as possíveis diferenças de
opinião no contingente» [43].

b) Liberdade e formação cristã

A ênfase do Fundador do Opus Dei
no princípio da liberdade e de
responsabilidade pessoais pressupõe
no cidadão cristão a preocupação de
adquirir uma sólida formação, de
maneira a que a sua actividade
constitua efectivamente um
contribuição positiva para o correcto
funcionamento da vida social. Já
num documento de 1932,
mencionava a necessidade de
proporcionar a todos essa formação
«Dir-vos-ei, a este propósito, qual é o
meu grande desejo: queria que, o
catecismo da doutrina cristã para as
crianças, ensinasse claramente quais
são estes pontos fundamentais, nos



quais não se pode ceder, ao actuar de
um modo ou outro na vida pública; e
que se afirmasse, ao mesmo tempo, o
dever de actuar, de não se abster, de
prestar uma colaboração muito
próxima para servir com lealdade, e
com liberdade individual, pelo bem
comum. Este é um grande desejo
meu, porque vejo que assim os
católicos aprenderiam estas
verdades desde pequenos, e
saberiam praticá-las quando já
fossem adultos» [44]. Esse desejo hoje
em dia já é uma realidade, pois o 
Catecismo da Igreja Católica e outros
catecismos nacionais concedem a
devida atenção aos temas sociais e
políticos [45]. O problema é de
capital importância, porque da
adequada formação dos laicos
depende que a sua presença na vida
pública dê como resultado a
ordenação cristã do mundo, e não da
«mundialização» dos cristãos, como
manifestou em certa ocasião o S.
Josemaria a um grupo de sacerdotes



e especialistas do Concílio Vaticano II
que tinham ido conversar com ele.

Quando se fala aqui de formação,
não se entende propriamente a
comunicação de soluções concretas
pré-fabricadas e irreformáveis,
fechadas ao diálogo construtivo.
Formar é mais promover
correctamente uma certa
sensibilidade face ás exigências do
bem comum, assim como estimular
um pensamento que, à luz da fé, nos
permite evoluir na compreensão da
realidade e das alterações sociais. O
Fundador do Opus Dei via nesta
formação uma fonte e um motivo de
solidariedade, ou melhor, da
participação solidária na tarefa
colectiva de busca da verdade.
«Nesta entreajuda colectiva ocupa
um lugar importante a contribuição
em conhecer, em descobrir a
verdade. A nossa inteligência é
limitada, só podemos – com esforço e
dedicação –chegar talvez a distinguir



uma parcela da realidade, mas são
muitas as coisas que se nos escapam.
Mais uma manifestação de
solidariedade entre os homens é
conseguir juntar conhecimentos,
participar aos outros as verdades,
que temos chegado a encontrar, até
constituir assim esse património
comum que se chama civilização,
cultura» [46].

c) Liberdade e participação

A conexão entre o princípio da
liberdade e o de participação é sem
dúvida a ideia mais presente nas
reflexões do S. Josemaria sobre
matérias sociais e políticas. Sobre ela
recai, uma e outra vez,
apresentando-se desde diferentes
pontos de vista, e com finalidades
diversas segundo o contexto em que
cada ocasião condiciona as suas
reflexões. Em todo o caso, sempre
parece ter presente que a
passividade, a preguiça, o «deixar



andar», constitui uma tentação
continuamente acesa, já que o
trabalho em favor do bem comum
requer empenho e sacrifício. «O
Vosso amor a todos os homens –
escrevia em 1948 – deve levá-los a
enfrentar os problemas temporais
com valentia, segundo a Vossa
consciência. Não tenhais medo do
sacrifício, nem em assumir cargas
pesadas. Nenhum acontecimento
humano pode ser-vos indiferente,
antes pelo contrário, todos devem ter
oportunidade para fazer bem às
almas e facilitar-lhes o caminho para
Deus [47]. Em outra ocasião, com o
propósito de exemplificar a
responsabilidade apostólica com que
devem ser afrontadas as relações
naturalmente ligadas à actividade
profissional e à condição secular das
pessoas às que se dirigia por escrito,
especificava: «Não podeis estar
ausentes – seria uma omissão
criminosa –, das assembleias,
congressos, exposições, reuniões de



cientistas ou de construtores, cursos
de estudo, de outras iniciativas,
numa única palavra, científica,
cultural, artística, económica,
desportiva, etc. As vezes serão vocês
mesmos que as promovereis; a maior
parte das vezes terão sido
organizadas por outros e vocês
ajudareis. Mas, em todo caso,
esforçar-se-ão por não tomar parte
passivamente, mas sim, sentido a
carga – abençoada carga – da vossa
responsabilidade, procurareis fazer-
vos necessários – pelo vosso
prestígio, por vossa iniciativa, pelo
vosso empurrão – de forma a que
deis o tom conveniente e infundis o
espírito cristão em todas essas
organizações» [48].

Esta presença activa não era, na sua
mente, um «apostolado de
penetração», se bem que aceitava
corajosamente o risco de que alguém
o entendera assim.



Mas a sua ideia era bem diversa:
«Espero que chegue um momento em
que a frase os católicos penetram nos
ambientes sociais se deixe de dizer, e
que todos se dêem conta de que é
uma expressão clerical. Em qualquer
caso, não se aplica para nada ao
apostolado do Opus Dei. Os membros
da Obra não têm necessidade de 
penetrar nas estruturas temporais,
pelo simples facto de que são
cidadãos correntes, iguais aos
demais, e portanto já estavam ali . Se
Deus chama ao Opus Dei a uma
pessoa que trabalha numa fábrica,
ou num hospital, ou no parlamento,
quer dizer que, a partir de agora,
essa pessoa estará decidida a obter os
meios para santificar, com a graça de
Deus, essa profissão. Não é mais do
que a tomada de consciência das
exigências radicais da mensagem
evangélica, adaptada à vocação
específica recebida» [49]. Muito
menos pressupõe a elaboração desde
cima de tácticas especiais. Os



primeiros cristãos – esclarecia em
1959 – não tinham que cumprir
programas sociais específicos, «mas
estavam compenetrados num
espírito de concepção de vida e do
mundo, que não podia deixar de ter
havido consequências na sociedade
em que se moviam» [50].

O pensamento do Fundador do Opus
Dei desenvolvia-se na realidade por
caminhos bem diferentes. O
Fundador pensava simplesmente no
cidadão que cumpre os seus deveres
cívicos e reclama os seus direitos
[51], e tanto num caso como outro é
coerente com a sua concepção do
mundo, do homem e do bem comum
político, associando-se livremente
com quem – cristãos ou não –
compartilham essas ideias e estão
dispostos a realizá-las. Por isso,
quando falava de participação, não
queria referir-se aos cidadãos,
sempre poucos, que se dedicam
profissionalmente à política, nem



muito menos queria dizer que
convinha dedicar-se a ela, o que não
seria bom para os que carecem das
capacidades necessárias; «eu falo-
lhes da participação que é própria de
todo o cidadão, que seja consciente
das suas obrigações cívicas. Todos
vós deveis sentir-se impelidos a
actuar – com liberdade e
responsabilidade pessoal –, por todas
e pelas mesmas nobre razões que
movem os vossos concidadãos. Além
disso, acredito que vos sentis
impelidos de uma forma especial,
pelo vosso sentimento apostólico e
pelo desejo de levar a cabo uma
tarefa de paz e compreensão para
todas as actividades humanas» [52].
Neste sentido, lamentava ser
frequente «ainda entre católicos que
parecem ser responsáveis e piedosos,
o erro de pensarem que só estão
obrigados a cumprir os seus deveres
familiares e religiosos, e apenas
querem ouvir falar dos deveres
cívicos. Não se trata de egoísmo: é



simplesmente falta de formação,
porque ninguém lhes disse
claramente que a virtude da piedade
– parte da virtude cardeal da justiça –
e o sentido da solidariedade cristã
concordam, também, em estarem
presentes, nestes actos de conhecer e
contribuir na resolução dos
problemas que interessam a toda a
comunidade» [53].

Parte dessa consciência cidadã é
naturalmente a sensibilidade para
com o valor representado pelo
Estado. Recordava a obrigação em
dar um bom exemplo «também como
cidadãos. Deveis colocar empenho
em cumprir os vossos deveres e em
exercitar os vossos direitos. Por isso,
ao desenvolver a actividade
apostólica, observamos como
cidadãos católicos as leis civis com o
maior respeito e acatamento, e é
dentro do âmbito dessas leis que nos
esforçamos sempre por
trabalhar» [54]. Quereria evitar que



o facto de nos dedicarmos
generosamente a actividades sem
fins lucrativos, voluntariado, etc.,
pudera levar a alguém a sentir-se
isento de respeitar a fronteira legal
com o Estado regulador dessas
actividades. Consideraria desejável,
em contrapartida, procurar que essa
fronteira fosse cada vez mais justa,
no mínimo no sentido de se
reconhecer o interesse social e
público – no sentido jurídico mais
rigoroso do termo – das iniciativas de
promoção que surgem naturalmente
no seio da sociedade.

Em 1959 notava a este propósito que
a crescente expansão do aparelho
estatal – a que na altura nem todos
davam muita importância – se deve
em boa parte «à inibição dos
cidadãos, à sua passividade para
defender os direitos sagrados da
pessoa humana. Esta inactividade,
que tem a sua origem na preguiça
mental e na falta de vontade,



verifica-se também nos cidadãos
católicos, que não chegam a estar
conscientes de que há outros pecados
– e mais graves – do que aqueles que
se cometem contra o sexto
mandamento do Decálogo». Perante
esta deformação – no entanto,
frequente –, insistia na regra seguida
pela necessidade de se interessarem
«nas actividades sociais, que brotam
da mesma convivência humana ou
que exercem nela um fluxo directo
ou indirecto: deveis dar espaço e
alma aos colégios profissionais, às
organizações de pais de família e de
famílias numerosas, aos sindicatos, à
imprensa, às associações e concursos
artísticos, literários, desportivos,
etc.». Na altura recordava que essa
exigência, de carácter propriamente
ético, há de ser mediada pelo
princípio da liberdade e
responsabilidade pessoais: «cada um
de vós participará nessas actividades
públicas, de acordo com a sua
própria condição social e da forma



mais adequada às circunstâncias
pessoais e, por conseguinte, com
pleníssima liberdade, tanto num caso
que actue individualmente, como
quando o faça em colaboração com
aqueles grupos de cidadãos, com
quem se tenha achado oportuno
colaborar» [55].

Sobre este ponto de vista se ocupou
em várias ocasiões da liberdade de
ensino. Comentando as palavras de
Pio XI, pensava que «é um enorme
equívoco, fruto talvez da
mentalidade deformada de alguns,
pretender que o ensino [...] seja um
direito exclusivo do Estado: primeiro,
porque isto lesiona gravemente o
direito dos sacerdotes e da Igreja (cf.
Pio XI, Enc. Divini illius Magistri , 31-
XII-1929); e além disso, porque o
ensino é um sector, como muitos
outros da vida social, em que os
cidadãos têm o direito de exercer
livremente a sua actividade, se o
desejam e com as devidas garantias



pela ordem do bem comum» [56].
Existe hoje, no entanto, a ideia de
que defender a liberdade de ensino é
querer que exista um duplo sistema
escolar: de escolas estatais, de pobres
e para pobres, e as escolas privadas,
de ricos e para ricos. Com esta ideia
na cabeça de muitos desfilaram
alegremente pelas ruas das
principais cidades da Europa. Mas, se
reflectimos calmamente, não é difícil
entender que não existe nenhuma
razão para que o Estado, com toda a
quantidade de dinheiro público que
maneja, só seja capaz de fazer
escolas pobres e para pobres – a não
ser que se dê como adquirido que o
dinheiro público deve ser
necessariamente mal administrado –,
de facto a experiência ensina-nos
que existem muitas escolas não
estatais que têm um enorme
interesse social em oferecer
formação académica ou profissional
a estudantes de baixa condição
económica de uma forma quase



gratuita. Não se pode excluir que
existam casos isolados em que se
possam verificar abusos, e que o
Estado os deve corrigir sempre que o
bem comum o exija. Mas é sempre
um abuso para os pais que desejam
uma determinada educação para os
seus filhos sejam penalizados com a
obrigação de pagar duplamente o
ensino dos seus filhos: primeiro
através dos impostos e, depois, com
as propinas de inscrição que algumas
instituições escolares necessitam
cobrar para poder seguir exercendo
a sua actividade que, como se disse
antes, tem um evidente interesse
público.

O estudo dos textos do S. Josemaria
mostra que via neste problema antes
de tudo uma importante questão de
liberdade e de justiça. «A liberdade
de ensino não é senão um aspecto da
liberdade de uma forma geral.
Considero que a liberdade é
necessária para todos e em tudo o



que é moralmente lícito. Tem que
haver, portanto, liberdade de ensino
em todos os níveis e para todas as
pessoas. É o mesmo que dizer, que
qualquer pessoa ou associação
credível tenha a possibilidade de
fundar centros de ensino em
igualdade de condições e sem
barreiras desnecessárias. A função
do Estado depende da situação social:
nos casos da Alemanha ou da
Inglaterra a situação é diferente bem
como no Japão e nos Estados Unidos,
para citar países com estruturas
educacionais muitos diferentes. O
Estado tem funções evidentes de
promoção, controle e de vigilância. E
isso exige igualdade de
oportunidades entre a iniciativa
privada e a do Estado: vigiar não é
pôr obstáculos, nem impedir ou
diminuir a liberdade» [57]. E mesmo
descendo a pormenores mais
concretos, relativos ao ensino
universitário, acrescentava:
«Algumas manifestações, para a



efectiva realização desta autonomia,
podem ser: liberdade de nomeação
dos professores e dos
administradores; liberdade para
estabelecer os planos de estudo;
possibilidade de formar o próprio
património e administrá-lo. Numa
palavra, todas as condições
necessárias para que a Universidade
goze de uma vida própria. Tendo esta
vida própria, saberá dá-la, para o
bem de toda a sociedade» [58].

O S. Josemaria defendeu o direito da
Igreja Católica exercer o ensino – e
igualmente defendeu o direito do
Estado –, mas nem para ela nem para
o Opus Dei pediu privilégios ou
concessões que de algum modo
foram mais além do que a justiça
exige. Animou os pais de família que
desejavam associar-se para fundar
escolas, mas nunca promoveu
escolas secundárias de carácter
confessional, se bem que ás vezes
esta opção implicasse um claro



prejuízo económico. Entre as
instituições universitárias que
também inspirou, têm juridicamente
um certo grau de confessionalidade
católica, mas só aquelas situadas em
países cuja legislação não oferecia
outra possibilidade. Tanto num caso
como em outro, trata-se de centros
docentes abertos a estudantes de
todas as crenças religiosas, e também
aos que não aceitam nenhuma fé
religiosa. A sua insistência não
estava no problema da
confessionalidade, que em qualquer
caso respeitava, senão na exigência
ética de que o ordenamento jurídico
estatal não suprimisse a existência
ou a livre actividade de autênticos
«sujeitos sociais», como são a família
e os diversos tipos de associações. É
uma exigência ligada
inseparavelmente a uma concepção
linear do bem comum político, e que
incide imediata e notavelmente na
qualidade ética da convivência.



d) Participação, verdade e caridade

Já temos dito que o S. Josemaria
Escrivá considerava que a
pluralidade de opções sociais e
políticas, é o mesmo que dizer, o
facto de que outros cidadãos
propusessem – para um determinado
problema – uma solução diferente da
própria, não deve ser considerado
negativamente: o pluralismo é uma
realidade, não eliminável, que deve
ser amado como a liberdade humana
na qual tem a sua origem. Mas agora
temos que falar de um problema
diferente. Na vida social pode existir,
além do pluralismo de opções
políticas, uma diversidade de crenças
religiosas e de ideias morais: num
mesmo Estado, numa mesma cidade,
no seio de uma mesma família,
frequentemente convivem e
colaboram pessoas que têm crenças
religiosas ou morais diversas das que
em consciência consideramos
verdadeiras e objectivamente



vinculantes. Nesta convivência pode-
se criar e criam-se de facto, tensões e
problemas de várias naturezas. A
doutrina da Igreja Católica sobre o
direito da liberdade religiosa [59],
sobre a cooperação com o mal [60]
ou sobre o comportamento perante
as leis injustas [61] por exemplo,
constitui um critério de acção para
algumas das situações que podem
surgir.

O problemas historicamente ligados
às diferenças religiosas e morais,
junto com factores do tipo ideológico,
originaram uma mentalidade, muito
desenvolvida em alguns ambientes,
de que a convicção de que existe
uma verdade sobre o bem de uma
pessoa e de uma forma mais ampla,
das comunidades humanas, acaba
traduzindo-se em relações injustas
de domínio ou de violência entre os
homens. Dessa ideia, que agora não
nos detemos a valorar, podem surgir
diversas atitudes: uns consideram



que uma certa dose de agnosticismo
ou de relativismo é um factor
positivo, ou no mínimo um mal
menor, necessário à convivência
democrática [62], pelo o que se pensa
das verdades últimas é que é melhor
não falar delas publicamente,
chegando às vezes a exigir, como
condição para qualquer forma de
diálogo, a disponibilidade do
interlocutor a renunciar ou, pelo
menos, a pôr entre parênteses as
convicções constitutivas da própria
identidade; se alguém não está
disposto a fazê-lo, acusam-no de ser
um mau cidadão, um inimigo da
convivência. Perante esta
perspectiva, outros fecham-se ao
diálogo, porque não querem ou não
sabem dar certas explicações, por
medo ou porque se sentem
submetidos a uma chantagem moral,
ou porque entendem que o diálogo é
um bem pelo que vale a pena ceder.
Isto é o mesmo que, renunciar, ao
menos externa e tacticamente, à



nossa própria identidade, se bem que
esta atitude implique um certo
fingimento, pouco leal tanto para
com as suas próprias convicções
assim como para os seus
interlocutores.

Este é um problema perante o qual o
Fundador do Opus Dei demonstrou
desde o início da sua actividade, uma
sensibilidade muito delicada. Dois
ensinamentos neotestamentais estão
na base das suas reflexões: a
advertência do Senhor de que não
existe um verdadeiro dilema entre o
que se deve a Deus e o que se deve a
César [63], e o ensinamento de São
Paulo de que a verdade tem que ser
revelada com caridade, sem ferir
[64].

O S. Josemaria expressou
repetidamente o seu convencimento
de que não existe «um contraposição
entre o serviço a Deus e o serviço aos
homens; entre o exercício dos nossos



deveres e direitos cívicos, e os
religiosos; entre o empenho por
construir e melhorar a cidade
temporal, e o convencimento de que
passamos por este mundo como por
um caminho que nos leva à pátria
celeste» [65]. Esta convicção
descansa no facto de que ele não
tinha dificuldades para harmonizar o
direito a manter a sua própria
identidade intelectual e espiritual e o
dever de falar sinceramente ou em
colaborar com quem tem diversas
ideias. «Sempre devo insistir, para
que vos fique bem clara esta ideia, de
que a doutrina da Igreja não é
compatível com os erros que vão
contra a fé. Mas não podemos ser
amigos leais de quem pratica esses
erros? Se temos bem firme a nossa
conduta e doutrina, não podemos 
empurrá-los para fora do carro , em
tantos campos?» [66].

Sem dúvida pensava que a
colaboração com pessoas de diversos



credos podia ser em muitas ocasiões
uma oportunidade de difundir a
verdade e de dissipar prejuízos e
mal-entendidos. Em todo o caso, era
imperativo manter uma linha de
conduta evangélica; daí «a cristã
preocupação por fazer que
desapareça qualquer forma de
intolerância, de coacção e de
violência nas relações entre os
homens. Também na acção
apostólica – melhor: principalmente
na acção apostólica –, queremos que
não haja o menor assomo de
coacção. Deus quer que o sirvamos
em liberdade e, portanto, não seria
um apostolado digno se não
respeitasse a liberdade das
consciências » [67].

Distinguiu com extrema clareza a
relação íntima da consciência
individual com a verdade da relação
entre as pessoas. A primeira é
presidida pelo poder normativo da
verdade, porque nunca se é honrado



se não se for coerente com o que em
consciência se julga verdadeiro; a
segunda, pela justiça e pelas
exigências inalienáveis da dignidade
da pessoa. E, por isso, falava,
pensando na primeira dessas duas
relações, da santa intransigência ,
termos com que ele denominava a
coerência, a sinceridade, ao que se
opõe a vilania. É o mesmo que dizer,
a atitude de quem estando
convencido de que dois mais dois são
quatro diz que são três e meio por
debilidade ou por comodismo. Mas
logo acrescenta que a intransigência
referida a um acerto doutrinal não é
santa se não vai unida à transigência
amável com a pessoa que sustém
uma posição diferente da nossa e que
consideramos errada. Vale a pena
citar o texto completo de uma
palavras escritas em 1933, quando
não era habitual falar do direito à
liberdade religiosa: «Junto à santa
intransigência , o espírito da Obra de
Deus pede-nos uma constante 



transigência , também santa. A
fidelidade à verdade, a coerência
doutrinal, a defesa da fé não
significam um espírito triste, nem
hão-de estar animadas por um desejo
de aniquilar o que se engana. Talvez
seja esta a forma de ser de alguns,
mas não pode ser a nossa. Nunca 
bendiremos como aquele pobrezinho
meio tonto que – aplicando à sua
maneira as palavras da Escritura –
desejava sobre os seus inimigos ignis,
et sulphur, et spiritus procellarum (cf.
Sl 10, 7); fogo, enxofre e tempestades
impetuosas. Não queremos a
destruição de ninguém ; a santa
intransigência não é uma
intransigência incomodativa, agreste
e desabrida; nem é santa , se não vai
acompanhada da santa transigência.
Digo-vos mais: nenhuma das duas
são santas, se não supõem – junto às
virtudes teologais – a prática das
quatro virtudes cardeais [...]
Devemos viver, numa palavra, em
contínua conversação com os nossos



companheiros, com os nossos
amigos, com todas as almas que se
acercam de nós. Essa é a santa
transigência. Certamente poderíamos
chamar-lhe tolerância, mas tolerar
parece-me pouco, porque não se
trata só de admitir, como um mal
menor o inevitável, que os demais
pensem de modo diferente ou
estejam errados» [68].

A sua atitude neste ponto era firme e
clara, e não admitia excepções.
Considerava a intolerância uma
injustiça perante aquela com a qual
se devia reagir. «Por isso, quando
alguém tenta maltratar aos
equivocados, estejam seguros de que
sentirei o impulso interior de me pôr
junto deles, para seguir por amor a
Deus a sorte que eles sigam» [69].
Soube viver de modo prático estes
ensinamentos; isto é um facto
histórico, pois em 1950 obteve
autorização da Santa Sé para que o
Opus Dei admitisse como



cooperadores homens e mulheres
não católicos e não cristãos [70], e
assim se fez desde então. Neste
âmbito, numa entrevista concedida
em 1967: «No ano passado contei a
um jornalista francês – e sei que esta
afirmação teve eco, inclusive em
publicações de irmãos que estão
separados de nós – o que uma vez
comentei ao Santo Padre João XXIII,
movido pelo seu próprio encanto
amável e paternal: 'Padre Santo, na
nossa Obra todos os homens,
católicos ou não, encontraram
sempre um bom lugar: não adquiri
esta forma ecuménica de Vossa
Santidade'. Ele riu-se emocionado,
pois sabia que, desde 1950, a Santa Sé
tinha autorizado o Opus Dei a
receber como associados
Cooperadores os não católicos e
mesmo os não cristãos»[71] .

Tudo isto nos faz ver, em definitivo,
que o S. Josemaria Escrivá
fomentava o diálogo aberto, leal e



sincero. Acreditava nele como meio
de coesão social e como ocasião de
entendimento e apostolado. Advertia
sem qualquer dúvida ou hesitação
que o bem comum da sociedade, e
sobretudo de uma sociedade
complexa como a actual, exige
relacionar adequadamente um
conjunto de instâncias e pontos de
vista diferentes, que não devem
fechar-se em si mesmos nem agir de
modo puramente auto-referencial.
Via também que a condescendência
demonstrada por Deus ao querer que
o seu Verbo eterno se fizesse também
palavra humana, fazia do diálogo
humano um critério de conduta
vinculante para a consciência cristã.

O espaço disponível não nos permite
tocar em outros temas tratados pelo
Fundador do Opus Dei nos seus
escritos. Cremos, no entanto, que
com a explicação do princípio de
liberdade e de responsabilidade fica
suficientemente exposto o fio



condutor das suas reflexões sobre a
formação da consciência em matéria
social e política.

Ángel Rodríguez Luño

Professor Catedrático de Ética

Universidade Pontifícia da Santa
Cruz (Roma)

in Romana , Janeiro-Junho de 1997, n.
24, págs. 162-181

Notas:

[1] A maior parte da bibliografia
relativa ao nosso tema está publicada
no estudo de J. M. PERO-SANZ, J. M.
AUBERT, T. GUTIÉRREZ CALZADA, 
Acção social do cristão , Diel, 1997.

[2] Cf. C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa , em C. FABRO, S.
GAROFALO, M. A. RASCHINI, Santi
nel mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escrivá, Edizioni Ares,
Milano 1992, p. 23.



[3] Neste sentido revelam-se
particularmente úteis os dois
primeiros capítulos do volume de de
A. de FUENMAYOR, V. GÓMEZ-
IGLESIAS, J. L. ILLANES, El itinerario
jurídico del Opus Dei. Historia y
defensa de un carisma , EUNSA,
Pamplona 1989, pp. 24-80.

[4] Ver a ampla selecção de textos
citados no estudo de J. M. PERO-
SANZ, J. M. AUBERT, T. GUTIÉRREZ
CALZADA, Acção social do cristão... o.
cit.

[5] Temas Actuais do Cristianismo, n.
48 (que se cita mais adiante). Com
sentido idêntico: Cristo que Passa , n.
183.

[6] Temas Actuais do Cristianismo, n.
76

[7] Cf. por exemplo, Cristo que Passa,
n. 79.



[8] Temas Actuais do Cristianismo, n.
48.

[9] Cristo que Passa , n. 183.

[10] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 11.

[11] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 29. Cf. Carta, 30-IV-1946, n. 18.

[12] Cf. por exemplo, Cristo que
Passa , n. 70. Este ponto foi
energicamente reafirmado em
muitíssimas ocasiões.

[13] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 48. Para o Fundador do Opus Dei,
também existe um legítimo
pluralismo teológico e, nesse sentido,
esclareceu sempre que a Obra não
tem opinião teológica própria – uma
escola – nas questões teológicas
opináveis: cf. Carta , 24-X-1965, n. 53.



[14] Citado por A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei, 2
ed., Rialp, Madrid 1984, p. 295.

[15] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 27.

[16] El itinerario jurídico..., o. cit., p.
59.

[17] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 27.

[18] C. FABRO, La tempra di un Padre
della Chiesa, cit., p. 115. Sobre este
ponto veja-se também J. L., CHABOT, 
Responsabilità di fronte al mondo e
libertà, em M. BELDA, J. ESCUDERO,
J. L. ILLANES, P. O'CALLAGHAN, 
Santità e mondo. Atti del Convegno
teologico di studio sugli insegnamenti
del beato Josemaria Escrivá, Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano
1994, pp. 197-198.

[19] Cristo que Passa , n. 183.



[20] Ibidem, n. 125.

[21] Carta, 9-I-1959, n. 20; cf. também
Forja, n. 715. Em muitas ocasiões, S.
Josemaria contribuiu para a reflexão
sobre o fundamento cristológico do
conceito de secularidade: «Verificam-
se por vezes algumas atitudes que
nascem de não se saber penetrar
neste mistério de Jesus. Por exemplo,
a mentalidade daqueles que vêem o
cristianismo como um conjunto de
práticas ou actos de piedade, sem
perceberem a sua relação com as
situações da vida corrente, com a
urgência de atender as necessidades
dos outros e de se esforçar por
remediar as injustiças.

Por mim, diria que quem tem essa
mentalidade não compreendeu ainda
o que significa o facto de o Filho de
Deus ter encarnado, tomando corpo,
alma e voz de homem, participando
no nosso destino até ao ponto de
experimentar a aniquilação suprema



da morte. Talvez por isso, algumas
pessoas, sem querer, consideram
Cristo como um estranho no
ambiente dos homens.

Outros, pelo contrário, têm tendência
para imaginar que, para poderem ser
humanos, precisam de pôr em
surdina alguns aspectos centrais do
dogma cristão e actuam como se a
vida de oração, a intimidade habitual
com Deus, constituísse uma fuga das
suas responsabilidades e um
abandono do mundo. Esquecem-se
de que Jesus, precisamente, nos deu
a conhecer até que extremos se deve
ir no caminho do amor e do serviço.
Só se procurarmos compreender o
arcano do amor de Deus, deste amor
que chega até à morte, seremos
capazes de nos entregar totalmente
aos outros, sem nos deixarmos
vencer pelas dificuldades ou pela
indiferença». Cristo que Passa, n. 98).

[22] Carta , 16-VII-1933, n. 15.



[23] Cf. por exemplo Mt 5, 17 ss.

[24] Já afirmámos nestas páginas que
não faremos o estudo diacrónico do
pensamento do nosso autor. Todavia
não seria difícil demonstrar que a
viva sensibilidade pela autonomia e
consistência das realidades
temporais está presente desde o
início da actividade do Fundador do
Opus Dei, ou seja, desde o final dos
anos 20 do século passado, logo
muito antes que a temática fosse
tratada pela Constituição Gaudium et
Spes do Concílio Vaticano II.

[25] Cristo que Passa , n. 184.

[26] Cf. por exemplo P. DONATI, 
Pensiero sociale cristiano e società
post-moderna, Editrice A.V.E., Roma
1997; dirigida pelo mesmo autor de 
Sociologia del terzo settore, Nis, Roma
1996.

[27] Neste sentido cf. JOÃO PAULO II,
Enc. Centesimus Annus, n. 46 e 49.



Em relação a esta encíclica, e à
concepção nela proposta da
«subjectividade do social», queremos
esclarecer, entre outras coisas, que
não nos referimos aqui ao
«corporativismo» defendido por
algumas correntes de pensamento
social de inspiração cristã. Esta
concepção corporativista não
aparece nos escritos do Fundador do
Opus Dei.

[28] Relativamente ao que dizemos
sobre a percepção da especificidade
do social não se pode ignorar o facto
de que, quando a partir dos anos 60
diversos ambientes teológicos
católicos se mostraram partidários
da aceitação da análise marxista
como princípio de hermenêutica
teológica, o Fundador do Opus Dei
insistisse, oralmente e por escrito, no
carácter pessoal da salvação e da
libertação do pecado, opondo-se aos
que reduziam o cristianismo a uma
mudança dês estruturas sociais.



Seguindo o ensinamento do
Magistério da Igreja, S. Josemaria
afirmava a incompatibilidade do
marxismo com a fé católica, ao
mesmo tempo que manifestava a sua
convicção de que «dentro do
cristianismo achamos a boa luz que
dá sempre resposta a todos os
problemas; basta que vos empenheis
sinceramente em ser católicos» ( 
Amigos de Deus , n. 171). Enquanto
dizia estas coisas, promoveu,
especialmente nos países em que se
notavam desigualdades sociais
gritantes, diversas obras de
promoção social: no âmbito da
formação profissional de jovens,
trabalhadores do campo, ciências
domésticas, etc.

[29] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 77.

[30] O livro Sulco foi publicado
postumamente em 1986.

[31] Carta, 11-III-1940, n. 65.



[32] Cristo que Passa, n. 184.

[33] Ibidem.

[34] Ibidem.

[35] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 98.

[36] Ibidem.

[37] Carta, 15-X-1948, n. 28.

[38] Carta, 9-I-1951, n. 23-25 (o
sublinhado é nosso).

[39] Sulco, n. 302.

[40] Cf. Carta, 9-I-1932, n. 41.

[41] Ibidem, n. 40.

[42] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 117.

[43] Carta, 30-IV-1946, n. 21.

[44] Carta, 9-I-1932, n. 45.



[45] Nota-se uma preocupação
semelhante em JOÃO PAULO II, Ex.
Ap . Christifideles Laici, n. 59-60.

[46] Carta, 24-X-1965, n. 17.

[47] Carta , 15-X-1948, n. 28.

[48] Carta, 9-I-1959, n. 20. Cf. Forja, n.
718.

[49] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 66.

[50] Carta, 9-I-1959, n. 22.

[51] Cf. Forja, n. 697.

[52] Carta, 9-I-1959, n. 41.

[53] Carta, 9-I-1932, n. 46.

[54] Carta , 9-I-1932, n. 35.

[55] Carta , 9-I-1959, n. 40-41.

[56] Carta , 2-X-1939, n. 8.



[57] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 79.

[58] Ibidem.

[59] Cf. CONCÍLIO VATICANO II,
Declaração Dignitatis Humanae, 7 -
XII-1965.

[60] Cf. por exemplo JOÃO PAULO II,
Enc. Evangelium Vitae, n. 74.

[61] Cf. Ibidem , n. 71-73.

[62] Cf. a avaliação crítica dessa tese
inserta na Enc. Centesimus Annus, n.
46.

[63] Cf. Mt 22, 15-22.

[64] Cf. Ef 4, 15; cf. Forja, n. 559.

[65] Amigos de Deus , n. 165.

[66] Carta, 16-VII-1933, n. 14.

[67] Carta, 9-I-1932, n. 66.

[68] Carta , 16-VII-1933, n. 8 e 12.



[69] Carta, 31-V-1954, n. 19.

[70] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 29.

[71] Ibidem , n. 22.

Revista "Romana"

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-
consciencia-nos-planos-social-e-politico-

segundo-os-ensinamentos-de-s-
josemaria-escriva/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/

	A formação da consciência nos planos social e político segundo os ensinamentos de S. Josemaria Escrivá

