opusdei.org

A formacao da
consciéncia nos
planos social e
politico segundo os
ensinamentos de S.
Josemaria Escriva

Artigo de Angel Rodriguez
Luifio, Professor Catedratico de
Ftica na Universidade Pontificia
da Santa Cruz (Roma),
publicado no numero 24 da
revista Romana.

02/01/2010



1. Introducao

Uma apresentagdo completa,
realizada pelo método cientifico, do
pensamento do S. Josemaria sobre a
accao social e politica de todo o
cristdo requereria um estudo
detalhado do abundante material
constituido pelos seus escritos e pela
sua privilegiada transmissao oral.
Tratando-se de uma matéria que
corresponde a um periodo de quase
meio século de intensa actividade,
seria necessario, em alguns casos,
um trabalho paciente de catalogacao,
investigacdo das fontes e,
fundamentalmente, o propdsito do
exacto contexto dos documentos
disponiveis. Este trabalho permitiria,
por exemplo, entender melhor como
se conjugam nos ensinamentos do S.
Josemaria, a reflexdo atenta sobre a
evolucdo do magistério social da
Igreja com a apresentacdo de
questdes e perspectivas claramente
inovadoras ou antecipadoras,



derivadas em ultimo caso do carisma
fundacional recebido de Deus. A tudo
isto haveria que adicionar o exame
de todos os testemunhos escritos, do
elevadissimo numero de pessoas que
lidaram com ele, que escutaram os
seus ensinamentos e que foram
testemmunhas da sua actividade, e
também da revisdo da bibliografia
existente [1].

Um importante especialista das
publicacdes do Fundador do Opus
Dei adverte que em todas elas ndo
esta delineado «um programa teorico
de accao», mas sim a «comunicacao
de uma vida» [2]. Significa isto que
ndo nos encontramos com uma
exposicdo académica que distingue
analiticamente os principios e as
conclusdes que deles derivam, mas
sim com uma sintese vital, meditada
e profundamente amadurecida
durante anos, de principios
teoldgicos e espirituais, filtrados a luz
do carisma fundacional, que ao



estudioso corresponde compreender,
distinguir e em alguns casos
explicitar. Definitivamente, seria
necessario chamar a si toda a
experiéncia espiritual, pastoral e de
reflexdo teoldgica que fundamenta
estes ensinamentos, tarefa
certamente colossal, mas necessaria
para alcangar os principios
interpretativos mais adequados [3].

Neste breve estudo ndo podemos
realizar nenhuma das tarefas
mencionadas, que requereriam entre
outras coisas um conjunto de
instrumentos historicos (uma
biografia cientifica, edi¢do critica das
obras completas ou pelo menos
estudos historico-criticos entre os
mais importantes para o0 nosso tema,
etc.) que todavia ndo foram
publicados. Limitar-nos-emos por
isso a individualizar, com um método
substancialmente sincronico, 0s
aspectos centrais do tema tratado e a
indicar o contexto em que, na nossa



opinido, convém coloca-los para
atingir a sua exacta compreensao.

2. A formacao da consciéncia crista
no contexto dos ensinamentos do
S. Josemaria Escriva sobre matéria
social e politica.

Nos escritos do Fundador do Opus
Dei existem abundantes reflexdes
teoldgico-morais sobre a ac¢ao dos
cristdos no terreno social e politico
[4], mas ndo encontramos neles o
que geralmente se entende por
«ideias ou opiniGes politicas». Este
feito responde a uma linha de
conduta reflexivamente assumida e
constantemente respeitada. S.
Josemaria afirmou repetidas vezes:
«eu nunca falo de politica» [5].

Com estas palavras queria evocar-
nos a sua maxima de ndo propor
nem sugerir «a solugao concreta para
um determinado problema,
paralelamente a outras solugdes
possiveis e legitimas, e que advogam



precisamente o contrario» [6].
Negava desta forma a intervenc¢do no
debate politico comum, no jogo das
opinides que podem determinar a
adesdo dos cidadaos aos diversos
partidos politicos, sindicatos,
movimentos culturais, etc., com o
propdasito de concorrer de uma
forma correcta e digna a
configuracao politica da nossa vida
em comum. E nunca permitiu que as
suas palavras ou a sua actividade
fossem interpretadas num sentido
politico.

Porque adoptou o S. Josemaria esta
linha de conduta? O estudo dos seus
escritos permite concluir varias
respostas ou motivos. Mencionamos
em primeiros lugar o caracter
completa e exclusivamente
sacerdotal [7] que quis dar a toda a
sua actividade («a minha missao
como sacerdote € exclusivamente
espiritual» [8], e a vivissima
consciéncia da missdo sobrenatural



da Igreja, que o impedia de conceber
o Cristianismo como uma «corrente
politico-religiosa — seria uma loucura
—nem mesmo tendo o bom propdsito
de infundir o espirito de Cristo em
todas as actividades dos homens» [9].
Outra coisa bem diferente é que o
fundador do Opus Dei tenha sempre
reafirmado o direito e o dever da
hierarquia da Igreja em pronunciar
juizos morais sobre assuntos
temporais, quando o era exigido pela
fé ou moral cristas [10]. Além disto,
ensinou abundantemente que os fiéis
tém a obrigacao moral de aceitar
interna e externamente esses juizos
doutrinais [11], e incorporou nesses
ensinamentos orais e escritos os
conteudos fundamentais do
magistério pontificio e episcopal em
matéria social.

Mas tal atitude ndo fez mais do que
reforcar a sua habitual linha de
conduta: o direito e o dever de
interrogar moralmente os novos



problemas entretanto surgidos pelo
crescimento e alteracdes da
sociedade ou pelos avancos da
tecnologia e que resposta lhes tem
dado a hierarquia eclesiastica.

Um segundo motivo da mencionada
linha de conduta surge da natureza e
da espiritualidade especifica do Opus
Dei e, portanto, da missdo de S.
Josemaria como fundador e pastor de
almas. O Opus Dei tem uma missdo
exclusivamente espiritual [12]. Por
isso, a Obra ndo propde nem sugere
aos seus membros «nenhum
caminho concreto, nem economico,
nem politico, nem cultural. Cada um
dos seus membros tem plena
liberdade para pensar como lhe
parecer melhor neste terreno [...]: no
Opus Dei cabem pessoas de todas as
tendéncias politicas, culturais, sociais
e economicas que a consciéncia
cristd pode admitir [...] Esse
pluralismo ndo €, para a Obra, um
problema. Pelo contrario, é uma



manifestacdo de um bom espirito,
que pOe patente a legitima liberdade
de cada um [13]». E se por acaso
restaram duvidas, o S. Josemaria ndo
teve dificuldade em afirmar: «Se
alguma vez o Opus Dei tivera feito
politica, mesmo que fosse s6 por um
minuto, eu, — nesse mesmo instante —
sairia da Obra» [14].

As considerag¢6es que acabamos de
fazer sdo verdadeiras e importantes,
mas incompletas, porque nos dizem
unicamente o que 0s ensinamentos
do S. Josemaria ndo sdo e o que Opus
Dei ndo é. Quais sdo entao os
ensinamentos sobre a acc¢do politica
e social do cristdo que inegavelmente
encontramos nos seus escritos? Como
as podemos classificar
correctamente? A resposta deve-se
procurar a luz de uma clarificacdo de
capital importancia sobre a
finalidade do Opus Dei e, portanto,
dos ensinamentos do seu Fundador:
«A actividade principal do Opus Dei



consiste em dar aos seus membros e
as pessoas que o desejem, 0s meios
espirituais necessarios para viver
como bons cristdos no mundo actual.
Fa-los conhecer a doutrina de Cristo,
os ensinamentos da Igreja;
proporciona-lhes um espirito que os
pOe a trabalhar correctamente por
amor a Deus e ao servico de todos o0s
homens. Trata-se numa palavra, de
se comportarem como cristaos:
convivendo com todos, respeitando a
legitima liberdade de todos e fazendo
que este nosso mundo seja mais
justo» [15].

No fundo é dizer que os
ensinamentos do Santo Josemaria
propdem-se a dar a formacao
necessaria para viver como bons
cristdos no mundo actual .
Acertadamente, escreveu-se que
esses ensinamentos constituiem uma
recompensa chamada «a plenitude
de uma vida crista que, por se
verificar neste mundo, aglutina



constantemente frutos de
transformacao social, de instauracao
da justica, da fraternidade, da paz (a
fé e 0 amor devem desdobrar-se em
vida e manifestar-se em obras; e a
graca pode e deve produzir frutos de
Redencdo no presente histdrico);
mas, por ordem e inseparavelmente,
transcende essas realizacoes, ja que a
existéncia humana possui horizontes
que vdo mais além do tempo e da
historia, e apresenta-as como efeitos
que advém de uma forma
redundante ou complementar,
relativamente a uma realidade
central: a identificacdo radical com
Cristo, a plena entrega a Deus» [16].

Temos de concluir, portanto, que o
contexto dos ensinamentos que
estamos a estudar é a formacdo da
consciéncia dos cristdos que vivem
em todo o mundo e que desejam
santificar-se nele, animando
cristdmente as realidades nas quais
se desenvolve a sua vida: realidades



profissionais, culturais, sociais,
politicas, etc. Em funcdo dessa
finalidade o Fundador do Opus Dei
transmitia «a doutrina de Cristo» e
«0s ensinamentos da Igreja» (no
nosso tema, a Doutrina social da
Igreja) [17]. Mas, nos seus escritos,
essa doutrina e esses ensinamentos
adquirem maior relevo, perspectivas
e motivos especificos e, muitas vezes,
claramente originais, que por isso
nem sempre foram bem
compreendidas, mesmo por parte de
observadores bem intencionados.
Agora iremos concentrar as nossas
reflexdes sobre estes pontos
importantes, perspectivas e
intencoes.

3. O marco teoldgico fundamental

Nos escritos do S. Josemaria adverte-
se claramente para a presenca
constante e unificadora de «uma
conjuncdo singularmente rica e
coerente do mistério de Cristo, Deus



perfeito e homem perfeito», que
permite encontrar na «Encarnacao
do Verbo o fundamento perenemente
actual e motor da transformacao
cristd do homem e, através do
trabalho humano, de todas as
realidades criadas» [18].

Explicando os ensinamentos da
Epistola aos Colossenses (1, 19-20), o
Fundador do Opus Dei afirma: «Nao
ha nada que possa ser alheio ao
desejo intenso de Cristo. Falando com
profundidade teoldgica, é dizer, se
nos limitamos a uma classificacdo
funcional; sendo rigorosos, ndo se
pode fazer com que hajam realidades
—boas, nobres, e ainda diferentes —
que sejam exclusivamente profanas,
uma vez que o Verbo de Deus fixou a
sua morada entre os filhos dos
homens, teve fome e sede, trabalhou
arduamente com as suas maos,
conheceu a amizade e a obediéncia,
experimentou a dor e a morte» [19].
E, referindo-se de uma forma mais



directa ao tema que nos ocupa,
acrescenta: «A tarefa apostolica que
Cristo pediu a todos os seus
discipulos produziu, portanto,
resultados concretos ndo ambito
social. Ndo é admissivel pensar que,
para ser cristdo, se tenha que virar as
costas ao mundo, ser um derrotista
por natureza [...]. O cristdo tera de
estar sempre disposto a santificar a
sociedade desde dentro» [20].

O principio cristolégico que
acabamos de mencionar determina a
visdo que o S. Josemaria tem do que
significa para um cristao estar no
mundo e viver no mundo ou, com
outras palavras, o seu conceito da
secularidade .

Esta traduz-se no que poderiamos
chamar o principio da
responsabilidade e de

participagdo :viver no mundo
significa sentir-se responsavel por
ele, assumindo-se a tarefa de



participar nas actividades humanas
para as configurar cristamente.
«Estejam presentes sem medo em
todas as actividades e organizacoes
dos homens — escrevia em 1959 —,
para que Cristo esteja presente nelas.
Eu apliquei ao nosso modo de
trabalhar aquelas palavras da
Escritura: ubicumque fuerit corpus,
illic congregabuntur et aquilae (
Matth. XX1V, 28), porque Deus Nosso
Senhor nos pedira contas rigorosas,
se, por desleixo ou comodismo, cada
um de V@s, livremente, ndo procurar
intervir nas obras e nas decisdes
humanas, das que dependem o
presente e o futuro da

sociedade» [21]. Interiorizamos
nestas palavras uma percepgao
aguda do sentido ético e religioso da
interdependéncia entre os homens e
entre os povos, que na sociedade
moderna adquiriu uma dimensao
mundial. Desde o inicio da sua
actividade, o Fundador do Opus Dei
alertou-nos para a necessidade de



nao condicionarmos em limites
muito apertados, a solidariedade
cristd, esclarecendo inclusive, com
um prudente realismo, que a
solidariedade comeca com 0s que nos
estdo mais proximos. A preocupacao
santa de um cristdo — escrevia em
1933 — «comeca com 0 que esta ao
seu alcance, pelas nossas tarefas
correntes, e pouco a pouco estende-
se em circulos concéntricos como
uma profunda dedicacdo as almas
comuns, espigas carentes de luz : ndo
seio da familia, no trabalho; na
sociedade civil, no seu lugar de
cultura, na assembleia politica, entre
todos os seus concidadaos
independentemente da sua condicao
social; até chegar as proprias
relacdes entre os povos, reunindo
ndo seu amor ragas, continentes e
diversas civilizacdes» [22].

Particularmente interessante e
complexo é o modo em que, e
segundo o Fundador do Opus Deli,



esta responsabilidade pelo mundo se
deve pautar. Em muitas das suas
reflexdes se alerta para o eco do
Serméao da Montanha, que contem
uma mensagem caracterizada por
uma novidade que ndo implica
ruptura, mas sim uma mensagem de
esperanca [23]: os ensinamentos do
Senhor ndo rompem com 0s
conteudos mais nobres da lei de
Moisés da moral humana, pelo
contrario transportam-nos para a sua
plenitude, interiorizam-nos e
radicalizam-nos, conduzindo-os
assim a sua mais correcta expressao,
livre de extenuantes casualidades.
Esta perspectiva, que reflecte
fielmente a logica da Encarnacao,
tem numerosas aplica¢des nos
escritos que examinamos; de muitas
delas, como sdo — por exemplo — a
convicgdo de que entre afé e a
ciéncia existe uma perfeita
harmonia, ou uma elevada estima
das virtudes humanas, apesar de nao
querermos discutir agora este ponto.



No que respeita ao nosso tema,
interessa destacar o alto valor que se
reconhece e se concede as realidades
criadas e, mais concretamente, a
liberdade individual, principal dom
natural concedido por Deus ao
homem, e a autonomia e consisténcia
propria das realidades terrenas [24].

A autonomia e consisténcia das
realidades temporais implicam, nos
escritos do S. Josemaria, a
imperatividade de conhecer e
respeitar a sua dinamica intrinseca,
fruto da racionalidade que a
Sabedoria do Criador imprimiu nas
suas obras, e por conseguinte uma
exigéncia de competéncia técnica e
profissional, pressuposto
imprescindivel para qualquer
projecto apostolico para a
santificacdo do mundo desde dentro .

«O cristao, quando trabalha, como é
a sua obrigacdo, ndo deve falsear
nem burlar as exigéncias proprias do



que é natural. Se com a expressao
bendizer as actividades humanas se
entendesse anular ou escamotear a
sua dinamica propria, negar-me-ia a
usar essas palavras. Pessoalmente
nunca me convenci que as
actividades correntes dos homens
ostentem, como um letreiro postico,
um qualificativo confessional.
Porque me parece, mesmo
respeitando a opinido contraria, que
se corre o perigo de usar em vao o
nome santo da nossa fé, e além de
que, em certas ocasioes, tem-se
utilizado a etiqueta catdlica até para
justificar atitudes e operagoes que
ndo sdo as vezes honradamente
humanas» [25].

Esta mesma perspectiva, quando se
liberta no &mbito social, da lugar a
uma compreensdo profunda da
natureza e consisténcia propria das
relacdes sociais. Deus ndo cria so
individuos, cria também relagoes
sociais — como é, por exemplo, a



familia —, cuja dindmica ha que
conhecé-la, aprecia-la e respeita-la,
se é que queremos também
recupera-la. Podemos ser mais
claros: Como dissemos, Deus nao cria
individuos, cria pessoas, e por isso
também cria relacdes. Durante
muitos anos foi dominante nas
ciéncias sociais a tendéncia para
definir a existéncia humana como
uma polaridade entre o individuo,
entendido como um atomo, e o
Estado; no maximo, admitia-se um
terceiro polo: o mercado. SO
recentemente, com o
desenvolvimento da sociologia do
terceiro e quarto sectores de
actividade econdmica, € que se tém
conseguido ultrapassar estes
condicionalismos [26].

O Fundador do Opus Dei nunca
entrou em debates metodolégicos
com as ciéncias sociais, mas os seus
ensinamentos e iniciativas no ambito
da familia, do ensino, da promocao



social, dos meios de comunicacdo
social, etc., demonstram que possuia
uma visdo dos «sujeitos sociais» [27]
muito mais ampla do que era
habitual para muitos estudiosos da
sociedade da altura. Provavelmente
esta sensibilidade era oriunda da sua
profunda meditagdo e da sua
interpretacao pessoal dos
pressupostos da Doutrina social da
Igreja, se bem que s6 poderemos
formular um juizo definitivo sobre
esta hipdtese quando for possivel
realizar um estudo completo sobre a
origem e fontes da concepcao da
especificidade da sua natureza social,
enquanto realidade distinta entre o
dominio publico e o privado [28].

O Fundador do Opus Dei possuia
também uma clara consciéncia de
que as actividades sociais e politicas
ndo sdo simples enunciados de
principios perenes, sendo concretas
realizacdes de bens humanos e
sociais num determinado contexto



historico, geografico e cultural,
marcadas por uma contingéncia no
minimo parcialmente insuperavel,
que por outro lado é caracteristica de
tudo o que € pratico. Por isso,
afirmava que «ninguém pode
pretender em questdes temporais
impor dogmas que nao existem.
Perante um problema concreto, seja
qual for, a solucdo é: estuda-lo bem e,
depois, actuar em consciéncia, com a
nossa liberdade e também com
responsabilidade pessoal» [29]. Mas
com isto ndo pretendia dizer que
tudo o que ha nesta terra é
contingente, ja que propagava aos
quatro ventos, sem respeitos
humanos, as exigéncias éticas
universalmente validas. O seu
pensamento € claramente expresso
no n. 275 de Sulco: «Nao te esquecas
que, nos assuntos humanos, também
0s outros poderao ter razao: véem a
mesma questdo que tu, mas de um
ponto de vista diferente, com outra
luz, com outra sombra, com outro



contorno. — SO na fé e na moral existe
um critério indiscutivel: o da nossa
Igreja Mae» [30].

Este sentido da limitacéo de todo o
projecto humano de realizacdo
concreta de valores influenciou
significativamente o seu modo de
entender o principio da liberdade,
assim como na sua resisténcia em
tolerar a imposicado de critérios
unicos sobre os problemas que
admitiam diversas solucoes
igualmente compativeis com a
consciéncia crista: «sdo arbitrdrias e
injustas as limitacdes a liberdade dos
filhos de Deus, a liberdade das
consciéncias ou as suas legitimas
iniciativas. Sdo limita¢des que advém
do abuso de autoridade, da
ignorancia ou do engano dos que
pensam que podem permitir-se ao
abuso de fazer discrimina¢6es nada
razoaveis. Esse modo injusto e
antinatural de actuar — porque vai
contra a dignidade da pessoa



humana — nunca podera ser caminho
para conviver, ja que anula o direito
do homem a intervir activamente
segundo a sua consciéncia, o direito a
trabalhar, a associar-se, a viver em
liberdade dentro dos limites do
direito natural» [31]

Ja nos referimos ao principio da
liberdade, apesar de o termos feito
desde uma perspectiva muito
limitada. De facto, ja o afirmamos,
que a consciéncia do caracter
exclusivamente espiritual da sua
missdo sacerdotal e da finalidade do
Opus Dei levou-o a ndo expressar
opinides nem a sugerir solucdes
sobre problemas concretos. Os que o
seguiam e 0S que 0S escutavam eram
livres de ter qualquer opiniao
compativel com a fé e a moral
cristds. Esta linha de conduta vé-se
posteriormente reforcada pelo
sentido da autonomia e da
consisténcia especifica das
realidades temporais e, além disso,



pelas inevitaveis doses de
contingéncia e incerteza das solucdes
praticas que um determinado
problema pode receber aqui e agora.
Mas para compreender o significado
que o principio da liberdade tem no
pensamento do S. Josemaria ter-se-do
que dar muito mais passos.

A liberdade, de facto, aparece nos
seus escritos como um valor
substancial, indissoluvelmente unido
ao principio da responsabilidade e,
portanto, a participacdo e a
solidariedade. A presenca do
principio da responsabilidade
permite entender que a liberdade
ndo é para ele um valor meramente
formal, nem somente procedimental,
nem muito menos a expressao de
uma concepcdo individualista-
atomista do homem; mas que a
responsabilidade sendo vista como
inseparavelmente unida ao principio
da liberdade, leve a que seja
rechacada qualquer tipo de



providéncia social que lesione ou
suprima a «subjectividade» das
formacdes sociais, é afirmar que,
elimine a liberdade porque de uma
forma ou outra tal gerara
irresponsabilidade. Parece-nos,
definitivamente, que se quiséssemos
expressar numa formula sintética a
perspectiva que unifica o
pensamento do S. Josemaria Escriva
sobre a accdo social e politica do
cristdo, essa formula ndo seria outra
do que a relacdo indissoluvel entre a
liberdade individual e a
correspondente responsabilidade
individual.

4. Liberdade, responsabilidade,
participacao e solidariedade

Podemos abordar esta tematica com
um texto que relaciona de modo
sintético diversos aspectos do
principio da liberdade. Em primeiro
lugar, a afirmacao clara do valor
natural e cristdo da liberdade unida



a responsabilidade: «E existe um
bem que [o cristdo] devera sempre
buscar de uma forma especial: o da
liberdade individual. S6 se defende a
liberdade individual dos demais com
a correspondente responsabilidade
pessoal. Com honradez humana e
cristd, podera defender a sua
liberdade da mesma forma. Repito e
repetirei sem cessar que o Senhor
deu-nos gratuitamente um enorme
presente sobrenatural, a graca
divina; e outra maravilhosa dadiva
humana, a liberdade individual, que
exige de nos — para que ndo se
corrompa, convertendo-se em
libertinagem - integridade, empenho
eficaz em desenvolver a nossa
conduta de acordo com a lei divina,
porque onde estiver o Espirito de
Deus, ai havera liberdade (2 Cor III,
17). O Reino de Cristo é de liberdade
[...] Sem liberdade, ndo podemos
corresponder a graca; sem liberdade,
ndo podemos entregar-nos
livremente ao Senhor, com a



razdomais sobrenatural: s6 porque
nos apetece. Alguns dos que me
escutam conhecem-me desde ha
muito tempo. Podeis testemunhar
que tenho levado toda a minha vida,
com total compromisso pessoal, a
elevar a importancia da liberdade de
cada um. Sempre a procurei e
continuo, por toda a parte, como
Didgenes procurava um homem. E
cada dia que passa amo-a mais, amo-
a sobre todas as coisas terrenas: é um
tesouro que nunca apreciaremos
bastante» [32].

Imediatamente depois, a
reivindicacao do caracter ético, e ndo
politico no sentido de politica de
partido, de quanto afirmou
anteriormente: «Quando falo de
liberdade individual, ndo me refiro
com esta desculpa a outros
problemas provavelmente muito
legitimos, que ndo correspondem ao
meu oficio de sacerdote. Sei que nédo
me compete tratar de temas



seculares e transitorios, que
pertencem a esfera temporal e civil,
matérias que o Senhor deixou a livre
e serena controvérsia dos homens.
Sei também que os labios do
sacerdote, evitando os disparates
comuns dos humanos, abrir-se-do
apenas para conduzir as almas a
Deus, a sua doutrina espiritual
salvadora, aos sacramentos que Jesus
Cristo instituiu, a vida interior que
nos aproxima ao Senhor sabendo-nos
seus filhos e, portanto, irmaos de
todos os homens sem excepcao» [33].
E, por ultimo, a conjugacdo do
principio da liberdade sobre o
ambito da participacdo e da
convivéncia: «<Amemos de verdade a
todos os homens; amemos a Cristo,
acima de todas as coisas; e, entao,
ndo teremos outra alternativa do que
amar a legitima liberdade dos outros,
numa pacifica e razoavel
convivéncia» [34]. Vejamos mais
detalhadamente estes diversos
aspectos.



a) Liberdade, responsabilidade,
pluralismo

Para o S. Josemaria amar a liberdade
implica necessariamente amar «o
pluralismo que a liberdade leva
consigo» [35]. Pluralismo ndo é
sindnimo de conflito ou de tensdo: «A
minha resposta ndo pode ser mais do
que uma: conviver, compreender,
desculpar. O facto de que alguém
pense de forma diferente do que eu -
especialmente quando se trata de
coisas que sdo objecto da liberdade
de opinido — ndo justifica de forma
alguma uma atitude de inimizade
pessoal, nem sequer de frieza ou de
indiferenca. A minha fé cristad diz-me
que a caridade é para a viver com
todos, e também com 0s que ndo tém
a graca de crer em Jesus Cristo» [36].
Quando se trata de solucionar
concretamente problemas sociais e
politicos, o ambito do opinavel é
bastante amplo.



E verdade — escrevia em 1948 — «que
a vossa fé tem que os guiar, ao
debrucar-se sobre os factos e
situacdes contingentes do mundo»;
mas também é verdade que «a
doutrina catdlica ndo impde solucdes
concretas, técnicas, aos problemas
temporais; mas pede-vos que tenhais
sensibilidade diante esses problemas
humanos, e sentido de
responsabilidade para fazer-lhes
frente e para lhes dar um desfecho
cristao» [37]. Neste ultimo texto, que
propde uma reflexdo hoje aceite por
todos, mas que em 1948 ndo era
frequente ouvir, vé-se que a
afirmacdo da liberdade como forma
de opinido aparece sempre unida a
da responsabilidade.

Num outro documento, essa relacao
aparece de uma forma ainda mais
explicita, junto a observacao de que
ndo é tudo opinavel e que, portanto,
a liberdade de um cristdo tem
evidentes limites: «Deveis, portanto,



sentir-vos livres em tudo o que é
opinavel. Dessa liberdade nascera um
santo sentido de responsabilidade
pessoal, que fazendo de nos serenos,
rectos e amigos da verdade, os
afastara de vez de todos os erros:
porque respeitareis sinceramente as
legitimas opinides dos demais [...].
Contudo, recusaremos sempre tudo o
que seja contrario ao que a Igreja
ndo ensina. Ja que, precisamente por
esse amor a a verdade e por essa
rectiddo de atitude, queremos ser
fortes in fide (1 Pe 5, 9), fortes na fé,
com uma fidelidade alegre e
firmissima» [38]

Os sentidos de liberdade e
responsabilidade individuais
indicam o caminho para que «o amor
e a liberdade de Cristo presidam a
todas as manifestacdes da vida
moderna» [39], e nos levem a
descobrir a «compenetracao
reciproca» que existe entre «o
apostolado e a ordenacao da vida



publica por parte do Estado» [40].
Esta identificacdo abre horizontes
apostolicos importantes, mas que
ndo devem passar a pratica « com
liberdade pessoal e com pessoal
responsabilidade » [41].

E 0 mesmo que dizer, salvo
circunstancias excepcionais e em que
a autoridade legitima da Igreja
aconselhasse outra coisa, a intencao
sincera de informar cristimente as
actividades temporaisndoautorizaa
identificar a solucdo que se considera
Optima com a solugdo catolica ou
cristd tout court , nem a pensar que
todos os cidaddos catolicos tém o
dever moral de aceita-la e, portanto,
da levar a pratica monoliticamente.
Num texto que se tornou célebre pela
sua clareza, afirmava que a esse
cidaddo cristdo bem intencionado
«jamais ocorrer-lhe-a crer ou dizer
que ele baixara do templo ao mundo
para representar a Igreja, e que as
suas solucdes sao as solugoes



catolicas para aqueles problemas
[...]. Isto seria clericalismo,
catolicismo oficial ou como lhe
queirais chamar. Em qualquer caso,
€ ser agressivo com a natureza das
coisas. Tereis que difundir por todo o
lado uma verdadeira mentalidade
laical , que nos levara a trés
conclusdes: a sermos suficientemente
honrados, para arcarmos com a
nossa propria responsabilidade; a
sermos suficientemente cristaos,
para respeitar-mos os irmados na fé,
que propde — em matérias discutiveis
—solucdes diversas a que cada um de
nos sustém; e a sermos
suficientemente catodlicos, para ndo
nos servirmos da nossa Igreja Mde,
misturando-a com frivolidades
humanas» [42].

Esta ultima consideracdo mereceria
um amplo comentario, mas esta ndo
serd a melhor altura para o fazer.
Talvez algum leitor va pensar que
esse modo de proceder levaria a



debilitar a presenca dos cristdos — e
dos valores que para os cristdos sdo
importantes — na vida social e
politica. Pelo que diremos mais a
frente sobre a participacgao e
solidariedade ajudar-nos-a a
entender que ndo é assim. Parece-
nos que as palavras antes citadas
pelo S. Josemaria estdo inspiradas
por uma justa aversdo a mentalidade
do «partido unico e obrigatorio» que,
por querer impor uma unica opiniao
sobre assuntos contingentes, levaria
a desunir os cristdos no que, por
outro lado, é verdadeiramente
irrenunciavel. «Assim ocorre com
frequéncia - escrevia em 1946 —
verem-se catolicos que sentem com
muito mais forga a afinidade
ideoldgica com outros homens —
ainda inimigos da Igreja — do que o
mesmo vinculo de fé com os seus
irmdos catolicos; e que, na altura em
que dissimulam as diferengas no
essencial e que as separam de
pessoas de outras religides, ou sem



religido alguma, ndo sabem
aproveitar o denominador comum
que tém com os demais catolicos,
para conviver com eles e ndo
exasperar as possiveis diferencas de
opinido no contingente» [43].

b) Liberdade e formagdo cristd

A énfase do Fundador do Opus Dei
no principio da liberdade e de
responsabilidade pessoais pressupde
no cidadao cristdo a preocupacao de
adquirir uma solida formacdo, de
maneira a que a sua actividade
constitua efectivamente um
contribuicdo positiva para o correcto
funcionamento da vida social. Ja
num documento de 1932,
mencionava a necessidade de
proporcionar a todos essa formacao
«Dir-vos-ei, a este proposito, qual é o
meu grande desejo: queria que, 0
catecismo da doutrina crista para as
criancgas, ensinasse claramente quais
sdo estes pontos fundamentais, nos



quais ndo se pode ceder, ao actuar de
um modo ou outro na vida publica; e
que se afirmasse, a0 mesmo tempo, o
dever de actuar, de ndo se abster, de
prestar uma colaborac¢do muito
proxima para servir com lealdade, e
com liberdade individual, pelo bem
comum. Este é um grande desejo
meu, porque vejo que assim os
catolicos aprenderiam estas
verdades desde pequenos, e
saberiam pratica-las quando ja
fossem adultos» [44]. Esse desejo hoje
em dia ja é uma realidade, pois o
Catecismo da Igreja Catdlica e outros
catecismos nacionais concedem a
devida atencdo aos temas sociais e
politicos [45]. O problema é de
capital importancia, porque da
adequada formacdo dos laicos
depende que a sua presenca na vida
publica dé como resultado a
ordenacdo cristd do mundo, e ndo da
«mundializac¢do» dos cristdos, como
manifestou em certa ocasido o S.
Josemaria a um grupo de sacerdotes



e especialistas do Concilio Vaticano II
que tinham ido conversar com ele.

Quando se fala aqui de formacao,
ndo se entende propriamente a
comunicacao de solucdes concretas
pré-fabricadas e irreformaveis,
fechadas ao didlogo construtivo.
Formar é mais promover
correctamente uma certa
sensibilidade face as exigéncias do
bem comum, assim como estimular
um pensamento que, a luz da fé, nos
permite evoluir na compreensdo da
realidade e das alteracdes sociais. O
Fundador do Opus Dei via nesta
formacdo uma fonte e um motivo de
solidariedade, ou melhor, da
participacdo solidaria na tarefa
colectiva de busca da verdade.
«Nesta entreajuda colectiva ocupa
um lugar importante a contribuicdo
em conhecer, em descobrir a
verdade. A nossa inteligéncia é
limitada, s6 podemos — com esforco e
dedicacao —chegar talvez a distinguir



uma parcela da realidade, mas sdo
muitas as coisas que se nos escapam.
Mais uma manifestacdo de
solidariedade entre os homens é
conseguir juntar conhecimentos,
participar aos outros as verdades,
que temos chegado a encontrar, até
constituir assim esse patrimonio
comum que se chama civilizagdo,
cultura» [46].

¢) Liberdade e participagdo

A conexdo entre o principio da
liberdade e o de participagao é sem
duvida a ideia mais presente nas
reflexdes do S. Josemaria sobre
matérias sociais e politicas. Sobre ela
recai, uma e outra vez,
apresentando-se desde diferentes
pontos de vista, e com finalidades
diversas segundo o contexto em que
cada ocasido condiciona as suas
reflexdes. Em todo o caso, sempre
parece ter presente que a
passividade, a preguica, o «deixar



andar», constitui uma tentacao
continuamente acesa, ja que o
trabalho em favor do bem comum
requer empenho e sacrificio. «O
Vosso amor a todos os homens —
escrevia em 1948 - deve leva-los a
enfrentar os problemas temporais
com valentia, segundo a Vossa
consciéncia. Nao tenhais medo do
sacrificio, nem em assumir cargas
pesadas. Nenhum acontecimento
humano pode ser-vos indiferente,
antes pelo contrario, todos devem ter
oportunidade para fazer bem as
almas e facilitar-lhes o caminho para
Deus [47]. Em outra ocasido, com o
propasito de exemplificar a
responsabilidade apostolica com que
devem ser afrontadas as relagdes
naturalmente ligadas a actividade
profissional e a condicdo secular das
pessoas as que se dirigia por escrito,
especificava: «Ndo podeis estar
ausentes — seria uma omissao
criminosa —, das assembleias,
congressos, exposicoes, reunides de



cientistas ou de construtores, cursos
de estudo, de outras iniciativas,
numa unica palavra, cientifica,
cultural, artistica, econdmica,
desportiva, etc. As vezes serao voces
mesmos que as promovereis; a maior
parte das vezes terdo sido
organizadas por outros e vocés
ajudareis. Mas, em todo caso,
esforcar-se-do por nao tomar parte
passivamente, mas sim, sentido a
carga — abencoada carga — da vossa
responsabilidade, procurareis fazer-
VO0S necessarios — pelo vosso
prestigio, por vossa iniciativa, pelo
vosso empurrdo — de forma a que
deis o tom conveniente e infundis o
espirito cristdo em todas essas
organizacgoes» [48].

Esta presenca activa ndo era, na sua
mente, um «apostolado de
penetracdo», se bem que aceitava
corajosamente o risco de que alguém
0 entendera assim.



Mas a sua ideia era bem diversa:
«Espero que chegue um momento em
que a frase os catolicos penetram nos
ambientes sociais se deixe de dizer, e
que todos se déem conta de que é
uma expressdo clerical. Em qualquer
caso, ndo se aplica para nada ao
apostolado do Opus Dei. Os membros
da Obra ndo tém necessidade de
penetrar nas estruturas temporais,
pelo simples facto de que sdo
cidaddos correntes, iguais aos
demais, e portanto ja estavam ali . Se
Deus chama ao Opus Dei a uma
pessoa que trabalha numa fabrica,
ou num hospital, ou no parlamento,
quer dizer que, a partir de agora,
essa pessoa estara decidida a obter os
meios para santificar, com a graca de
Deus, essa profissdo. Nao é mais do
que a tomada de consciéncia das
exigéncias radicais da mensagem
evangeélica, adaptada a vocacdo
especifica recebida» [49]. Muito
menos pressupode a elaboracdo desde
cima de tacticas especiais. Os



primeiros cristdos — esclarecia em
1959 — ndo tinham que cumprir
programas sociais especificos, «mas
estavam compenetrados num
espirito de concepcdo de vida e do
mundo, que ndo podia deixar de ter
havido consequéncias na sociedade
em que se moviam» [50].

O pensamento do Fundador do Opus
Dei desenvolvia-se na realidade por
caminhos bem diferentes. O
Fundador pensava simplesmente no
cidaddo que cumpre os seus deveres
civicos e reclama os seus direitos
[51], e tanto num caso como outro é
coerente com a sua concepc¢ao do
mundo, do homem e do bem comum
politico, associando-se livremente
com quem — cristdos ou ndo -
compartilham essas ideias e estdo
dispostos a realiza-las. Por isso,
quando falava de participacao, ndo
queria referir-se aos cidadaos,
sempre poucos, que se dedicam
profissionalmente a politica, nem



muito menos queria dizer que
convinha dedicar-se a ela, o que nédo
seria bom para os que carecem das
capacidades necessarias; «eu falo-
lhes da participacao que é prdpria de
todo o cidadao, que seja consciente
das suas obrigacdes civicas. Todos
v0s deveis sentir-se impelidos a
actuar — com liberdade e
responsabilidade pessoal —, por todas
e pelas mesmas nobre razdes que
movem 0S vossos concidadaos. Além
disso, acredito que vos sentis
impelidos de uma forma especial,
pelo vosso sentimento apostolico e
pelo desejo de levar a cabo uma
tarefa de paz e compreensdo para
todas as actividades humanas» [52].
Neste sentido, lamentava ser
frequente «ainda entre catolicos que
parecem ser responsaveis e piedosos,
0 erro de pensarem que so estdo
obrigados a cumprir os seus deveres
familiares e religiosos, e apenas
querem ouvir falar dos deveres
civicos. Ndo se trata de egoismo: é



simplesmente falta de formacao,
porque ninguém lhes disse
claramente que a virtude da piedade
— parte da virtude cardeal da justica —
e o sentido da solidariedade crista
concordam, também, em estarem
presentes, nestes actos de conhecer e
contribuir na resolucdo dos
problemas que interessam a toda a
comunidade» [53].

Parte dessa consciéncia cidada é
naturalmente a sensibilidade para
com o valor representado pelo
Estado. Recordava a obrigacdo em
dar um bom exemplo «também como
cidaddos. Deveis colocar empenho
em cumprir os vossos deveres e em
exercitar os vossos direitos. Por isso,
ao desenvolver a actividade
apostolica, observamos como
cidadaos catolicos as leis civis com o
maior respeito e acatamento, e é
dentro do ambito dessas leis que nos
esforcamos sempre por

trabalhar» [54]. Quereria evitar que



o facto de nos dedicarmos
generosamente a actividades sem
fins lucrativos, voluntariado, etc.,
pudera levar a alguém a sentir-se
isento de respeitar a fronteira legal
com o Estado regulador dessas
actividades. Consideraria desejavel,
em contrapartida, procurar que essa
fronteira fosse cada vez mais justa,
no minimo no sentido de se
reconhecer o interesse social e
publico — no sentido juridico mais
rigoroso do termo — das iniciativas de
promocao que surgem naturalmente
no seio da sociedade.

Em 1959 notava a este proposito que
a crescente expansdo do aparelho
estatal — a que na altura nem todos
davam muita importancia - se deve
em boa parte «a inibicdo dos
cidaddos, a sua passividade para
defender os direitos sagrados da
pessoa humana. Esta inactividade,
que tem a sua origem na preguica
mental e na falta de vontade,



verifica-se também nos cidadaos
catolicos, que ndo chegam a estar
conscientes de que ha outros pecados
— e mais graves — do que aqueles que
se cometem contra o sexto
mandamento do Decalogo». Perante
esta deformacao — no entanto,
frequente —, insistia na regra seguida
pela necessidade de se interessarem
«nas actividades sociais, que brotam
da mesma convivéncia humana ou
que exercem nela um fluxo directo
ou indirecto: deveis dar espaco e
alma aos colégios profissionais, as
organizacoOes de pais de familia e de
familias numerosas, aos sindicatos, a
imprensa, as associagdes e concursos
artisticos, literarios, desportivos,
etc.». Na altura recordava que essa
exigéncia, de caracter propriamente
ético, ha de ser mediada pelo
principio da liberdade e
responsabilidade pessoais: «cada um
de vOs participara nessas actividades
publicas, de acordo com a sua
propria condicdo social e da forma



mais adequada as circunstancias
pessoais e, por conseguinte, com
plenissima liberdade, tanto num caso
que actue individualmente, como
quando o faca em colaboracdo com
aqueles grupos de cidaddos, com
quem se tenha achado oportuno
colaborar» [55].

Sobre este ponto de vista se ocupou
em varias ocasides da liberdade de
ensino. Comentando as palavras de
Pio XI, pensava que «€ um enorme
equivoco, fruto talvez da
mentalidade deformada de alguns,
pretender que o ensino [...] seja um
direito exclusivo do Estado: primeiro,
porque isto lesiona gravemente o
direito dos sacerdotes e da Igreja (cf.
Pio XI, Enc. Divini illius Magistri, 31-
XII-1929); e além disso, porque o
ensino € um sector, como muitos
outros da vida social, em que 0s
cidaddos tém o direito de exercer
livremente a sua actividade, se o
desejam e com as devidas garantias



pela ordem do bem comum» [56].
Existe hoje, no entanto, a ideia de
que defender a liberdade de ensino é
querer que exista um duplo sistema
escolar: de escolas estatais, de pobres
e para pobres, e as escolas privadas,
de ricos e para ricos. Com esta ideia
na cabeca de muitos desfilaram
alegremente pelas ruas das
principais cidades da Europa. Mas, se
reflectimos calmamente, ndo é dificil
entender que ndo existe nenhuma
razdo para que o Estado, com toda a
quantidade de dinheiro publico que
maneja, so seja capaz de fazer
escolas pobres e para pobres —a néo
ser que se dé como adquirido que o
dinheiro publico deve ser
necessariamente mal administrado -,
de facto a experiéncia ensina-nos
que existem muitas escolas ndo
estatais que tém um enorme
interesse social em oferecer
formacdo académica ou profissional
a estudantes de baixa condigao
econdomica de uma forma quase



gratuita. Nao se pode excluir que
existam casos isolados em que se
possam verificar abusos, e que o
Estado os deve corrigir sempre que o
bem comum o exija. Mas é sempre
um abuso para os pais que desejam
uma determinada educacdo para o0s
seus filhos sejam penalizados com a
obrigacdo de pagar duplamente o
ensino dos seus filhos: primeiro
através dos impostos e, depois, com
as propinas de inscri¢do que algumas
institui¢des escolares necessitam
cobrar para poder seguir exercendo
a sua actividade que, como se disse
antes, tem um evidente interesse
publico.

O estudo dos textos do S. Josemaria
mostra que via neste problema antes
de tudo uma importante questao de
liberdade e de justica. «A liberdade
de ensino ndo é sendo um aspecto da
liberdade de uma forma geral.
Considero que a liberdade é
necessaria para todos e em tudo o



que é moralmente licito. Tem que
haver, portanto, liberdade de ensino
em todos os niveis e para todas as
pessoas. E 0 mesmo que dizer, que
qualquer pessoa ou associagao
credivel tenha a possibilidade de
fundar centros de ensino em
igualdade de condicGes e sem
barreiras desnecessdrias. A funcao
do Estado depende da situacgdo social:
nos casos da Alemanha ou da
Inglaterra a situacao é diferente bem
como no Japao e nos Estados Unidos,
para citar paises com estruturas
educacionais muitos diferentes. O
Estado tem funcdes evidentes de
promocgao, controle e de vigilancia. E
isso exige igualdade de
oportunidades entre a iniciativa
privada e a do Estado: vigiar ndo é
por obstaculos, nem impedir ou
diminuir a liberdade» [57]. E mesmo
descendo a pormenores mais
concretos, relativos ao ensino
universitario, acrescentava:
«Algumas manifestacgdes, para a



efectiva realizagdo desta autonomia,
podem ser: liberdade de nomeacao
dos professores e dos
administradores; liberdade para
estabelecer os planos de estudo;
possibilidade de formar o proprio
patrimonio e administra-lo. Numa
palavra, todas as condi¢des
necessarias para que a Universidade
goze de uma vida propria. Tendo esta
vida propria, sabera da-la, para o
bem de toda a sociedade» [58].

O S. Josemaria defendeu o direito da
Igreja Catdlica exercer o ensino —e
igualmente defendeu o direito do
Estado —, mas nem para ela nem para
0 Opus Dei pediu privilégios ou
concessdes que de algum modo
foram mais além do que a justica
exige. Animou os pais de familia que
desejavam associar-se para fundar
escolas, mas nunca promoveu
escolas secundarias de caracter
confessional, se bem que as vezes
esta opcdo implicasse um claro



prejuizo economico. Entre as
institui¢cdes universitarias que
também inspirou, tém juridicamente
um certo grau de confessionalidade
catdlica, mas so aquelas situadas em
paises cuja legislacdo ndo oferecia
outra possibilidade. Tanto num caso
como em outro, trata-se de centros
docentes abertos a estudantes de
todas as crencas religiosas, e também
aos que nao aceitam nenhuma fé
religiosa. A sua insisténcia ndo
estava no problema da
confessionalidade, que em qualquer
caso respeitava, sendo na exigéncia
ética de que o ordenamento juridico
estatal ndo suprimisse a existéncia
ou a livre actividade de auténticos
«sujeitos sociais», como sdo a familia
e os diversos tipos de associacdes. E
uma exigéncia ligada
inseparavelmente a uma concepcao
linear do bem comum politico, e que
incide imediata e notavelmente na
qualidade ética da convivéncia.



d) Participagdo, verdade e caridade

Ja temos dito que o S. Josemaria
Escriva considerava que a
pluralidade de opgdes sociais e
politicas, € o mesmo que dizer, o
facto de que outros cidadaos
propusessem — para um determinado
problema — uma solugdo diferente da
propria, ndo deve ser considerado
negativamente: o pluralismo é uma
realidade, ndo eliminavel, que deve
ser amado como a liberdade humana
na qual tem a sua origem. Mas agora
temos que falar de um problema
diferente. Na vida social pode existir,
além do pluralismo de opcoes
politicas, uma diversidade de crencas
religiosas e de ideias morais: num
mesmo Estado, numa mesma cidade,
no seio de uma mesma familia,
frequentemente convivem e
colaboram pessoas que tém crencas
religiosas ou morais diversas das que
em consciéncia consideramos
verdadeiras e objectivamente



vinculantes. Nesta convivéncia pode-
se criar e criam-se de facto, tensoes e
problemas de varias naturezas. A
doutrina da Igreja Catolica sobre o
direito da liberdade religiosa [59],
sobre a cooperacdo com o mal [60]
ou sobre o comportamento perante
as leis injustas [61] por exemplo,
constitui um critério de acc¢do para
algumas das situacdes que podem
surgir.

O problemas historicamente ligados
as diferencas religiosas e morais,
junto com factores do tipo ideoldgico,
originaram uma mentalidade, muito
desenvolvida em alguns ambientes,
de que a convicgao de que existe
uma verdade sobre o bem de uma
pessoa e de uma forma mais ampla,
das comunidades humanas, acaba
traduzindo-se em relacdes injustas
de dominio ou de violéncia entre os
homens. Dessa ideia, que agora ndo
nos detemos a valorar, podem surgir
diversas atitudes: uns consideram



que uma certa dose de agnosticismo
ou de relativismo é um factor
positivo, ou no minimo um mal
menor, necessario a convivéncia
democratica [62], pelo o que se pensa
das verdades ultimas é que é melhor
ndo falar delas publicamente,
chegando as vezes a exigir, como
condicdo para qualquer forma de
dialogo, a disponibilidade do
interlocutor a renunciar ou, pelo
menos, a por entre parénteses as
convicgOes constitutivas da propria
identidade; se alguém ndo esta
disposto a fazé-lo, acusam-no de ser
um mau cidaddo, um inimigo da
convivéncia. Perante esta
perspectiva, outros fecham-se ao
dialogo, porque ndo querem ou ndo
sabem dar certas explicagées, por
medo ou porque se sentem
submetidos a uma chantagem moral,
ou porque entendem que o dialogo €
um bem pelo que vale a pena ceder.
Isto € 0 mesmo que, renunciar, ao
menos externa e tacticamente, a



nossa propria identidade, se bem que
esta atitude implique um certo
fingimento, pouco leal tanto para
com as suas proprias convic¢oes
assim como para os seus
interlocutores.

Este é um problema perante o qual o
Fundador do Opus Dei demonstrou
desde o inicio da sua actividade, uma
sensibilidade muito delicada. Dois
ensinamentos neotestamentais estao
na base das suas reflexdes: a
adverténcia do Senhor de que nao
existe um verdadeiro dilema entre o
que se deve a Deus e 0 que se deve a
César [63], e o ensinamento de Sao
Paulo de que a verdade tem que ser
revelada com caridade, sem ferir
[64].

O S. Josemaria expressou

repetidamente o seu convencimento
de que ndo existe «um contraposi¢do
entre o servico a Deus e o servico aos
homens; entre o exercicio dos nossos



deveres e direitos civicos, e 0s
religiosos; entre o empenho por
construir e melhorar a cidade
temporal, e o convencimento de que
passamos por este mundo como por
um caminho que nos leva a patria
celeste» [65]. Esta convicgao
descansa no facto de que ele ndo
tinha dificuldades para harmonizar o
direito a manter a sua propria
identidade intelectual e espiritual e o
dever de falar sinceramente ou em
colaborar com quem tem diversas
ideias. «Sempre devo insistir, para
que vos fique bem clara esta ideia, de
que a doutrina da Igreja ndo é
compativel com os erros que vao
contra a fé. Mas ndo podemos ser
amigos leais de quem pratica esses
erros? Se temos bem firme a nossa
conduta e doutrina, ndo podemos
empurrd-los para fora do carro , em
tantos campos?» [66].

Sem duvida pensava que a
colaboracdo com pessoas de diversos



credos podia ser em muitas ocasides
uma oportunidade de difundir a
verdade e de dissipar prejuizos e
mal-entendidos. Em todo o caso, era
imperativo manter uma linha de
conduta evangélica; dai «a crista
preocupacdo por fazer que
desapareca qualquer forma de
intolerancia, de coaccdo e de
violéncia nas relacdes entre os
homens. Também na acgao
apostolica — melhor: principalmente
na ac¢ao apostdlica —, queremos que
ndo haja o menor assomo de
coacc¢do. Deus quer que o sirvamos
em liberdade e, portanto, ndo seria
um apostolado digno se ndo
respeitasse a liberdade das
consciéncias » [67].

Distinguiu com extrema clareza a
relacdo intima da consciéncia
individual com a verdade da relagdo
entre as pessoas. A primeira é
presidida pelo poder normativo da
verdade, porque nunca se é honrado



se ndo se for coerente com o que em
consciéncia se julga verdadeiro; a
segunda, pela justica e pelas
exigéncias inalienaveis da dignidade
da pessoa. E, por isso, falava,
pensando na primeira dessas duas
relacdes, da santa intransigéncia ,
termos com que ele denominava a
coeréncia, a sinceridade, ao que se
opde a vilania. £ 0 mesmo que dizer,
a atitude de quem estando
convencido de que dois mais dois sdo
quatro diz que sdo trés e meio por
debilidade ou por comodismo. Mas
logo acrescenta que a intransigéncia
referida a um acerto doutrinal ndo é
santa se ndo vai unida a transigéncia
amavel com a pessoa que sustém
uma posicdo diferente da nossa e que
consideramos errada. Vale a pena
citar o texto completo de uma
palavras escritas em 1933, quando
ndo era habitual falar do direito a
liberdade religiosa: «Junto a santa
intransigéncia , o espirito da Obra de
Deus pede-nos uma constante



transigéncia , também santa. A
fidelidade a verdade, a coeréncia
doutrinal, a defesa da fé nao
significam um espirito triste, nem
héo-de estar animadas por um desejo
de aniquilar o que se engana. Talvez
seja esta a forma de ser de alguns,
mas ndo pode ser a nossa. Nunca
bendiremos como aquele pobrezinho
meio tonto que — aplicando a sua
maneira as palavras da Escritura —
desejava sobre 0s seus inimigos ignis,
et sulphur, et spiritus procellarum (cf.
S110, 7); fogo, enxofre e tempestades
impetuosas. Ndo queremos a
destruicdo de ninguém ; a santa
intransigéncia ndo é uma
intransigéncia incomodativa, agreste
e desabrida; nem é santa, se nao vai
acompanhada da santa transigéncia.
Digo-vos mais: nenhuma das duas
sdo santas, se ndo supdem — junto as
virtudes teologais — a pratica das
quatro virtudes cardeais [...]
Devemos viver, numa palavra, em
continua conversacdo com 0S Nossos



companheiros, com 0s nossos
amigos, com todas as almas que se
acercam de nds. Essa € a santa
transigéncia. Certamente poderiamos
chamar-lhe tolerancia, mas tolerar
parece-me pouco, porque nao se
trata so de admitir, como um mal
menor o inevitavel, que os demais
pensem de modo diferente ou
estejam errados» [68].

A sua atitude neste ponto era firme e
clara, e ndo admitia excepcdes.
Considerava a intolerancia uma
injustica perante aquela com a qual
se devia reagir. «Por isso, quando
alguém tenta maltratar aos
equivocados, estejam seguros de que
sentirei o impulso interior de me por
junto deles, para seguir por amor a
Deus a sorte que eles sigam» [69].
Soube viver de modo pratico estes
ensinamentos; isto é um facto
historico, pois em 1950 obteve
autorizacao da Santa Sé para que o
Opus Dei admitisse como



cooperadores homens e mulheres
nao catolicos e nao cristdos [70], e
assim se fez desde entdo. Neste
ambito, numa entrevista concedida
em 1967: «No ano passado contei a
um jornalista francés — e sei que esta
afirmacao teve eco, inclusive em
publicacdes de irméos que estdo
separados de nos — 0 que uma vez
comentei ao Santo Padre Jodo XXIII,
movido pelo seu proprio encanto
amavel e paternal: 'Padre Santo, na
nossa Obra todos os homens,
catdlicos ou ndo, encontraram
sempre um bom lugar: ndo adquiri
esta forma ecuménica de Vossa
Santidade'. Ele riu-se emocionado,
pois sabia que, desde 1950, a Santa Sé
tinha autorizado o Opus Dei a
receber como associados
Cooperadores os nao catdlicos e
mesmo 0s ndo cristdos»[71] .

Tudo isto nos faz ver, em definitivo,
que o S. Josemaria Escriva
fomentava o dialogo aberto, leal e



sincero. Acreditava nele como meio
de coesdo social e como ocasido de
entendimento e apostolado. Advertia
sem qualquer duvida ou hesitacdo
que o bem comum da sociedade, e
sobretudo de uma sociedade
complexa como a actual, exige
relacionar adequadamente um
conjunto de instancias e pontos de
vista diferentes, que ndo devem
fechar-se em si mesmos nem agir de
modo puramente auto-referencial.
Via também que a condescendéncia
demonstrada por Deus ao querer que
0 seu Verbo eterno se fizesse também
palavra humana, fazia do dialogo
humano um critério de conduta
vinculante para a consciéncia crista.

O espaco disponivel ndo nos permite
tocar em outros temas tratados pelo
Fundador do Opus Dei nos seus
escritos. Cremos, no entanto, que
com a explicacdo do principio de
liberdade e de responsabilidade fica
suficientemente exposto o fio



condutor das suas reflexdes sobre a
formacdo da consciéncia em matéria
social e politica.

Angel Rodriguez Lufio
Professor Catedratico de Etica

Universidade Pontificia da Santa
Cruz (Roma)

in Romana , Janeiro-Junho de 1997, n.
24, pags. 162-181

Notas:

[1] A maior parte da bibliografia
relativa ao nosso tema esta publicada
no estudo de J. M. PERO-SANZ, J. M.
AUBERT, T. GUTIERREZ CALZADA,
Accdo social do cristdo , Diel, 1997.

[2] Cf. C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa , em C. FABRO, S.
GAROFALO, M. A. RASCHINI, Santi
nel mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escriva, Edizioni Ares,
Milano 1992, p. 23.



[3] Neste sentido revelam-se
particularmente uteis os dois
primeiros capitulos do volume de de
A. de FUENMAYOR, V. GOMEZ-
IGLESIAS, J. L. ILLANES, El itinerario
jurtdico del Opus Dei. Historiay
defensa de un carisma , EUNSA,
Pamplona 1989, pp. 24-80.

[4] Ver a ampla selecgdo de textos
citados no estudo de J. M. PERO-
SANZ, J. M. AUBERT, T. GUTIERREZ
CALZADA, Acgdo social do cristdo... o.
cit.

[5] Temas Actuais do Cristianismo, n.
48 (que se cita mais adiante). Com
sentido idéntico: Cristo que Passa , n.
183.

[6] Temas Actuais do Cristianismo, n.
76

[7] Cf. por exemplo, Cristo que Passa,
n. 79.



[8] Temas Actuais do Cristianismo, n.
48.

[9] Cristo que Passa , n. 183.

[10] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 11.

[11] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 29. Cf. Carta, 30-1V-1946, n. 18.

[12] Cf. por exemplo, Cristo que
Passa , n. 70. Este ponto foi
energicamente reafirmado em
muitissimas ocasioes.

[13] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 48. Para o Fundador do Opus Dei,
também existe um legitimo
pluralismo teoldgico e, nesse sentido,
esclareceu sempre que a Obra néo
tem opinido teoldgica propria — uma
escola — nas questdes teoldgicas
opinaveis: cf. Carta , 24-X-1965, n. 53.



[14] Citado por A. VAZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei, 2
ed., Rialp, Madrid 1984, p. 295.

[15] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 27.

[16] El itinerario juridico..., 0. cit., p.
59.

[17] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 27.

[18] C. FABRO, La tempra di un Padre
della Chiesa, cit., p. 115. Sobre este
ponto veja-se também J. L., CHABOT,
Responsabilita di fronte al mondo e
liberta, em M. BELDA, J. ESCUDERO,
J. L. ILLANES, P. O'CALLAGHAN,
Santita e mondo. Atti del Convegno
teologico di studio sugli insegnamenti
del beato Josemaria Escrivd, Libreria
Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
1994, pp. 197-198.

[19] Cristo que Passa , n. 183.



[20] Ibidem, n. 125.

[21] Carta, 9-1-1959, n. 20; cf. também
Forja, n. 715. Em muitas ocasioes, S.
Josemaria contribuiu para a reflexdo
sobre o fundamento cristologico do
conceito de secularidade: «Verificam-
se por vezes algumas atitudes que
nascem de ndo se saber penetrar
neste mistério de Jesus. Por exemplo,
a mentalidade daqueles que véem o
cristianismo como um conjunto de
praticas ou actos de piedade, sem
perceberem a sua relagdo com as
situacdes da vida corrente, com a
urgéncia de atender as necessidades
dos outros e de se esforcar por
remediar as injusticas.

Por mim, diria que quem tem essa
mentalidade ndo compreendeu ainda
0 que significa o facto de o Filho de
Deus ter encarnado, tomando corpo,
alma e voz de homem, participando
no nosso destino até ao ponto de
experimentar a aniquilacdo suprema



da morte. Talvez por isso, algumas
pessoas, sem querer, consideram
Cristo como um estranho no
ambiente dos homens.

Outros, pelo contrario, tém tendéncia
para imaginar que, para poderem ser
humanos, precisam de por em
surdina alguns aspectos centrais do
dogma cristdo e actuam como se a
vida de oracdo, a intimidade habitual
com Deus, constituisse uma fuga das
suas responsabilidades e um
abandono do mundo. Esquecem-se
de que Jesus, precisamente, nos deu
a conhecer até que extremos se deve
ir no caminho do amor e do servigo.
S6 se procurarmos compreender o
arcano do amor de Deus, deste amor
que chega até a morte, seremos
capazes de nos entregar totalmente
aos outros, sem nos deixarmos
vencer pelas dificuldades ou pela
indiferenca». Cristo que Passa, n. 98).

[22] Carta , 16-VII-1933, n. 15.



[23] Cf. por exemplo Mt 5, 17 ss.

[24] Ja afirmamos nestas paginas que
ndo faremos o estudo diacronico do
pensamento do nosso autor. Todavia
ndo seria dificil demonstrar que a
viva sensibilidade pela autonomia e
consisténcia das realidades
temporais esta presente desde o
inicio da actividade do Fundador do
Opus Dei, ou seja, desde o final dos
anos 20 do século passado, logo
muito antes que a tematica fosse
tratada pela Constituicdo Gaudium et
Spes do Concilio Vaticano II.

[25] Cristo que Passa , n. 184.

[26] Cf. por exemplo P. DONATI,
Pensiero sociale cristiano e societa
post-moderna, Editrice A.V.E., Roma
1997; dirigida pelo mesmo autor de
Sociologia del terzo settore, Nis, Roma
1996.

[27] Neste sentido cf. JOAO PAULO II,
Enc. Centesimus Annus, n. 46 e 49.



Em relacdo a esta enciclica, e a
concepcdo nela proposta da
«subjectividade do social», queremos
esclarecer, entre outras coisas, que
ndo nos referimos aqui ao
«corporativismo» defendido por
algumas correntes de pensamento
social de inspiracdo crista. Esta
concepcao corporativista nao
aparece nos escritos do Fundador do
Opus Dei.

[28] Relativamente ao que dizemos
sobre a percepcao da especificidade
do social ndo se pode ignorar o facto
de que, quando a partir dos anos 60
diversos ambientes teoldgicos
catdlicos se mostraram partidarios
da aceitagdo da analise marxista
como principio de hermenéutica
teoldgica, o Fundador do Opus Dei
insistisse, oralmente e por escrito, no
caracter pessoal da salvacgao e da
libertacdo do pecado, opondo-se aos
que reduziam o cristianismo a uma
mudanca dés estruturas sociais.



Seguindo o ensinamento do
Magistério da Igreja, S. Josemaria
afirmava a incompatibilidade do
marxismo com a fé catdlica, ao
mesmo tempo que manifestava a sua
conviccdo de que «dentro do
cristianismo achamos a boa luz que
da sempre resposta a todos os
problemas; basta que vos empenheis
sinceramente em ser catolicos» (
Amigos de Deus , n. 171). Enquanto
dizia estas coisas, promoveu,
especialmente nos paises em que se
notavam desigualdades sociais
gritantes, diversas obras de
promocado social: no &mbito da
formacéao profissional de jovens,
trabalhadores do campo, ciéncias
domeésticas, etc.

[29] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 77.

[30] O livro Sulco foi publicado
postumamente em 1986.

[31] Carta, 11-11I-1940, n. 65.



[32] Cristo que Passa, n. 184.
[33] Ibidem.
[34] Ibidem.

[35] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 98.

[36] Ibidem.
[37] Carta, 15-X-1948, n. 28.

[38] Carta, 9-1-1951, n. 23-25 (o
sublinhado é nosso).

[39] Sulco, n. 302.
[40] Cf. Carta, 9-1-1932, n. 41.
[41] Ibidem, n. 40.

[42] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 117.

[43] Carta, 30-IV-1946, n. 21.

[44] Carta, 9-1-1932, n. 45.



[45] Nota-se uma preocupacao
semelhante em JOAO PAULO II, Ex.
Ap . Christifideles Laici, n. 59-60.

[46] Carta, 24-X-1965, n. 17.
[47] Carta , 15-X-1948, n. 28.

[48] Carta, 9-1-1959, n. 20. Cf. Forja, n.
718.

[49] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 66.

[50] Carta, 9-1-1959, n. 22.
[51] Cf. Forja, n. 697.

[52] Carta, 9-1-1959, n. 41.
[53] Carta, 9-1-1932, n. 46.
[54] Carta , 9-1-1932, n. 35.
[55] Carta , 9-1-1959, n. 40-41.

[56] Carta , 2-X-1939, n. 8.



[57] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 79.

[58] Ibidem.

[59] Cf. CONCILIO VATICANO I,
Declaracdo Dignitatis Humanae, 7 -
XII-1965.

[60] Cf. por exemplo JOAO PAULO II,
Enc. Evangelium Vitae, n. 74.

[61] Cf. Ibidem , n. 71-73.

[62] Cf. a avaliagdo critica dessa tese
inserta na Enc. Centesimus Annus, n.
46.

[63] Cf. Mt 22, 15-22.

[64] Cf. Ef 4, 15; cf. Forja, n. 559.
[65] Amigos de Deus , n. 165.
[66] Carta, 16-VII-1933, n. 14.
[67] Carta, 9-1-1932, n. 66.

[68] Carta , 16-VII-1933, n. 8 e 12.



[69] Carta, 31-V-1954, n. 19.

[70] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 29.

[71] Ibidem , n. 22.

Revista "Romana"

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-
consciencia-nos-planos-social-e-politico-
segundo-os-ensinamentos-de-s-
josemaria-escriva/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/

	A formação da consciência nos planos social e político segundo os ensinamentos de S. Josemaria Escrivá

