
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(15): A força do
fermento

Quando lutamos por fazer bem
o nosso trabalho aos olhos de
Deus, por fazê-lo santo, estamos
a melhorar o mundo, porque
introduzimos nele a Caridade.
Este editorial explica como o
trabalho se converte assim em
fermento.

07/04/2015



A sociedade é como um tecido de
relações entre os homens. O
trabalho, a família e as outras
circunstâncias da vida criam uma
rede de vínculos, em que a nossa
existência se encontra como que 
tecida[1], de modo que quando
procuramos santificar a profissão
concreta, a situação familiar
particular ou o resto dos deveres
correntes, não estamos a santificar
uma fibra isolada, mas todo o tecido
social.

Este trabalho santificador converte
os cristãos em poderoso fermento de
ordenação do mundo, de modo que
este reflete melhor o amor com que
foi criado. Quando a caridade está
presente em qualquer atividade
humana, reduzem-se os espaços de
egoísmo, principal fator de desordem
no homem, nas suas relações com os
outros e com as coisas. Assim,
portadores do Amor do Pai no meio
da sociedade, os fiéis leigos «estão aí



chamados por Deus a cumprir a seu
próprio encargo, guiando-se pelo
espírito evangélico, de modo que,
como a levedura, contribuam, a
partir de dentro, para santificação do
mundo»[2].

A eficácia transformadora dessa
levedura cristã no trabalho depende,
em grande medida, de que cada um
procure alcançar uma preparação
adequada. Esta não deve limitar-se à
instrução específica – técnica ou
intelectual – que cada profissão
requer. Há outros aspetos que, por
serem imprescindíveis para alcançar
uma verdadeira "competência"
humana e cristã, influem
diretíssimamente nas relações
laborais e sociais que se originam à
volta do trabalho e que são
fundamentais para ordenar a Deus o
tecido social.

Ser do mundo sem ser mundanos



O cristão que está chamado a
santificar-se na sua profissão deve 
ser do mundo, mas não ser mundano.
Procura o bem-estar temporal, mas
não o considera como o bem
supremo. Reconhece com realismo a
presença do mal, mas não desanima
quando o encontra, procura antes
reparar e lutar com mais empenho
para o purificar do pecado. Nunca
deve faltar o entusiasmo, nem no
vosso trabalho nem no vosso
empenho por construir a cidade
temporal. Ainda que, ao mesmo
tempo, como discípulos de Cristo
que crucificaram a carne com as
suas paixões e concupiscências 
(Gal 5, 24), procureis manter vivo o
sentido do pecado e da reparação
generosa, frente aos falsos
otimismos dos que, inimigos da
cruz de Cristo (Flp 3, 18), baseiam
tudo no progresso e nas energias
humanas[3].



"Ser do mundo", em sentido positivo,
leva a ter espírito contemplativo
no meio de todas as atividades
humanas (...), tornando realidade
este programa: quanto mais
dentro do mundo estejamos, tanto
mais temos que ser de Deus[4]. Esta
aspiração, longe de produzir
retraimento diante das dificuldades
do ambiente, impulsiona para uma
maior audácia, fruto de uma
presença de Deus mais intensa e
constante. Porque somos do mundo e
somos de Deus, não nos podemos
fechar: «não é lícito aos cristãos
abandonar a sua missão no mundo,
como a alma não pode separar-se
voluntariamente do corpo»[5]. S.
Josemaria concretiza essa tarefa de
cidadãos cristãos em contribuir
para que o amor e a liberdade de
Cristo presidam a todas as
manifestações da vida moderna, a
cultura e a economia, o trabalho e
o descanso, a vida de família e a
convivência social[6].



Manifestação capital do espírito
cristão – e mesmo simplesmente
humano – é reconhecer que a plena
felicidade humana se encontra na
união com Deus, não na posse de
bens terrenos. É justamente o
contrário de ser mundano. O
mundano põe todo o coração nos
bens deste mundo, sem se lembrar
de que estão feitos para o conduzir
ao Criador. Pode suceder alguma vez,
que diante da experiência de pessoas
que, afastadas de Deus, parecem
encontrar felicidade ao dispor dos
bens que desejam, surja o
pensamento de que a união com
Deus não é a única fonte de alegria
plena. Mas não nos devemos
enganar. Trata-se de uma felicidade
inconsistente, superficial e não isenta
de inquietações. Essas mesmas
pessoas seriam incomparavelmente
mais felizes, já nesta terra e depois
plenamente no Céu, se tratassem a
Deus e ordenassem para a Sua glória
o uso desses bens. A sua felicidade



deixaria de ser uma felicidade frágil,
exposta a muitas eventualidades e
não temeriam – com esse temor que
lhes tira a paz – que viessem a faltar-
lhes uns ou outros bens, nem os
assustaria a realidade da dor e da
morte.

As bem-aventuranças do Sermão da
montanha –– bem-aventurados os
pobres de espírito, porque deles é
o Reino dos Céus. Bem-
aventurados os que choram,
porque serão consolados. Bem-
aventurados os mansos..., os que
têm fome e sede de justiça..., os
que sofrem perseguição por causa
da justiça...[7] –– mostram que a
plena felicidade a bem-aventurança
não se encontra nos bens deste
mundo. S. Josemaria ficava magoado
porque, às vezes, se enganam as
almas. Fala-se-lhes de uma
libertação que não é a de Cristo.
Os ensinamentos de Jesus, o Seu
Sermão da Montanha, essas bem-



aventuranças que são um poema
do amor divino, ignoram-se. Só se
procura uma felicidade terrena,
que não é possível alcançar neste
mundo[8].

As palavras do Senhor não
justificam, no entanto, uma visão
negativa dos bens terrenos, como se
fossem maus ou impedimento para
alcançar o Céu. Não são obstáculo,
mas matéria de santificação e o
Senhor não convida a recusá-los.
Ensina, antes, que o único necessário
[9] para a santidade e a felicidade é
amar a Deus. Quem não dispõe
desses bens ou quem sofre, deve
saber não só que a alegria plena
pertence ao Céu, mas que já nesta
terra é "bem-aventurado" – pode ter
uma antecipação da felicidade do
Céu – porque a dor e, em geral, a
carência de um bem, tem valor
redentor se se acolhe por amor à
Vontade do nosso Pai Deus, que tudo
ordena para o nosso



bem[10].Procurar o bem-estar
material para os que nos rodeiam é
muito agradável a Deus, é uma forma
maravilhosa de embeber de caridade
as realidades temporais e é
perfeitamente compatível com a
atitude pessoal de desprendimento
que o Senhor nos ensinou.

Mentalidade laical, com alma
sacerdotal

Um filho de Deus há-de ter alma
sacerdotal, porque foi feito
participante do sacerdócio de Cristo
para co-redimir com Ele. Nos fiéis do
Opus Dei, por estarem chamados a
santificar-se no meio do mundo, esta
caraterística encontra-se
intrinsecamente unida à 
mentalidade laical, que leva a
realizar o trabalho e os diversos
afazeres com competência, de acordo
com as suas leis próprias, queridas
por Deus[11].



No âmbito básico das normas de
moral profissional, que interessa
cuidar delicadamente como
pressuposto necessário para
santificar o trabalho, há muitos
modos de levar a cabo as tarefas
humanas de acordo com o querer de
Deus. Dentro das leis próprias de
cada atividade, e na ampla
perspetiva que abre a moral cristã,
há muitas opções, todas elas
santificáveis, entre as quais cada um
pode escolher com responsabilidade
e liberdade pessoais, respeitando a
liberdade dos outros. Essa liberdade
intransferível faz com que a
participação de cada um na vida
social – no lar, no trabalho, na
convivência – seja única, original e
irrepetível, como é irrepetível a
resposta ao amor a Deus de cada
alma. Não devemos privar a família
humana do bom exercício da nossa
liberdade, fonte de iniciativas de
serviço aos outros para a glória de
Deus. O Fundador do Opus Dei



ensinou que assumir profundamente
este facto é caraterística essencial do
espírito da Obra. Liberdade, meus
filhos, liberdade, que é a chave
dessa mentalidade laical que
todos temos no Opus Dei[12].

A alma sacerdotal e a mentalidade
laical são dois aspetos inseparáveis
no caminho de santidade que S.
Josemaria ensina. Em tudo e sempre
temos que ter – tanto os
sacerdotes como os leigos – alma
verdadeiramente sacerdotal e
mentalidade plenamente laical,
para que possamos entender e
exercitar na nossa vida pessoal
aquela liberdade de que gozamos
na esfera da Igreja e nas coisas
temporais, considerando-nos ao
mesmo tempo cidadãos da cidade
de Deus (cfr. Ef2,19) e da cidade
dos homens[13].

Para ser fermento de espírito cristão
na sociedade é preciso que na nossa



vida se cumpra esta união, de modo
que todos os nossos afazeres
profissionais, realizados com
mentalidade laical, estejam
empapados de alma sacerdotal.

Sinal claro desta união é pôr em
primeiro lugar o trato com Deus, a
piedade, que para um filho de Deus
se pode concretizar no cumprimento
de um plano de vida espiritual.
Necessitamos de alimentar o Amor
como impulso vital da nossa vida,
porque não é possível trabalhar
realmente para Deus sem uma vida
interior cada vez mais profunda.
Como recordava S. Josemaria: Se não
tiverdes vida interior, ao dedicar-
vos ao vosso trabalho, em lugar de
o divinizar, poderia suceder-vos o
que sucede ao ferro, quando está
vermelho e se mete em água fria:
destempera-se e apaga-se. Deveis
ter um fogo que venha de dentro,
que não se apague, que incendeie
tudo aquilo em que toque. Por isso



pude dizer que não quero
nenhuma obra, nenhum trabalho,
se os meus filhos não melhoram
nele. Meço a eficácia e o valor das
obras, pelo grau de santidade que
adquirem os instrumentos que as
realizam.

Com o mesmo vigor com que antes
vos convidava a trabalhar e a
trabalhar bem, sem medo ao
cansaço; com essa mesma
insistência, vos convido agora a
ter vida interior. Nunca me
cansarei de o repetir: as nossas
Normas de piedade, a nossa
oração, são o primeiro. Sem a luta
ascética, a nossa vida não valeria
nada, seríamos ineficazes, ovelhas
sem pastor, cegos que guiam
outros cegos (cfr. Mt 9, 36; 15,
4) [14].

Para que o fermento não se
desvirtue, tem de ter a força de Deus.
Deus é que transforma. Só quando



permanecemos unidos a Ele somos
verdadeiramente fermento de
santidade. De outro modo estaremos
na massa como simples massa, sem
contribuir com o que se espera da
levedura. O empenho por cuidar de
um plano de vida espiritual acabará
por produzir o milagre da ação
transformadora de Deus: primeiro
em nós mesmos, por ser esse plano
um caminho de união com Ele e,
como consequência, nos outros, na
sociedade inteira.

[1] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 31; cf. S. João Paulo II, 
Christifideles laici, n. 15.

[2] Ibid.

[3] S. Josemaria, Carta 9-I-1959, n. 19,
em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid



2010, p. 439. Cfr. Cristo que passa, nn.
95-101.

[4] S. Josemaria, Forja, n. 740.

[5] Epistola ad Diognetum, 6.

[6] S. Josemaria, Sulco, n. 302.

[7] Mt 5, 3 ss.

[8] S. Josemaria, Apontamentos de
uma meditação, 25-XII-1972, em E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, III, Rialp, Madrid 2013, p.
125.

[9] Lc 10, 42.

[10] cf. Rom 8, 28.

[11] cf. Concílio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 36.

[12] S. Josemaria, Carta 29-IX-1957,
citado por A. Cataneo,. Tracce per
una spiritualità laicale offerte



dall'omelia Amare il mondo
appassionatamente, em revista
"Annales Theologici" 16 (2002)128.

[13] S. Josemaria, Carta 2-II-1945, n.
1, em A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, II, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] S. Josemaria, Carta 15-X-1948, n.
20, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría,III, Rialp, Madrid
2013, p. 210.

J. López Díaz e C. Ruíz (2004 –
revisto julho 2014)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-

fermento/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-fermento/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (15): A força do fermento

