opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(15): A forca do
fermento

Quando lutamos por fazer bem
o0 nosso trabalho aos olhos de
Deus, por fazé-lo santo, estamos
a melhorar o mundo, porque
introduzimos nele a Caridade.
Este editorial explica como o
trabalho se converte assim em
fermento.

07/04/2015



A sociedade é como um tecido de
relacdes entre os homens. O
trabalho, a familia e as outras
circunstancias da vida criam uma
rede de vinculos, em que a nossa
existéncia se encontra como que
tecida[1], de modo que quando
procuramos santificar a profissdo
concreta, a situacao familiar
particular ou o resto dos deveres
correntes, ndo estamos a santificar
uma fibra isolada, mas todo o tecido
social.

Este trabalho santificador converte
os cristdos em poderoso fermento de
ordenacdo do mundo, de modo que
este reflete melhor o amor com que
foi criado. Quando a caridade esta
presente em qualquer atividade
humana, reduzem-se os espacos de
egoismo, principal fator de desordem
no homem, nas suas relagdes com 0s
outros e com as coisas. Assim,
portadores do Amor do Pai no meio
da sociedade, os fiéis leigos «estao ai



chamados por Deus a cumprir a seu
proprio encargo, guiando-se pelo
espirito evangélico, de modo que,
como a levedura, contribuam, a
partir de dentro, para santificagdo do
mundo»[2].

A eficacia transformadora dessa
levedura cristd no trabalho depende,
em grande medida, de que cada um
procure alcangar uma preparacao
adequada. Esta ndo deve limitar-se a
instrucao especifica — técnica ou
intelectual — que cada profissdo
requer. Ha outros aspetos que, por
serem imprescindiveis para alcancar
uma verdadeira "competéncia”
humana e cristd, influem
diretissimamente nas relacgdes
laborais e sociais que se originam a
volta do trabalho e que sédo
fundamentais para ordenar a Deus o
tecido social.

Ser do mundo sem ser mundanos



O cristdo que esta chamado a
santificar-se na sua profissao deve
ser do mundo, mas nao ser mundano.
Procura o bem-estar temporal, mas
ndo o considera como o bem
supremo. Reconhece com realismo a
presenca do mal, mas ndo desanima
quando o encontra, procura antes
reparar e lutar com mais empenho
para o purificar do pecado. Nunca
deve faltar o entusiasmo, nem no
vosso trabalho nem no vosso
empenho por construir a cidade
temporal. Ainda que, ao mesmo
tempo, como discipulos de Cristo
que crucificaram a carne com as
suas paixoes e concupiscéncias
(Gal 5, 24), procureis manter vivo o
sentido do pecado e da reparacgdo
generosa, frente aos falsos
otimismos dos que, inimigos da
cruz de Cristo (Flp 3, 18), baseiam
tudo no progresso e nas energias
humanasl3].



"Ser do mundo", em sentido positivo,
leva a ter espirito contemplativo
no meio de todas as atividades
humanas (...), tornando realidade
este programa: quanto mais
dentro do mundo estejamos, tanto
mais temos que ser de Deus|[4]. Esta
aspiracdo, longe de produzir
retraimento diante das dificuldades
do ambiente, impulsiona para uma
maior audacia, fruto de uma
presenca de Deus mais intensa e
constante. Porque somos do mundo e
somos de Deus, ndo nos podemos
fechar: «ndo é licito aos cristdos
abandonar a sua missao no mundo,
como a alma néo pode separar-se
voluntariamente do corpo»[5]. S.
Josemaria concretiza essa tarefa de
cidaddos cristdos em contribuir
para que o amor e a liberdade de
Cristo presidam a todas as
manifestagodes da vida moderna, a
cultura e a economia, o trabalho e
o descanso, a vida de familia e a
convivéncia social[6].



Manifestacao capital do espirito
cristdo — e mesmo simplesmente
humano - é reconhecer que a plena
felicidade humana se encontra na
unido com Deus, ndo na posse de
bens terrenos. E justamente o
contrario de ser mundano. O
mundano pde todo o coragdo nos
bens deste mundo, sem se lembrar
de que estao feitos para o conduzir
ao Criador. Pode suceder alguma vez,
que diante da experiéncia de pessoas
que, afastadas de Deus, parecem
encontrar felicidade ao dispor dos
bens que desejam, surja o
pensamento de que a unido com
Deus ndo é a unica fonte de alegria
plena. Mas ndo nos devemos
enganar. Trata-se de uma felicidade
inconsistente, superficial e ndo isenta
de inquietacdes. Essas mesmas
pessoas seriam incomparavelmente
mais felizes, ja nesta terra e depois
plenamente no Céu, se tratassem a
Deus e ordenassem para a Sua gloria
0 uso desses bens. A sua felicidade



deixaria de ser uma felicidade fragil,
exposta a muitas eventualidades e
ndo temeriam — com esse temor que
lhes tira a paz — que viessem a faltar-
lhes uns ou outros bens, nem os
assustaria a realidade da dor e da
morte.

As bem-aventurancas do Sermado da
montanha — bem-aventurados os
pobres de espirito, porque deles é
o Reino dos Céus. Bem-
aventurados os que choram,
porque serdao consolados. Bem-
aventurados 0s mansos..., 0s que
tém fome e sede de justica..., 0s
que sofrem perseguicao por causa
da justica...[7] — mostram que a
plena felicidade a bem-aventurancga
ndo se encontra nos bens deste
mundo. S. Josemaria ficava magoado
porque, as vezes, se enganam as
almas. Fala-se-lhes de uma
libertacdo que ndo é a de Cristo.
Os ensinamentos de Jesus, o Seu
Sermao da Montanha, essas bem-



aventuranc¢as que sdo um poema
do amor divino, ignoram-se. SO se
procura uma felicidade terrena,
que ndo é possivel alcangar neste
mundo(8].

As palavras do Senhor néo
justificam, no entanto, uma visao
negativa dos bens terrenos, como se
fossem maus ou impedimento para
alcancar o Céu. Nao sdo obstaculo,
mas mateéria de santificacdo e o
Senhor ndo convida a recusa-los.
Ensina, antes, que o tnico necessario
[9] para a santidade e a felicidade é
amar a Deus. Quem nao dispoe
desses bens ou quem sofre, deve
saber ndo so que a alegria plena
pertence ao Céu, mas que ja nesta
terra é "bem-aventurado" - pode ter
uma antecipacao da felicidade do
Céu - porque a dor e, em geral, a
caréncia de um bem, tem valor
redentor se se acolhe por amor a
Vontade do nosso Pai Deus, que tudo
ordena para 0 nosso



bem[10].Procurar o bem-estar
material para os que nos rodeiam é
muito agradavel a Deus, é uma forma
maravilhosa de embeber de caridade
as realidades temporais e é
perfeitamente compativel com a
atitude pessoal de desprendimento
que o Senhor nos ensinou.

Mentalidade laical, com alma
sacerdotal

Um filho de Deus ha-de ter alma
sacerdotal, porque foi feito
participante do sacerdocio de Cristo
para co-redimir com Ele. Nos fiéis do
Opus Dei, por estarem chamados a
santificar-se no meio do mundo, esta
carateristica encontra-se
intrinsecamente unida a
mentalidade laical, que leva a
realizar o trabalho e os diversos
afazeres com competéncia, de acordo
com as suas leis proprias, queridas
por Deus[11].



No ambito bdasico das normas de
moral profissional, que interessa
cuidar delicadamente como
pressuposto necessario para
santificar o trabalho, ha muitos
modos de levar a cabo as tarefas
humanas de acordo com o querer de
Deus. Dentro das leis proprias de
cada atividade, e na ampla
perspetiva que abre a moral crista,
ha muitas opc¢oes, todas elas
santificaveis, entre as quais cada um
pode escolher com responsabilidade
e liberdade pessoais, respeitando a
liberdade dos outros. Essa liberdade
intransferivel faz com que a
participacdo de cada um na vida
social — no lar, no trabalho, na
convivéncia — seja unica, original e
irrepetivel, como € irrepetivel a
resposta ao amor a Deus de cada
alma. Nao devemos privar a familia
humana do bom exercicio da nossa
liberdade, fonte de iniciativas de
servico aos outros para a gldria de
Deus. O Fundador do Opus Dei



ensinou que assumir profundamente
este facto é carateristica essencial do
espirito da Obra. Liberdade, meus
filhos, liberdade, que é a chave
dessa mentalidade laical que
todos temos no Opus Dei[12].

A alma sacerdotal e a mentalidade
laical sdo dois aspetos inseparaveis
no caminho de santidade que S.
Josemaria ensina. Em tudo e sempre
temos que ter - tanto os
sacerdotes como os leigos - alma
verdadeiramente sacerdotal e
mentalidade plenamente laical,
para que possamos entender e
exercitar na nossa vida pessoal
aquela liberdade de que gozamos
na esfera da Igreja e nas coisas
temporais, considerando-nos ao
mesmo tempo cidaddos da cidade
de Deus (cfr. Ef2,19) e da cidade
dos homens[13].

Para ser fermento de espirito cristdo
na sociedade é preciso que na nossa



vida se cumpra esta uniao, de modo
que todos os nossos afazeres
profissionais, realizados com
mentalidade laical, estejam
empapados de alma sacerdotal.

Sinal claro desta unido é por em
primeiro lugar o trato com Deus, a
piedade, que para um filho de Deus
se pode concretizar no cumprimento
de um plano de vida espiritual.
Necessitamos de alimentar o Amor
como impulso vital da nossa vida,
porque nao é possivel trabalhar
realmente para Deus sem uma vida
interior cada vez mais profunda.
Como recordava S. Josemaria: Se ndo
tiverdes vida interior, ao dedicar-
vos ao vosso trabalho, em lugar de
o divinizar, poderia suceder-vos o
que sucede ao ferro, quando esta
vermelho e se mete em agua fria:
destempera-se e apaga-se. Deveis
ter um fogo que venha de dentro,
que ndo se apague, que incendeie
tudo aquilo em que toque. Por isso



pude dizer que ndo quero
nenhuma obra, nenhum trabalho,
se os meus filhos ndo melhoram
nele. Meco a eficacia e o valor das
obras, pelo grau de santidade que
adquirem os instrumentos que as
realizam.

Com o mesmo vigor com que antes
vos convidava a trabalhar e a
trabalhar bem, sem medo ao
cansaco; com essa mesma
insisténcia, vos convido agora a
ter vida interior. Nunca me
cansarei de o repetir: as nossas
Normas de piedade, a nossa
oracado, sdo o primeiro. Sem a luta
ascética, a nossa vida nao valeria
nada, seriamos ineficazes, ovelhas
sem pastor, cegos que guiam
outros cegos (cfr. Mt 9, 36; 15,

4) [14].

Para que o fermento ndo se
desvirtue, tem de ter a forca de Deus.
Deus é que transforma. S6 quando



permanecemos unidos a Ele somos
verdadeiramente fermento de
santidade. De outro modo estaremos
na massa como simples massa, sem
contribuir com o que se espera da
levedura. O empenho por cuidar de
um plano de vida espiritual acabara
por produzir o milagre da acao
transformadora de Deus: primeiro
em nos mesmos, por ser esse plano
um caminho de unido com Ele e,
como consequéncia, nos outros, na
sociedade inteira.

[1] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 31; cf. S. Jodo Paulo II,
Christifideles laici, n. 15.

[2] Ibid.

[3] S. Josemaria, Carta 9-1-1959, n. 19,
em E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, I, Rialp, Madrid



2010, p. 439. Cfr. Cristo que passa, nn.
95-101.

[4] S. Josemaria, Forja, n. 740.
[S] Epistola ad Diognetum, 6.
[6] S. Josemaria, Sulco, n. 302.
[7] Mt 5, 3 ss.

[8] S. Josemaria, Apontamentos de
uma meditagdo, 25-X11-1972, em E.
Burkhart, ]J. Lopez, Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de San
Josemaria, 111, Rialp, Madrid 2013, p.
125.

[9] Lc 10, 42.
[10] cf. Rom 8, 28.

[11] cf. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 36.

[12] S. Josemaria, Carta 29-1X-1957,
citado por A. Cataneo,. Tracce per
una spiritualita laicale offerte



dall'omelia Amare il mondo
appassionatamente, em revista
"Annales Theologici" 16 (2002)128.

[13] S. Josemaria, Carta 2-1I-1945, n.
1, em A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, 11, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] S. Josemaria, Carta 15-X-1948, n.
20, em E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria,IIl, Rialp, Madrid
2013, p. 210.

]J. Lépez Diaz e C. Ruiz (2004 -
revisto julho 2014)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-
fermento/ (31/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-forca-do-fermento/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (15): A força do fermento

