
opusdei.org

A Filiação divina:
fonte de vida
espiritual

Apresentamos o artigo
"Consciência da filiação divina,
fonte de vida espiritual", escrito
pelo professor de Teologia
Javier Sesé e publicado em
"Scripta Theologica" 31 (1999/2).

26/03/2020

A Filiação divina: fonte de vida
espiritua

1. A partir da experiência dos
santos



“ Deus comunica-se nesta união
interior à alma com tanto amor
verdadeiro, que não existe amor de
mãe que acaricie o seu filho com
tanta ternura (...) E assim, aqui está
empregado em presentear e acariciar
a alma como a mãe em servir e
presentear o seu filho, criando-o ao
peito; pelo que a alma conhece a
verdade das palavras de Isaías que
dizem: 'Os seus filhinhos serão
levados ao colo, e acariciados sobre
os seus regaços.' '(Is 66, 12)”. Até
agora S. João da Cruz no seu Cântico
Espiritual.

"Perante uma linguagem como esta,
só é possível calar e chorar de
gratidão e amor", acrescenta Santa
Teresa do Menino Jesus, lembrando a
mesma citação de Isaías, completada,
entre outras referências da Escritura,
com esta do mesmo profeta: “Acaso
pode uma mulher esquecer-se do seu
bebé, não ter carinho pelo fruto das
suas entranhas? Ainda que ela se



esquecesse dele, Eu nunca te
esqueceria.” (Is 49, 15)

Por isso, Santa Teresa de Jesus diz de
Deus "que por força deve ser melhor
do que todos os pais do mundo,
porque n’Ele não pode haver nada
senão tudo bem realizado"; e S.
Josemaria Escrivá declara,
paralelamente, que Deus é um Pai
que nos ama "mais do que todas as
mães do mundo podem amar os seus
filhos". E acrescenta, emocionado,
noutro momento: “As palavras não
podem seguir o coração, que se
emociona perante a bondade de
Deus. Diz-nos: tu és meu filho. Não
um estranho, nem um servo tratado
com benevolência, nem um amigo,
isso já seria muito. Filho! Concede-
nos um caminho livre para vivermos
com Ele a piedade do filho e, ousaria
afirmar, também a desvergonha do
filho de um Pai, que é incapaz de
negar-lhe alguma coisa”.



Estes textos, citados como início da
nossa reflexão, pretendem ser
paradigmáticos, tanto do seu
conteúdo quanto do seu método. De
facto, propomos apresentar uma
reflexão teológica sobre a
consciência da filiação como fonte de
vida espiritual, mas inspirada na
experiência e no ensino dos santos.

Não é minha intenção analisar uns
textos concretos de determinados
mestres de espiritualidade; nem
sobrecarregar com uma ampla
erudição de referências, embora vá
citar um bom número de exemplos
como apoio às minhas reflexões; mas
expor o que a leitura, o estudo e,
acima de tudo, uma "contemplação"
teológica da doutrina e a experiência
interior de vários santos me levam a
concluir como uma síntese comum a
todos eles.

Dessa maneira, quero apresentar
algumas ideias que, por um lado,



tenham um carácter e uma aplicação
o mais universal possível e, por
outro, estejam apoiadas em
autoridades teológicas comprovadas.

De facto, a filiação divina, como
condição comum e básica do ser
cristão, pode e deve ajudar-nos a
todos no caminho da nossa vida
espiritual; e a experiência e o ensino
daqueles que percorreram esse
caminho com êxito são a melhor
garantia tanto da veracidade do que
afirmamos como da sua utilidade
prática.

Se toda a teologia, na minha opinião,
deveria levar harmoniosamente ao
conhecimento da verdade divina e à
consolidação da santidade pessoal,
muito mais a parte dessa ciência que
estuda expressamente a santidade
cristã e que costumamos
chamarteologia espiritual; e se os
santos proporcionam luzes decisivas
para toda a boa reflexão teológica, na



teologia espiritual tornam-se
indispensáveis.

Penso que, além disso, o meu
contributo pode ser verdadeiramente
complementar ao que ouvimos até
agora no simpósio; não tanto por
dizer coisas diferentes, porque
continuaremos a contemplar a figura
de nosso Pai Deus, mas por iluminar
essas ideias de outra perspetiva: uma
perspetiva que, oxalá seja viva e
vivificante para todos, como
certamente foi para aqueles que
inspiraram estas linhas.

Como última consideração
introdutória, não devemos esquecer
que estamos perante o principal
mistério de nossa fé (o próprio Deus),
contemplado a partir de experiências
espirituais que, por sua vez,
escondem outro mistério de fé: o da
vida divina na alma cristã. Há,
portanto, muito mais nessas
realidades - infinitamente mais - do



que se pode dizer aqui, e na própria
experiência desses santos há muito
mais riqueza do que a teologia
conseguiu extrair até agora.
Portanto, cada afirmação proposta
aqui abre novos e amplos cenários
de reflexão. Mas este é precisamente
um dos grandes incentivos da ciência
teológica, e da teologia espiritual em
particular.

2. O amor paterno de Deus e a
intimidade trinitária

A contemplação reflexiva de textos e
experiências como as mencionadas
no início levou-me, nestes últimos
meses, a uma primeira convicção
que considero fundamental e que
proponho como ideia-chave de tudo
o que se seguirá: o que faz os santos
reagirem não é tanto a consciência
de serem ele mesmo ou ela mesma
filha ou filho de Deus, mas a
compreensão cada vez mais
profunda e viva do que significa



"Deus é meu Pai" ; isto é, a descoberta
do infinito amor divino derramado
nele ou nela: a verificação viva e
prática de "quanto Deus me ama".

O santo está indubitavelmente ciente
do que causa o Amor divino no seu
próprio ser e na sua própria vida, e
agradece-o efetivamente; mas mais
do que apenas olhar para si mesmo,
olha para Deus: contempla admirado
a Sua infinita grandeza e descobre
com surpresa que todo esse
esplendor não permanece estático e
como que alheio aos seus olhos, mas
que Se inclina para ele, dá-Se-lhe, faz-
Se seu, sem outro motivo além da
pura liberalidade do Seu Amor
divino.

Esses sentimentos estão presentes,
em particular, nos textos citados no
início, mas recolhamos outras
palavras significativas, neste caso de
Santa Teresa de los Andes, para nos
ajudar a dar mais alguns passos:



“Nosso Senhor disse-me que queria
que eu vivesse com Ele numa
comunhão perpétua, porque me
amava muito (...) Então disse-me que
a Santíssima Trindade estava na
minha alma; que A adorasse (...) A
minha alma estava atordoada. Via a
Sua infinita Grandeza e como descia
para Se juntar a mim,um nada
miserável. Ele, a Imensidão, com a
pequenez; Sabedoria, com
ignorância; o Eterno, com a criatura
limitada; mas, acima de tudo, a
Beleza, com a fealdade; Santidade,
com pecado. Então, nas profundezas
da minha alma, de uma maneira
rápida,fez-me entender o amor que O
fazia sair de Si mesmo para me
procurar (...) Vi que (...) com uma
criatura tão miserável Se quer unir;
quer identificá-la com o Seu próprio
ser, tirando-a das suas misérias para
divinizá-la de tal maneira que
chegue a possuir as Suas infinitas
perfeições."



Com base no que acabamos de ler,
destacamos duas outras ideias
fundamentais que considero
inseparáveis da primeira já
apontada: é o Deus Todo-Poderoso,
Imenso, Eterno, Infinito, Imutável,
etc., que é nosso Pai e, portanto, nos
ama, com toda a comovedora ternura
materna que lembrámos no início; e
é, ao mesmo tempo, o Deus Trino que
assim Se entrega a nós, não apenas
porque nos revela os segredos da Sua
intimidade trinitária, mas porque
introduz a alma nessa mesma
intimidade.

Não me refiro com isto à dedução de
que o que foi dito deve ser assim
porque Deus é assim; mas a que a
consciência viva que os santos têm
daquele divino Amor paterno que se
derrama na alma e que os comove
até às entranhas inclui três aspetos
inseparavelmente, cuja combinação
causa precisamente a intensidade e
profundidade da sua reação interior:



o amor de Deus por mim é tão
próximo e íntimo como o que existe
entre mãe e filho recém-nascido
(primeiro aspeto); não porque se
digna dar-me algumas migalhas do
Seu infinito amor, mas porque se
entrega Ele verdadeiramente, como
é, na Sua grandeza e infinidade
(segundo aspeto); e a prova
irrefutável de que isso é verdade é o
facto de que Deus Se entrega a mim
como Se entrega a Seu Filho (terceiro
aspeto): é meu Pai, como é Pai de
Jesus; a minha filiação é participação
na mesma Filiação do Seu filho; e o
Seu amor por mim é como o amor
com o que ama o Seu Filho: entrega-
me o mesmo Amor paterno-filial, que
é o Espírito Santo.

Por outras palavras: a experiência e
o ensino dos santos - eco do que se
manifesta nas Escrituras - mostra-
nos, por um lado, que somente
dentro da própria Trindade, e por
que Ela toma a iniciativa de Se abrir



e Se dar , pode haver verdadeira
intimidade com Deus, verdadeira
troca de amor, verdadeiro
tratamento paterno-filial; e por outro
lado - ou melhor, como consequência
- que só então Deus é realmente meu
e tudo o que é Seu é meu, sem deixar
de ser Deus.

O santo compreende profundamente
e ensina, através dessa demonstração
de reverência e ousadia, de amor e
humildade, maravilhosamente
combinados, que se Deus me amasse
"como de fora de Si mesmo", isto é,
não trinitariamente, não seria
realmente Pai. Seria, na melhor das
hipóteses, apenas pai analógico ou
limitado; bom, isso sim; capaz de nos
dominar com inúmeros presentes e
demonstrações de afeto, tentando
conquistar os nossos corações; mas
sem realmente entrar nele: porque a
alma intuiria, no fundo, que é um
amor indireto, até interesseiro; esse
não é o amor de um verdadeiro pai.



No entanto, a Encarnação de Jesus
Cristo, a Sua morte por nós, o dom do
Seu Espírito, a vida trinitária na
alma, dizem-nos que Deus é o Pai da
verdade, que Ele me ama
pessoalmente (tri-pessoalmente,
poderíamos dizer); para além de
dons e dádivas concretos, por mais
maravilhosos que sejam ... que o são!
A alma que entende e sente isso a
fundo transcende os dons e presentes
concretos; porque, antes de mais,
sabe que sempre O tem, com todos os
tesouros da Sua mesma vida divina-
trinitária.

Vamos insistir nessa importante
doutrina, reproduzindo uma síntese
teológica exata de Santa Edith Stein:
“A alma, na qual Deus habita pela
graça, não é simplesmente um ecrã
impessoal na qual a vida divina se
reflete, mas ela mesma está dentro
dessa vida. A vida divina é uma vida
trinitária e tripessoal: é o Amor
transbordante com o qual o Pai gera



o Filho e Lhe dá o Ser, e com o qual o
Filho recebe esse Ser e o devolve ao
Pai, o Amor no qual o Pai e o Filho
são a mesma coisa e ambos o
espiram como Seu Espírito comum.
Pela graça, esse Espírito derrama-Se,
por sua vez, sobre as almas. Desta
maneira, verifica-se que a alma vive
a sua vida de graça pelo Espírito
Santo, ama n´Ele o Pai com o Amor
do Filho e o Filho com o Amor do
Pai.”

3. Singularidade da relação Pai-
filho

Esmiucemos um pouco mais essas
ideias básicas. A alma santa é
particularmente consciente não
apenas de quanto Deus ama, como
ama, mas da singularidade do Seu
amor: de quanto me ama e como me
ama; que não é apenas Pai, mas meu
Pai; não é apenas Amor, mas meu
Amor. É por isso que se atreve a
tratar Deus com as mesmas palavras



de Jesus: "Meu Pai", "Abba": Papá!
Bem consciente, é claro, de que ele
pode dizê-lo e dizê-lo movido pelo
Espírito do Pai e do Filho que habita
na sua alma, como lembra São Paulo
(cf. Rm 8, 14-17 e Gal 4, 4-7) ... Mas di-
lo! E o "Pai Nosso" alcança então o
seu verdadeiro significado: meu Pai,
teu Pai e seu Pai ..., de todos e de
cada um, em Jesus Cristo.

É isso que S. Josemaria
Escrivápropõe: "dir-Lhe-emos com S.
Paulo, Abba, Pater, Pai, meu Pai!
Porque, sendo o Criador do universo,
não Se importa que não usemos
títulos altissonantes, nem sente falta
da devida confissão do Seu senhorio.
Quer que O chamemos Pai, que
saboreemos essa palavra, enchendo a
nossa alma de alegria. Deus é, desse
modo, meu Pai (muito próximo,
íntimo)... mas não deixa de ser meu
Deus; e isso tem consequências
importantes: todo o poder, a glória e
a majestade, a bondade, a verdade e



a beleza divinos para o homem ...
Para mim em particular! Meus por
direito de filho. Não merecidos, nem
ganhos ou conquistados, é claro; mas
também não simplesmente dados
graciosamente por um Senhor todo-
poderoso que se digna aproximar-se
desde a sua altura majestosa; mas
recebidos como efeito irrefutável de
que me fez realmente Seu filho, com
todas as suas consequências ... E isto
é, sem dúvida, muito maior e mais
comovente, embora os resultados
práticos pareçam os mesmos.

Digo "pareçam", porque, de facto, os
resultados não são os mesmos:
muitas das audácias - por exemplo,
apostólicas - que contemplamos na
vida dos santos, penso que são
apenas explicáveis porque "usam" o
poder de Deus - valha a expressão -
como próprio de um filho, de um
herdeiro de pleno direito. Melhor
ainda, como um poder que flui do
próprio Deus agindo da parte mais



interna da sua própria alma; e não
simplesmente como um presente
recebido de fora para ser usado, por
muito liberal que tenha sido o
presente e por muita liberdade de
uso que tenha concedido o doador.
Além disso, somente a partir dessa
perspetiva é possível manter o
equilíbrio - como mantêm os santos -
entre audácia e humildade.

Afinando um pouco mais, podemos
dizer que a verdadeira consciência
da filiação divina é a consciência não
apenas de que é meu Pai e meu Deus,
mas também meu Deus-Pai, que me
dá como próprios o Seu Filho e, com
Ele, o Seu Espírito; isto é, há uma
captação muito profunda da Unidade
na Trindade e da Trindade na
Unidade; e nela, do equilíbrio entre
transcendência e proximidade de
Deus, entre a Sua grandeza e a Sua
surpreendente aniquilação para ser
meu, nosso.



É o que exprime, entre outros
possíveis testemunhos, um dos
parágrafos mais conhecidos das
Moradas de Santa Teresa de Jesus:
“entende (a alma que atinge as
sétimas moradas) com grandíssima
verdade serem todas as três Pessoas
uma substância e um poder e um
saber e um só Deus (...) Todas as três
Pessoas são comunicadas aqui, e lhe
falam, e dão a entender as palavras
que o Evangelho diz que o Senhor
disse: que Ele, o Pai e o Espírito Santo
viriam morar com a alma que O ama
e guarda os Seus mandamentos (cf. 
Jo 14:23). Oh, valha-me Deus! Quão
diferente é ouvir estas palavras e
crer nelas, de entender assim como
são verdadeiras! E cada dia se
espanta mais essa alma.”

E é o que S. João da Cruz também
explica na sua Chama do amor vivo,
já no prólogo: “E não é de se
maravilhar que Deus faça tão altas e
estranhas mercês às almas que dá



em presentear; porque se
considerarmos que é Deus, e que as
faz como Deus, e com infinito amor e
bondade, não nos parecerá fora da
razão; pois Ele disse que em quem o
amasse viriam o Pai, o Filho e o
Espírito Santo e habitariam nele (cf.
Jo 14:23); que o faria viver e habitar
no Pai, no Filho e no Espírito Santo
na vida de Deus. ”

Voltaremos a seguir aos aspetos
trinitários desta realidade. Agora,
vamos continuar a aprofundar nas
características da intimidade
paterno-filial que os santos
descobrem nesse divino Amor.

A confiança e o abandono que
decorrem da realidade da filiação
divina são habitualmente muito
sublinhados, mas, seguindo a linha
marcada no início da nossa reflexão,
quero insistir em que o santo se fixa
principalmente em como Deus o ama
e o trata, de tal maneira que não tem



outro remédio, por assim dizer,
senão confiar e abandonar-se. Ou
seja, essa atitude não é tanto o
resultado de um esforço ascético
pessoal - embora esse esforço
também exista - como, acima de
tudo, de se deixar levar por Deus: por
algo se fala precisamente de
abandono! Embora seja sempre um
abandono ativo, livre e consciente da
parte do filho.

Assim o exprime, por exemplo, S.
Francisco de Sales: "'Se não vos
tornardes simples como crianças,
não entrareis no reino do Meu
Pai' (Mt 10, 16). Enquanto a criança é
pequena, conserva-se em grande
simplicidade; conhece apenas a sua
mãe; tem apenas um amor, a sua
mãe; uma única aspiração, o colo da
mãe; não quer nada além de se
recostar num descanso tão amável. A
alma completamente simples tem
apenas um amor, Deus; e nesse único
amor, uma única aspiração, de



repousar no seio do Pai celestial, e
aqui estabelecer o seu descanso,
como um filho amoroso, deixando
completamente todos os cuidados
n’Ele, sem olhar para mais nada, a
não ser permanecer nesta santa
confiança.”

Por outro lado, é essa “combinação”
divindade-paternidade-amor,
presente na doação trinitária à alma
que comporta a realidade da filiação
divina, a que realmente provoca nos
santos uma profunda resposta de
amor filial, entusiasmo, uma
autêntica "loucura" de amor. Foi
assim que exprimiram, na sua
oração, por exemplo, Santa Teresa do
Menino Jesus e S. Josemaria Escrivá:
“Deixa-me que te diga, no excesso da
minha gratidão, sim, que te diga que
o teu amor atinge a loucura… Como
queres que, perante essa loucura, o
meu coração não se lance para ti?
Como vai conhecer limites a minha
confiança ...?” "Saber que me amas



tanto, meu Deus, e ... não fiquei
louco?"

4. O amor paterno de Deus
manifestado em Jesus Cristo e no
Espírito Santo

Vamos olhar novamente para a
perspetiva trinitária já apontada.
Não podemos esquecer, de facto,
duas realidades teológicas que
também se tornam particularmente
vivas nas almas que têm uma vida
interior profunda e que as levam
ainda mais a corresponder.

A primeira, que o Filho é a Imagem
do Pai e, ao encarnar, aproxima essa
Imagem de nós, também no sentido
de que podemos contemplar
"encarnado" o Amor de Deus Pai: em
Jesus, vemos, sentimos e
experimentamos esse Amor divino
"humanizado"; e isso é decisivo para
abordar intelectualmente essa
realidade e para que exista uma
verdadeira resposta filial de nossa



parte, que deve necessariamente ser
humana. Ou seja, no coração de
Jesus, nas Suas ações divino-
humanas, nas Suas manifestações de
afeto, a alma cristã torna-se mais
consciente e sente mais vividamente
o que significa o Amor paterno-
materno de Deus: como Deus me
ama, como se "traduz" humanamente
(corporal e espiritualmente) esse
Amor; além de descobrir os
caminhos do verdadeiro amor filial,
aprendidos de quem é o Filho por
natureza.

Por outro lado, não somos feitos
apenas filhos no Filho, mas a
Encarnação de Jesus Cristo aparece
como garantia da verdade da nossa
própria filiação divina, como explica
S. João de Ávila: “Misericórdia
inefável é que Deus adote por filhos
os filhos dos homens, vermes da
terra. Mas, para não duvidarmos
dessa misericórdia, S. João apresenta
outra maior, dizendo: 'A palavra de



Deus se fez carne' (Jo 1, 14). Como
quem diz: não deixes de acreditar
que os homens nascem de Deus por
adoção espiritual, mas tomai, como
penhor desta maravilha, outra
maior, que é o Filho de Deus ser feito
homem, e filho de uma mulher”.

Visto de outra perspetiva, a
intimidade com Jesus não é apenas
intimidade com o Verbo Encarnado,
mas também necessariamente com o
Pai de quem procede e que O enviou
a nós (a mim, descobre cada um, na
perspetiva íntima e singular que
estamos sublinhando). Assim, a
intimidade com o Pai e a intimidade
com o Filho crescem ao mesmo
tempo; e a "distinção" em lidar com
Eles cresce ao mesmo tempo,
precisamente à medida que cresce a
consciência viva de que sou filho do
Pai no Filho, que sou mais Cristo...

Assim o sintetiza um conhecido texto
de S. Josemaria Escrivá, que além



disso,possui um grande paralelismo
com o citado acima de Santa Teresa
de Jesus, e também nos leva à
segunda ideia prometida: “Se
amamos Cristo assim, se com ousadia
divina nos refugiamos na abertura
que a lança deixou no Seu Lado, a
promessa do Mestre será cumprida:
'«Se alguém Me tem amor, há de
guardar a minha palavra; e o Meu
Pai o amará, e Nós viremos a ele e
nele faremos morada (Jo 14, 23). O
coração precisa, então, de distinguir
e adorar cada uma das Pessoas
divinas. De alguma forma, é uma
descoberta, a que a alma faz na vida
sobrenatural, como as de uma
criaturinha que vai abrindo os olhos
à existência. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espírito Santo; e
submete-se facilmente à atividade do
Paráclito vivificante.”

De facto, por outro lado - e esta é a
segunda ideia, inseparável da



anterior, pois o mistério trinitário é
indivisível -, o Espírito Santo é o
Amor paterno-filial do Pai e do Filho,
pelo qual sou feito filho de Deus em
Jesus Cristo. O Paráclito não só me
faz filho, me ensina a ser filho e me
leva a viver como filho, mas, antes de
tudo, e como causa disso, me faz
participar do mesmo divino Amor
paterno-filial em Cristo; e nessa
participação, me mostra de maneira
viva e experimental o que é o amor
paterno de Deus em Jesus, porque Ele
mesmo - o Espírito do Pai e do Filho -
é esse Amor.

Portanto, também a intimidade que a
alma busca e obtém com o Espírito
Santo é necessariamente intimidade
com o Pai e o Filho, na medida em
que são e se amam como Pai e Filho,
e na medida em que os três são Deus;
e cresce a intimidade do cristão com
o Espírito Santocomo uma pessoa
divina distinta, na medida em que
está mais consciente do que significa



ser filho do Pai no Filho pelo Espírito
Santo.

Ouçamos, neste momento, Santa
Catarina de Sena na sua oração: “Ó
eterna Trindade, ó Divindade! Esta, a
natureza divina, deu valor ao sangue
do Teu Filho. Tu, Trindade eterna, és
um mar profundo, onde quanto mais
mergulho, mais encontro, e quanto
mais encontro, mais Te procuro. És
insaciável, porque enchendo-se a
alma no Teu abismo, não se sacia,
porque sempre fica com fome de Ti,
Trindade eterna, desejando ver-Te
com luz na Tua luz (...) Ó Trindade
eterna, fogo e abismo de caridade!
(…) Por ter experimentado e visto
com a luz do entendimento a luz do
Teu abismo e a beleza da criatura.
Trindade eterna, portanto, olhando-
me em Ti, vi que era imagem Tua,
participante do Teu poder, Pai eterno
e da Tua sabedoria no entendimento.
Essa sabedoria é atribuída ao Teu
Filho unigénito. O Espírito Santo, que



procede de ti e do Teu Filho, deu-me
a vontade, pois sou capaz de amar.
Tu, Trindade eterna, és quem
trabalha, e eu, Tua criatura. Sei que
estás apaixonado pela beleza do Teu
trabalho na nova criação que fizeste
de mim através do sangue do Teu
Filho. Ó abismo, ó Divindade eterna,
ó Mar profundo! Que mais poderias
dar-me do que dar-Te a Ti mesmo?

5. A bondade do nosso Pai Deus

Em tudo o que foi dito até agora,
fomos capazes de verificar como a
consciência da filiação divina não
apenas leva a uma generosa resposta
de amor a Deus, mas também dá à
alma luzes muito importantes sobre
o próprio Deus; luzes que causam, é
claro, um maior crescimento
interior, mas também ajudam o
teólogo no seu estudo científico sobre
os mistérios divinos. Por este
caminho desejo continuar a minha
reflexão, aprofundando no binómio



intimidade-grandeza com que se nos
apresenta a paternidade divina.

Consciência da paternidade de Deus
significa, já o sublinhámos,
consciência de um amor pessoal do
Pai, em Cristo e pelo Espírito Santo
em relação a cada um dos Seus filhos
e filhas individualmente. Isso
significa, entre outras coisas, e é
assim que os santos o sentem e
expressam com particular
vivacidade, um amor divino vivo,
atual e operativo, contínuo e intenso,
e ao mesmo tempo concreto, cheio de
detalhes muito pessoais do amor de
Deus a respeito de cada filho
enquanto tal, em que a capacidade
divina infinita de amar se adapta às
condições e necessidades de cada
um. E quanto maior for a
correspondência da alma santa a
esse amor, mais Deus Se esmera, por
assim dizer, em surpreendê-la com
finuras e delicadezas de amor, como



o melhor dos pais e a melhor das
mães.

Tudo isto proporciona ao santo uma
compreensão particular da Bondade
de Deus, que, longe de ser uma
simples afirmação teórica, a vê
manifestada dia após dia na sua
própria vida, até que o comove
profundamente. Assim, nos
interligamos a uma das questões
mais delicadas que a consciência do
homem levanta quando se lhe
apresenta a figura paternal de Deus:
o problema do mal. Não é altura de
entrar numa questão tão complexa e
muitas vezes desconcertante e até
traumática para o ser humano; mas
sim de ressaltar, pelo menos, a
perspetiva que abre a experiência
dos santos para iluminar uma
reflexão sobre o mal.

Poderíamos dizer que os santos
abordam a questão a partir do
interior do próprio Deus. Ou seja,



não tentam ligar a experiência do
mal no mundo com a certeza de fé da
infinita bondade divina, buscando
aquele equilíbrio complexo em que
tantas vezes a reflexão filosófico-
teológica embarca sem chegar a
porto. Mas, ao contrário, veem tudo a
partir dessa intimidade alcançada
com a Trindade, em que a bondade
divina é, acima de tudo, o próprio
amor paterno-filial do qual foram
chamados a participar; e o mundo e o
homem são vistos da perspetiva de
Deus, Criador e Redentor. E isso a tal
ponto que, ao invés de tentar
explicar o mal, parece que para eles
desapareceu como um problema,
porque não existe no próprio Deus.

É o que expressam, por exemplo,
estas palavras de S. Tomás More à
filha mais velha, na sua prisão na
Torre de Londres: “Minha filha
queridíssima, nunca se perturbe a
tua alma por qualquer coisa que me
possa acontecer neste mundo. Nada



pode acontecer, senão o que Deus
quer. E tenho a certeza de que seja o
que for, por pior que possa parecer,
será realmente o melhor.”

E assim também o aplica S.
Josemaria Escrivá a situações mais
comuns, objetivamente menos
dramáticas, mas nas quais uma alma
cristã também pode passar por
dificuldades e desconcertar-se:
"Penas? Contradições por um
acontecimento ou outro? ... Não vês
que o quer o teu Pai-Deus ... e Ele é
bom ... e Ele ama-te - a ti! - mais do
que todas as mães juntas no mundo
podem amar os seus filhos?”

De facto, a partir dessa experiência
de intimidade com Deus, é
inquestionável que o que geralmente
chamamos mal físico nunca é um
mal verdadeiro; e, quanto ao único
mal verdadeiro, o pecado, sempre
aparece focado à luz da misericórdia



divina e do bem que o próprio Deus
continuamente tira dele.

6. Deus Pai Misericordioso

A misericórdia paterna de Deus, vista
das próprias entranhas do Seu Amor
e Bondade, tem uma força particular,
com efeito, na consciência da filiação
divina. Não posso deter-me agora em
todas as suas implicações, mas posso
sublinhar, na mesma linha que
marcou a nossa reflexão, o que me
parece mais decisivo na experiência
dos santos:não é tanto a Misericórdia
enquanto perdão o que contemplam,
mas enquanto amor que não pode
deixar de incluir o perdão; não é
tanto que meu Pai me perdoe, mas
que meu Pai me ama, e é por isso que
me perdoa: que o Seu coração
realmente se volta para mim como
filho, para além da realidade
concreta das minhas boas ou más
obras.



Ousaria dizer que o santo mal vê o
pecado como tal, mas apenas como
um contraste que ajuda a calibrar até
que ponto Deus o ama pessoalmente,
sem condicionar o Seu amor à
resposta fiel ou infiel do Seu filho. A
parábola do filho pródigo, sobre o
qual se está, com toda a razão, a falar
e a escrever tanto ultimamente, é
certamente emblemática nesse
sentido. O filho mais novo da
parábola busca, quando muito, o
perdão, mas o que encontra é o
amor: amor paterno que inclui, é
claro, perdão, mas vai muito além. O
filho não recupera o pai, mas
percebe que nunca o perdeu; que ele
pode ser um mau filho, mas que o pai
nunca pode deixar de ser um bom
pai, porque realmente o ama, por ser
quem é, no mais fundo e do mais
fundo.

Entende-se assim que os santos se
comovam a tal ponto que refletem,
por exemplo, estas palavras de Santa



Teresa de Jesus: “E quem, Senhor da
minha alma, não se há de espantar
de Misericórdia tão grande e piedade
tão crescida a traição tão feia e
abominável?; não sei como não se
parte o meu coraçãoquando escrevo
isto, porque sou má”; ou estas outras
de S. JosemariaEscrivá, referindo-se
precisamente à reação do pai da
parábola: “Estas são as palavras do
livro sagrado: 'deu-lhe mil beijos'
comia-o com beijos. Pode-se falar
mais humanamente? Pode-se
descrever de maneira mais gráfica o
amor paternal de Deus pelos
homens?”

A misericórdia geralmente aparece,
de facto, na experiência e no ensino
dos santos, como a grande prova do
amor paternal divino, e também do
coração do Seu Filho encarnado, que
é a Sua imagem fiel: a manifestação
mais comovedora, a mais
consoladora, a mais terna. ...
Portanto, é um aspeto essencial para



entender melhor tudo o que foi dito
até agora e o que virá a seguir; e no
caso particular dos santos, boa parte
da sua compreensão do Amor divino
e da sua generosa resposta à graça
brota precisamente das suas
experiências pessoais sobre a
misericórdia viva e operativa de
Deus.

Vamos dar outro passo. Como
acabamos de ver na referência à
parábola do filho pródigo, a Divina
Misericórdia reforça a convicção de
que todos nós nos encaixamos no
Amor paterno de Deus: ninguém
perde o carinho paterno, por mais
pecaminoso que seja. Muito pelo
contrário: tudo nos convida a pensar
numa "predileção" divina pelo
pecador. A tal ponto que santos como
Santo Agostinho ou Santa Teresa do
Menino Jesus falam da existência de
uma misericórdia "preventiva" de
Deus; porque intuem que, mesmo
para o cristão que, em determinado



momento, sinceramente, não tenha
consciência de pecados graves, não
pode deixar de ser verdade que Deus
o ama muito, porque ele lhe perdoa
muito (cf. Lc 7, 40-47).

Citemos as reflexões da santa de
Lisieux: “Também sei que Jesus me
perdoou muito mais do que a Santa
Maria Madalena, porque me perdoou
antecipadamente, impedindo-me de
cair. Como eu gostaria de saber
explicar o que penso ...! Vou dar um
exemplo. Suponhamos que o filho de
um médico muito competente
encontra no seu caminho uma pedra
que o faz cair, e que na queda parte
um membro. O seu pai vem
imediatamente, levanta-o com amor
e cura as suas feridas, usando todos
os recursos da sua ciência; e logo o
seu filho, totalmente curado, lhe
mostra a sua gratidão. Que dúvida há
que este filho tenha muitas razões
para amar o pai!



“Mas farei outra suposição. O pai,
sabendo que no caminho do seu filho
há uma pedra, corre para ir diante
dele e retira-a (sem que ninguém o
veja). Certamente, o filho, objeto da
ternura previdente do pai, se
DESCONHECE a desgraça de que o
pai o libertou, não lhe manifestará a
sua gratidão e amará menos do que
se o tivesse curado ... Mas se chega a
saber do perigo de que acaba de se
livrar, não o amará ainda muito
mais?

“Bem, eu sou essa filha, objeto do
amor previdente de um Pai que não
enviou o Verbo para resgatar os 
justos, mas os pecadores. Ele quer
que O ame porque me perdoou, não
muito, mas tudo. Não esperou que eu
o amasse muito, como Santa Maria
Madalena, mas quis que EU
SOUBESSE até que ponto Ele me
amou, com um amor de admirável
prevenção, para que agora eu O ame
com loucura ...!”



7. A misericórdia do Pai e do Filho

Por outro lado, a compreensão de
quão grande é o amor misericordioso
de Deus Pai por cada um dos Seus
filhos atinge o seu auge na
contemplação do mistério da Cruz,
visto não apenas pela comovedora
entrega de Jesus pelos meus pecados,
mas da generosidade do Pai que dá o
Seu Filho e que recebe a entrega
d'Este.

Isto é expresso, por exemplo, por
Santo Agostinho, parafraseando São
Paulo e São João: “Ó, como nos
amaste, bom Pai, 'que não perdoaste
o Teu Filho único, mas O entregaste
por nós, ímpios!' (cf. Rm 8, 32) Ó,
como nos amaste, fazendo-Se por nós
', que não tinha como usurpação ser
igual a Ti, obediente até à morte na
cruz, sendo o único livre entre os
mortos (cf. Fil 2, 6), tendo poder para
dar a Sua vida e recuperá-la
novamente (cf. Jo 10, 18). Por nós, se



tornou diante de Ti vencedor e
vítima e, portanto, vencedor, por ser
vítima; por nós sacerdote e sacrifício
diante de Ti e, portanto, sacerdote,
por ser sacrifício, fazendo-nos para
Ti de escravos filhos e nascendo de Ti
para nos servir.”

Toda esta riqueza de evidências de
Amor e Misericórdia Divina não faz
mais que proporcionar novos
impulsos às manifestações de
tratamento filial, ousado e atrevido
da alma que se deixa arrebatar e
comover por Deus. Vamos ouvir
novamente Santa Catarina de Sena
na sua oração a Deus Pai:

“Ó Misericórdia, que procede da Tua
divindade, Pai eterno, e que governa
o mundo inteiro com o Teu poder! Na
Tua misericórdia fomos criados, na
Tua misericórdia fomos criados
novamente pelo sangue do Teu filho;
a Tua misericórdia nos preserva; a
Tua misericórdia fez com que o Teu



filho usasse os braços no madeiro da
cruz para combater a morte com a
vida e a vida com a morte (...) Ó
Misericórdia! O coração sufoca ao
pensar em Ti, porque onde quer que
eu tente fixar o meu pensamento,
não encontro nada além de
Misericórdia. Ó Pai eterno! Perdoa a
minha ignorância, mas o amor à Tua
misericórdia desculpa-me perante a
Tua benevolência.”

De facto, com relativa frequência, na
oração dos santos, a consideração da
Misericórdia do Pai e a de Jesus
Cristo se misturam até que parecem
confundir-se, e é uma das ocasiões
em que Jesus é frequentemente
tratado como Pai; É o caso, por
exemplo, desta oração de Santo
Afonso Maria de Ligório: “Vós
mesmo, meu Jesus, que sois ofendido
por mim, tornais-vos meu
intercessor: 'E Ele é a propiciação
pelos nossos pecados' (1 Jo 2, 2 ) Não
quero, pois, fazer-vos esse novo



agravo de desconfiar da Vossa
Misericórdia. Arrependo-me com
toda a minha alma de Vos ter
desprezado, ó sumo Bem! Dignai-vos
receber-me na Vossa graça por esse
sangue derramado por mim. Pai ... já
não sou digno de me chamar filho
(Lc 15:21). Não, Redentor e meu Pai,
não sou digno de ser Vosso filho, por
ter tantas vezes renunciado ao Vosso
amor; mas Vós me fazeis digno com
os Vossos méritos. Obrigado, Meu
Pai, obrigado; amo-Vos".

Reencontramos assim, de uma nova
perspetiva, a estreita relação entre o
Amor paterno de Deus e a doação
redentora do Seu Filho, que nada
mais é do que um reflexo do que o
Filho recebe do Pai no seio da
Trindade: toda a Sua realidade
divina e, portanto, todo o Seu infinito
Amor, o mesmo com o qual Pai, Filho
e Espírito Santo nos amam e nos
perdoam.



8. A proximidade de Deus

Para um itinerário contemplativo-
reflexivo semelhante ao de que
acabamos de falar sobre a Bondade e
a Misericórdia, a intimidade divina
que nasce da filiação divina vivida
até às suas últimas consequências
também nos dá luz sobre outros
atributos divinos; e, aprofundando-
os, a vida espiritual cresce
novamente, desejando corresponder
mais àquele inesgotável Amor
divino.

A imensidade de Deus e a Sua 
omnipresença, por exemplo,
aparecem assim como uma presença
ativa, viva e eficaz de Deus em todos
os Seus filhos; como uma realidade
concreta, amorosa e íntima para a
alma; uma presença de um Pai
"interessado e ocupado" nas coisas
do Seu filho, pequenas e grandes,
transcendentes e episódicas. A alma
realmente sente que o Seu Pai Deus



só tem olhos para ela; e a sua vida
em Cristo e a presença ativa do
Espírito não deixam de lho recordar
e de o mover a atuar em
consequência.

Da mesma forma, a Eternidade divina
é experimentada como a plenitude
dessa presença e doação amorosa de
Deus a cada um em cada momento,
derramando no interior da alma toda
a riqueza do Seu ser divino: uma
participação no eterno entregar-se
do Pai ao Filho e ao Espírito Santo.
Não é uma eternidade fora do meu
tempo, mas uma eternidade
derramada no meu tempo, ao qual
chega a proporcionar valor de
eternidade; e em tudo isto, a
Encarnação do Verbo desempenha
novamente um papel decisivo, pois a
alma descobre até que ponto Deus
realmente Se importa com tudo o
que é humano e temporal.



Toda esta realidade está subjacente,
por exemplo, ao que é expresso neste
ponto do Caminho, do qual já
reproduzimos algumas palavras no
início: “É preciso convencermo-nos
de que Deus está junto de nós
continuamente. - Vivemos como se o
Senhor estivesse lá longe, onde
brilham as estrelas, e não
consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um pai amoroso - quer mais a cada
um de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus filhos -
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando... e perdoando. É
necessário que nos embebamos, que
nos saturemos de que é Pai e muito
Pai nosso, o Senhor que está junto de
nós e nos Céus.”

Ou a estas outras considerações e
recomendações de Santa Teresa de
Jesus: “Certamente podeis acreditar
que onde está Sua Majestade está
toda a glória. Pois vede o que Santo



Agostinho diz que O buscava em
muitos lugares e que veio encontrá-
l'O dentro de si. Pensais que importa
pouco a uma alma derramada
entender esta verdade e ver que não
é necessário para falar com Seu Pai
Eterno ir ao céu nem regalar-se com
Ele, nem precisa falar em voz alta?
Enquanto fala, Ele está tão perto que
nos ouvirá; nem é necessário
procurá-l'O, mas colocar-se em
solidão e olhá-l'O dentro de si e não
ser surpreendido por um hóspede
tão bom; mas com grande humildade
falar com Ele como ao pai, pedir-lhe
como ao pai, contar-lhe os seus
trabalhos, pedir-lhe solução para
eles, entendendo que ele não é digna
de ser Sua filha ”.

De outra perspetiva, a eternidade de
Deus como ausência de princípio e
fim, também comove o santo pelo
que significa prolongar infinitamente
o amor de Deus por cada um. Assim
o exprime S. Francisco de Sales:



“Considera o amor eterno que Deus
te manifestou, porque antes que a
humanidade de Jesus Cristo sofresse
por ti na Cruz, a Sua Divina
Majestade tinha-te presente na Sua
soberana bondade e amou-te desde o
início. Mas, quando começou a amar-
te? Quando começou a ser Deus. E
quando começou a ser Deus? Nunca,
porque não tem princípio nem fim; e,
portanto, sempre te amou, desde
toda a eternidade; e desde toda a
eternidade te tinha preparado os
favores e as graças que te concedeu.

Em estreita relação com o exposto, a 
imutabilidade deixa de ser um
atributo fundamentalmente
negativo, que parece distanciar Deus
de nós, e se revela mais como uma
vida cheia de intensa atividade, rica
e perfeita, que se transforma em
cada alma com verdadeiro amor
paterno. A tal ponto que, nessa
intimidade filial, a alma sente, por
exemplo, que Deus se "comove" ao



ritmo das suas experiências pessoais,
como todo o bom pai reage com
amor paterno aos sentimentos,
necessidades e inquietações do seu
filho.

Certamente, Deus não se comove no
sentido de sofrer uma mudança, mas
enquanto vive com toda a
intensidade do Seu amor infinito, a
Sua relação connosco, como vivas e
intensas são as relações no seio da
Trindade. Ou seja, Deus realmente
ama e "vive" o Seu amor por cada
filho e filha; e, portanto, participa
realmente de todas as suas
vicissitudes, embora não as sofra no
sentido em que essa expressão possa
significar imperfeição.

Mesmo assim, o santo geralmente vai
mais além; porque, através da
Humanidade de Jesus Cristo, entende
que Deus também quis aproximar-se
dos aspetos passivos dessas
experiências dos Seus filhos: quis



"humanizar" o Seu amor, sem deixar
de ser divino. E issocomove-o
profundamente por duas razões:
porque Deus está assim mais
próximo, sem dúvida; mas também
porque não deixa de ser Deus:
porque - insistimos mais uma vez - o
grandioso e comovente é, acima de
tudo, que é meu Pai e meu Deus
inseparavelmente; e que Jesus é o
Homem-Deus que me abre os
segredos da intimidade divina, sem
reduzir nem um ápice de toda a Sua
grandeza, entregando-no-la.

Vejamos isso de outro ângulo: a
consciência da paternidade de Deus
significa descobrir que Deus tem
verdadeiros "sentimentos paternos",
naquilo que têm da perfeição de
amor; ações divinas que a alma
apaixonada realmente sente como
"novas", "diferentes" a cada
momento dos seus íntimos
relacionamentos com Deus, na
medida em que se sabe amada como



um filho concreto, diferente dos
outros filhos, e a quem coisas
diferentes acontecem todos os dias e
todas as horas, que não são
indiferentes a um amor
verdadeiramente paterno e materno.

Somente dessa perspetiva se pode
vislumbrar a profundidade teológica
que existe nas considerações íntimas
dos santos, como a que passo a
reproduzir a seguir, na boca de Santa
Teresa do Menino Jesus, e a vencer a
tentação de classificá-los
superficialmente como, por exemplo,
“ingenuidades piedosas demenina ":

“Formei uma ideia tão elevada do
céu, que às vezes me pergunto como
Deus conseguirá surpreender-me
depois da minha morte. (…) De
qualquer forma, penso que daqui em
diante, se não me sentir
suficientemente surpreendida,
aparentarei está-lo para agradar a
Deus. Não haverá perigo de deixá-l'O



ver a minha deceção; saberei fazer os
possíveis para que não perceba. De
resto, sempre conseguirei ser feliz.
Para conseguir isso, tenho os meus
pequenos truques, que já conheces e
que são infalíveis ... Além disso,
apenas ver Deus feliz será suficiente
para que eu me sinta totalmente
feliz.”

Pode-se, realmente, pretender
"enganar" Deus assim? Pelo menos,
atrevo-me a garantir, dando a volta
ao texto da santa, que o Senhor
conseguiu fazer Santa Teresinha
parecer ter conseguido enganá-l'O;
porque diante de uma alma tão fina,
um coração paterno como o de Deus
não pode mais que render-Se.

Por fim, sem tentar esgotar a lista de
atributos divinos, observemos
também como a omnipotência de
Deus tira outra perspetiva dessa
intimidade filial com Ele: não é um
poder que me domina e me subjuga,



mas está “ao meu serviço”, do qual
até eu participo, porque sou filho e
herdeiro, com todas as suas
consequências. A Sua providência
não é a de um vigilante ou
controlador, nem - pior ainda - o de
um bonecreiro que mexeu nos fios
da minha vida como se eu fosse uma
marioneta; mas a que refletem os
desvelos de um Pai amoroso,
contínua e intensamente preocupado
com o bem dos Seus filhos; incluindo,
acima de tudo, sua liberdade, doada
na criação e reconquistada para nós
por Jesus Cristo na Cruz.

9. Transcendência de Deus e
intimidade filial

Em suma, a transcendência divina,
para uma alma plenamente
consciente do que significa ser filho
de Deus, não é distanciamento e
desinteresse, mas proximidade e
intimidade: consciência de que toda
essa grandeza de Deus, que por si só



parece inatingível e inalcançável, se
coloca ao alcance do filho, não
porque este a alcance, mas porque
Ele a dá como um verdadeiro Pai
amoroso.

Esta é a convicção subjacente a estas
frases retiradas de uma carta de
Santa Teresa dos Andes a uma amiga
sua: “Acredita-me. Sinceramente to
digo; dantes pensava que era
impossível apaixonar-me por um
Deus a quem não via; a quem não
podia acariciar. Hoje, porém, afirmo
com o coração na mão que Deus
compensa plenamente esse
sacrifício. De tal maneira, se sente
esse amor, aquelas carícias de Nosso
Senhor, que parece tê-l'O ao seu lado.
Tão intimamente O sinto unido a
mim, que não posso desejar mais,
exceto a visão beatífica no céu. Sinto-
me cheia d'Ele e, neste instante,
estreito-O contra o meu coração,
pedindo-Lhe que te faça conhecer as
delícias do Seu amor. Não há



separação entre nós. Onde quer que
eu vá, Ele está comigo dentro do meu
pobre coração. É na casinha d'Ele
que eu moro; é o meu céu aqui na
terra.

Esta última expressão (“céu na
terra”), referente à alma, é tomada
pela santa chilena dos escritos da
Beata Isabel da Trindade, que a
utiliza com grande frequência e a
explica assim: “'Pai nosso, que estais
no céu (Mt 6, 9). Nesse pequeno céu
que Ele criou no centro da nossa
alma é onde devemos procurá-l'O e,
sobretudo, onde devemos habitar (...)
'adoremo-l'O em espírito e em
verdade' (cf. Jo 4, 23). Isto é, por Jesus
Cristo e em Jesus Cristo, porque só
Ele é o verdadeiro adorador em
espírito e em verdade. Seremos então
filhas de Deus e conheceremos por
experiência própria a verdade dessas
palavras de Isaías: 'Os seus filhinhos
serão levados ao colo, e acariciados
sobre os seus regaços.' (1 Is 66, 12).



De facto, a única ocupação de Deus
parece ser encher a alma de carícias
e provas de amor como uma mãe
cria o seu filho e o alimenta com o
seu leite. Ó! Vamos continuar a
escutar a voz misteriosa do nosso
Pai. 'Minha filha, diz-nos, dá-me o teu
coração' (cf. Pv 23, 26).”

Contudo, a mesma ideia de “céu na
terra” pode ser vista de outra
perspetiva enriquecedora, como a
proposta por S. Josemaria Escrivá na
homilia pronunciada neste campus
universitário em 1967: “Asseguro-
vos, meus filhos, que, quando um
cristão realiza com amor a mais
intranscendente das ações diárias,
ela transborda da transcendência de
Deus. Por isso vos tenho repetido,
com insistente martelar, que a
vocação cristã consiste em fazer
poesia heroica da prosa de cada dia.
Na linha do horizonte, meus filhos,
parecem unir-se o céu e a terra. Mas
não; onde se juntam deveras é nos



vossos corações, quando viveis
santamente a vida de cada dia...”

A intimidade do relacionamento
paterno-filial com Deus é assim
projetada em toda a realidade que
rodeia a vida do cristão: no mundo
visto pela Bondade do seu Criador,
que é nosso Pai e que no-lo deu como
herança. Isso explica o título que o
fundador desta universidade deu à
homilia citada: "Amar o mundo
apaixonadamente", tão
apaixonadamente quanto amamos o
nosso Pai Deus.

Parece-me importante, neste
momento já avançado da nossa
reflexão, apontar outra realidade
profundamente sentida pelos santos
(também presente nos textos
citados), mas nem sempre bem
compreendida em algumas reflexões
especulativas sobre o assunto.
Transcendência divina significa
verdadeira intimidade, sim, mas com



"Outro"; ainda mais: o maravilhoso
para o santo é que, sendo Deus quem
é, seja meu Pai, Se una a mim; e que,
unido a mim, permaneça quem é. É
um amor e uma união de dois: o Pai
não é o filho e o filho não é o Pai; e,
além disso, eu sou o filho porque Ele
quis livrementeconstituir-me como
tal.

É uma divinização que não é
confusão; mais ainda, a alma santa
intui que, se houvesse algum tipo de
mistura ou confusão, não seria um
amor genuíno, porque não receberia
tanto, merecendo tão pouco: já não
seria o tudo que se derrama no nada;
e intui também que, se houvesse
igualdade de "condições" com Deus,
esse amor perderia o encanto.

Pessoalmente, apesar da pobreza de
qualquer comparação desse estilo,
ajuda-me a entender e explicar esse
sentimento íntimo dos santos diante
do amor de Deus que supera o



abismo aberto pela sua condição
humana e a sua miséria pessoal, a
imagem repetida de diversas formas
na literatura, da pobre donzela por
quem um grande príncipe se
apaixona, ou do mendigo desprezado
por todos que descobre um bom dia,
com grande espanto, que o seu
verdadeiro pai é o rei.

Aproveitemos este momento também
para notar que, em tudo o que foi
dito até agora, há uma atitude
fundamental por parte do filho de
Deus, uma atitude que é uma virtude
básica no caminho da vida interior: a
humildade. A filiação eleva-me a
níveis insuspeitados de intimidade
com Deus e de divinização, sim; mas
porque Deus Se faz meu, não porque
eu deixo de ser criatura, nem
pecador, ou miserável. Além disso,
quanto mais íntima é essa união com
a Trindade, mais a alma santa sente,
ao mesmo tempo, o abismo que a
separa de Deus, e mais valoriza,



consequentemente, o Seu amor e a
Sua misericórdia; voltando assim a
começar outro ciclo de
enamoramento e resposta de amor,
nessa apaixonante espiral que leva à
santidade.

10. Consciência da filiação divina e
caminho para a santidade

Estamos a chegar ao fim da nossa
reflexão, mas não quero deixar de
mencionar brevemente outros dois
aspetos que parecem decisivos no
entendimento da vida espiritual à luz
da filiação divina. O primeiro, que
esteve amplamente presente em toda
a apresentação, deriva das
conhecidas palavras que encerram a
primeira parte do sermão da
montanha: "Sede perfeitos como o
vosso Pai celestial é perfeito" (Mt 5,
48).

Ao falar sobre o chamamento
universal à santidade, é habitual o
recurso a essa citação, entre outras



referências bíblicas. No entanto, ao
desenvolver o que esse chamamento
implica na vida cristã, o acento às
vezes é colocado - com verdade, mas,
na minha opinião, demasiado
unilateralmente - na imitação de
Jesus Cristo. Pelo contrário, parece-
me que a referência explícita que o
próprio Jesus faz ao Pai neste
momento abre outras perspetivas
enriquecedoras sobre o que significa
a santidade cristã que todos
procuramos e como alcançá-la.

Com efeito, essas palavras do Senhor
falam-nos da grandeza e maravilha
da meta, sem rebaixá-lo um ápice e,
ao mesmo tempo, aumentam a nossa
confiança e desejo de alcançá-la: se
não fosse o meu Pai, a sua perfeição
seria inatingível; se não fosse Deus, a
minha confiança vacilaria e o meu
desejo não buliria, pois a meta não
seria tão maravilhosa e apetecível; a
mais apetecível de todas.



De facto, algo paralelo ocorre quando
refletimos sobre a imitação de Jesus
Cristo, que não pode ser separado do
Seu Pai: se não fosse um homem
como eu, quão difícil seria segui-l'O!;
e se não fosse Deus, que pouco poder
teria para me ajudar e que pouco
encorajamento encontraria em ser
Seu discípulo. E outra consideração
semelhante pode ser feita ao meditar
sobre o que significa ser templos do
Espírito Santo e ser guiados por Ele
no nosso caminho de santidade.

Mas, fazendo estas considerações
paralelas, parece-me que não se
devem redirecionar umas às outras,
sem deturpar a própria realidade do
mistério trinitário e da nossa
participação nele: sou realmente
filho de Deus - do Pai, no Filho, pelo
Espírito Santo - , e a minha santidade
brota daí e deve crescer nessas
mesmas coordenadas trinitárias, até
uma meta agora apenas entrevista,
mas que continuará a ser divino-



trinitário: “Caríssimos, agora já
somos filhos de Deus, mas não se
manifestou ainda o que havemos de
ser. O que sabemos é que, quando
Ele se manifestar, seremos
semelhantes a Ele, porque o veremos
tal como Ele é.” (1 Jo 3, 2).

Assim, em particular, à medida que
cresce a consciência dessa relação
paterno-filial com Deus, a alma
corre: voa para a santidade ...
Escreve a Beata Isabel da Trindade,
depois de citar o fragmento de S. João
que acabamos de reproduz: “Aqui
está o módulo da santidade dos filhos
de Deus: ser santo como Deus é
santo; ser santo com a santidade de
Deus e viver intimamente com Ele no
fundo do abismo sem fundo, dentro
do nosso ser.”

11. Paternidade de Deus e
Maternidade de Maria

A nossa última consideração vai-nos
levar da paternidade divina à



maternidade mariana. Mas demos a
palavra a S. Luis Maria Grignion de
Montfort: “Deus Pai entregou o Seu
Unigénito ao mundo somente através
de Maria (...) O mundo era indigno -
diz Santo Agostinho - de receber
imediatamente o Filho de Deus das
mãos do Pai, que O entregou a Maria
para que o mundo O recebesse
através d'Ela. Deus Filho, fez-Se
homem para nossa salvação, mas em
Maria e através de Maria. Deus
Espírito Santo formou Jesus Cristo
em Maria, mas depois de Lhe pedir o
seu consentimento por meio de um
dos primeiros ministros da Sua
corte.”

De acordo com estas considerações,
queremos sublinhar a relação entre a
paternidade divina e a maternidade
mariana, que, a partir dessa relação
única de Santa Maria com a
Trindade, é derramada sobre nós. De
facto, assim como insistimos em
contemplar a consciência da filiação



divina como uma compreensão da
paternidade de Deus, queremos
ressaltar a conveniência de
nãoconsiderar Maria apenas como
modelo de filiação, nem
simplesmente contemplar a Sua
maternidade espiritual a partir do
Seu relacionamento maternal com
Jesus Cristo, mas também do Seu
relacionamento singular com o Pai
enquanto Pai de Jesus, e com o
Espírito Santo enquanto elo de
ligação no seio da Trindade.

Como consequência desta
consideração, no amor maternal de
Maria, sentiremos e entenderemos
melhor, de maneira viva e muito
"humana", o amor paterno de Deus,
do qual ela participa de maneira
singular; e particularmente nas suas
manifestações "maternais": aquelas
que precisamente serviram como
ponto de partida para a nossa
apresentação e reapareceram várias
vezes ao longo dela, na boca dos



santos. Vamos ouvir um deles
novamente, este grande mestre do
amor a Maria que acabamos de
mencionar:

“Esta Mãe do Amor Formoso
removerá do teu coração todo o
escrúpulo e temor servil e
desordenado, e o abrirá e ampliará
para correr pelos mandamentos do
Seu Filho com a santa liberdade dos
filhos de Deus, e inflamar na alma o
puro amor, cuja tesoureira é Ela. De
modo que no teu comportamento
com o Deus-Caridade já não te
governarás - como até agora - por
temor, mas por puro amor. Olhá-l'O-
ás como a teu Pai bondoso, esforçar-
te-ás para Lhe agradar
incessantemente e dialogarás com
Ele confidencialmente como um filho
com o seu Pai carinhoso. Se, por
desgraça, chegasses a ofendê-l'O,
humilhar-te-ás diante d'Ele, e Lhe
pedirás perdão humildemente,
estender-Lhe-ás a mão com



simplicidade, levantar-te-ás de novo
amorosamente, sem
constrangimento ou inquietação, e
continuarás a caminhar para Ele,
sem te desencorajares”.

Javier Sesé

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-

divina-fonte-de-vida-espiritual/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/

	A Filiação divina: fonte de vida espiritual

