opusdei.org

A Filiacao divina:
fonte de vida
espiritual

Apresentamos o artigo
"Consciéncia da filiacao divina,
fonte de vida espiritual”, escrito
pelo professor de Teologia
Javier Sesé e publicado em
"Scripta Theologica" 31 (1999/2).

26/03/2020

A Filiacdo divina: fonte de vida
espiritua

1. A partir da experiéncia dos
santos



“ Deus comunica-se nesta uniao
interior a alma com tanto amor
verdadeiro, que ndo existe amor de
made que acaricie o seu filho com
tanta ternura (...) E assim, aqui esta
empregado em presentear e acariciar
a alma como a mde em servir e
presentear o seu filho, criando-o ao
peito; pelo que a alma conhece a
verdade das palavras de Isaias que
dizem: 'Os seus filhinhos serao
levados ao colo, e acariciados sobre
0s seus regacos.' '(Is 66, 12)”. Até
agora S. Jodo da Cruz no seu Cantico
Espiritual.

"Perante uma linguagem como esta,
SO € possivel calar e chorar de
gratiddo e amor", acrescenta Santa
Teresa do Menino Jesus, lembrando a
mesma citacao de Isaias, completada,
entre outras referéncias da Escritura,
com esta do mesmo profeta: “Acaso
pode uma mulher esquecer-se do seu
bebé, ndo ter carinho pelo fruto das
suas entranhas? Ainda que ela se



esquecesse dele, Eu nunca te
esqueceria.” (Is 49, 15)

Por isso, Santa Teresa de Jesus diz de
Deus "que por for¢a deve ser melhor
do que todos os pais do mundo,
porque n’Ele ndo pode haver nada
sendo tudo bem realizado"; e S.
Josemaria Escriva declara,
paralelamente, que Deus é um Pai
que nos ama "mais do que todas as
madaes do mundo podem amar 0s seus
filhos". E acrescenta, emocionado,
noutro momento: “As palavras ndo
podem seguir o coracao, que se
emociona perante a bondade de
Deus. Diz-nos: tu és meu filho. Nao
um estranho, nem um servo tratado
com benevoléncia, nem um amigo,
isso ja seria muito. Filho! Concede-
nos um caminho livre para vivermos
com Ele a piedade do filho e, ousaria
afirmar, também a desvergonha do
filho de um Pai, que é incapaz de
negar-lhe alguma coisa”.



Estes textos, citados como inicio da
nossa reflexdo, pretendem ser
paradigmaticos, tanto do seu
conteudo quanto do seu método. De
facto, propomos apresentar uma
reflexdo teologica sobre a
consciéncia da filiacdo como fonte de
vida espiritual, mas inspirada na
experiéncia e no ensino dos santos.

Ndao é minha intencdo analisar uns
textos concretos de determinados
mestres de espiritualidade; nem
sobrecarregar com uma ampla
erudicdo de referéncias, embora va
citar um bom numero de exemplos
como apoio as minhas reflexdes; mas
expor o que a leitura, o estudo e,
acima de tudo, uma "contemplacdo"
teologica da doutrina e a experiéncia
interior de varios santos me levam a
concluir como uma sintese comum a
todos eles.

Dessa maneira, quero apresentar
algumas ideias que, por um lado,



tenham um caracter e uma aplicacao
0 mais universal possivel e, por
outro, estejam apoiadas em
autoridades teoldgicas comprovadas.

De facto, a filiacao divina, como
condicdo comum e basica do ser
cristao, pode e deve ajudar-nos a
todos no caminho da nossa vida
espiritual; e a experiéncia e o ensino
daqueles que percorreram esse
caminho com éxito sdo a melhor
garantia tanto da veracidade do que
afirmamos como da sua utilidade
pratica.

Se toda a teologia, na minha opinido,
deveria levar harmoniosamente ao
conhecimento da verdade divina e a
consolidacdo da santidade pessoal,
muito mais a parte dessa ciéncia que
estuda expressamente a santidade
Cristd e que costumamos
chamarteologia espiritual; e se os
santos proporcionam luzes decisivas
para toda a boa reflexdo teoldgica, na



teologia espiritual tornam-se
indispensaveis.

Penso que, além disso, 0 meu
contributo pode ser verdadeiramente
complementar ao que ouvimos até
agora no simpasio; ndo tanto por
dizer coisas diferentes, porque
continuaremos a contemplar a figura
de nosso Pai Deus, mas por iluminar
essas ideias de outra perspetiva: uma
perspetiva que, oxala seja viva e
vivificante para todos, como
certamente foi para aqueles que
inspiraram estas linhas.

Como ultima consideracao
introdutodria, ndo devemos esquecer
que estamos perante o principal
mistério de nossa fé (o préoprio Deus),
contemplado a partir de experiéncias
espirituais que, por sua vez,
escondem outro mistério de fé: o da
vida divina na alma crista. Ha,
portanto, muito mais nessas
realidades - infinitamente mais - do



que se pode dizer aqui, e na propria
experiéncia desses santos ha muito
mais riqueza do que a teologia
conseguiu extrair até agora.
Portanto, cada afirmacao proposta
aqui abre novos e amplos cenarios
de reflexdo. Mas este é precisamente
um dos grandes incentivos da ciéncia
teoldgica, e da teologia espiritual em
particular.

2. O amor paterno de Deus e a
intimidade trinitaria

A contemplacdo reflexiva de textos e
experiéncias como as mencionadas
no inicio levou-me, nestes ultimos
meses, a uma primeira convic¢ao
que considero fundamental e que
proponho como ideia-chave de tudo
0 que se seguira: o que faz os santos
reagirem ndo é tanto a consciéncia
de serem ele mesmo ou ela mesma
filha ou filho de Deus, mas a
compreensdo cada vez mais
profunda e viva do que significa



"Deus é meu Pai" ; isto é, a descoberta
do infinito amor divino derramado
nele ou nela: a verificagdo viva e
pratica de "quanto Deus me ama".

O santo esta indubitavelmente ciente
do que causa o Amor divino no seu
proprio ser e na sua propria vida, e
agradece-o efetivamente; mas mais
do que apenas olhar para si mesmao,
olha para Deus: contempla admirado
a Sua infinita grandeza e descobre
com surpresa que todo esse
esplendor ndo permanece estatico e
como que alheio aos seus olhos, mas
que Se inclina para ele, da-Se-lhe, faz-
Se seu, sem outro motivo além da
pura liberalidade do Seu Amor
divino.

Esses sentimentos estdo presentes,
em particular, nos textos citados no
inicio, mas recolhamos outras
palavras significativas, neste caso de
Santa Teresa de los Andes, para nos
ajudar a dar mais alguns passos:



“Nosso Senhor disse-me que queria
que eu vivesse com Ele numa
comunhao perpétua, porque me
amava muito (...) Entdo disse-me que
a Santissima Trindade estava na
minha alma; que A adorasse (...) A
minha alma estava atordoada. Via a
Sua infinita Grandeza e como descia
para Se juntar a mim,um nada
miseravel. Ele, a Imensidao, com a
pequenez; Sabedoria, com
ignorancia; o Eterno, com a criatura
limitada; mas, acima de tudo, a
Beleza, com a fealdade; Santidade,
com pecado. Entdo, nas profundezas
da minha alma, de uma maneira
rapida,fez-me entender o amor que O
fazia sair de Si mesmo para me
procurar (...) Vi que (...) com uma
criatura tdo miseravel Se quer unir;
quer identifica-la com o Seu proprio
ser, tirando-a das suas misérias para
diviniza-la de tal maneira que
chegue a possuir as Suas infinitas
perfeicdes."



Com base no que acabamos de ler,
destacamos duas outras ideias
fundamentais que considero
insepardaveis da primeira ja
apontada: é o Deus Todo-Poderoso,
Imenso, Eterno, Infinito, Imutavel,
etc., que é nosso Pai e, portanto, nos
ama, com toda a comovedora ternura
materna que lembramos no inicio; e
€, a0 mesmo tempo, o Deus Trino que
assim Se entrega a nos, ndo apenas
porque nos revela os segredos da Sua
intimidade trinitaria, mas porque
introduz a alma nessa mesma
intimidade.

Nao me refiro com isto a deducdo de
que o que foi dito deve ser assim
porque Deus € assim; mas a que a
consciéncia viva que os santos tém
daquele divino Amor paterno que se
derrama na alma e que os comove
até as entranhas inclui trés aspetos
inseparavelmente, cuja combinacao
causa precisamente a intensidade e
profundidade da sua reacdo interior:



0 amor de Deus por mim é tao
proximo e intimo como o que existe
entre mae e filho recém-nascido
(primeiro aspeto); ndo porque se
digna dar-me algumas migalhas do
Seu infinito amor, mas porque se
entrega Ele verdadeiramente, como
é, na Sua grandeza e infinidade
(segundo aspeto); e a prova
irrefutavel de que isso é verdade é o
facto de que Deus Se entrega a mim
como Se entrega a Seu Filho (terceiro
aspeto): é meu Pai, como é Pai de
Jesus; a minha filiagdo € participacao
na mesma Filiacao do Seu filho; e 0
Seu amor por mim é como o amor
com o que ama o Seu Filho: entrega-
me o mesmo Amor paterno-filial, que
é o Espirito Santo.

Por outras palavras: a experiéncia e
0 ensino dos santos - eco do que se
manifesta nas Escrituras - mostra-
nos, por um lado, que somente
dentro da propria Trindade, e por
que Ela toma a iniciativa de Se abrir



e Se dar, pode haver verdadeira
intimidade com Deus, verdadeira
troca de amor, verdadeiro
tratamento paterno-filial; e por outro
lado - ou melhor, como consequéncia
- que sO entdo Deus é realmente meu
e tudo o que é Seu é meu, sem deixar
de ser Deus.

O santo compreende profundamente
e ensina, através dessa demonstracao
de reveréncia e ousadia, de amor e
humildade, maravilhosamente
combinados, que se Deus me amasse
"como de fora de Si mesmo", isto é,
ndo trinitariamente, ndo seria
realmente Pai. Seria, na melhor das
hipdteses, apenas pai analdgico ou
limitado; bom, isso sim; capaz de nos
dominar com inumeros presentes e
demonstracdes de afeto, tentando
conquistar os nossos coracoes; mas
sem realmente entrar nele: porque a
alma intuiria, no fundo, que é um
amor indireto, até interesseiro; esse
ndo é o amor de um verdadeiro pai.



No entanto, a Encarnacdo de Jesus
Cristo, a Sua morte por nos, o dom do
Seu Espirito, a vida trinitaria na
alma, dizem-nos que Deus é o Pai da
verdade, que Ele me ama
pessoalmente (tri-pessoalmente,
poderiamos dizer); para além de
dons e dadivas concretos, por mais
maravilhosos que sejam ... que o sao!
A alma que entende e sente isso a
fundo transcende os dons e presentes
concretos; porque, antes de mais,
sabe que sempre O tem, com todos 0s
tesouros da Sua mesma vida divina-
trinitaria.

Vamos insistir nessa importante
doutrina, reproduzindo uma sintese
teoldgica exata de Santa Edith Stein:
“A alma, na qual Deus habita pela
graca, ndo é simplesmente um ecra
impessoal na qual a vida divina se
reflete, mas ela mesma esta dentro
dessa vida. A vida divina é uma vida
trinitaria e tripessoal: é 0 Amor
transbordante com o qual o Pai gera



o Filho e Lhe da o Ser, e com o qual o
Filho recebe esse Ser e o devolve ao
Pai, o Amor no qual o Pai e o Filho
sd0 a mesma coisa e ambos o
espiram como Seu Espirito comum.
Pela graca, esse Espirito derrama-Se,
por sua vez, sobre as almas. Desta
maneira, verifica-se que a alma vive
a sua vida de graca pelo Espirito
Santo, ama n Ele o Pai com o Amor
do Filho e o Filho com o0 Amor do
Pai.”

3. Singularidade da relacao Pai-
filho

Esmiucemos um pouco mais essas
ideias bdsicas. A alma santa é
particularmente consciente ndo
apenas de quanto Deus ama, como
ama, mas da singularidade do Seu
amor: de quanto me ama e como me
ama; que nao é apenas Pai, mas meu
Pai; ndo é apenas Amor, mas meu
Amor. E por isso que se atreve a
tratar Deus com as mesmas palavras



de Jesus: "Meu Pai", "Abba": Papa!
Bem consciente, € claro, de que ele
pode dizé-lo e dizé-lo movido pelo
Espirito do Pai e do Filho que habita
na sua alma, como lembra Sao Paulo
(cf. Rm 8, 14-17 e Gal 4, 4-7) ... Mas di-
lo! E 0 "Pai Nosso" alcanga entdo o
seu verdadeiro significado: meu Pai,
teu Pai e seu Pai ..., de todos e de
cada um, em Jesus Cristo.

E isso que S. Josemaria
Escrivapropde: "dir-Lhe-emos com S.
Paulo, Abba, Pater, Pai, meu Pai!
Porque, sendo o Criador do universo,
ndo Se importa que ndo usemos
titulos altissonantes, nem sente falta
da devida confissdo do Seu senhorio.
Quer que O chamemos Pai, que
saboreemos essa palavra, enchendo a
nossa alma de alegria. Deus é, desse
modo, meu Pai (muito proximo,
intimo)... mas ndo deixa de ser meu
Deus; e isso tem consequéncias
importantes: todo o poder, a gloria e
a majestade, a bondade, a verdade e



a beleza divinos para o homem ...
Para mim em particular! Meus por
direito de filho. Ndo merecidos, nem
ganhos ou conquistados, é claro; mas
também nao simplesmente dados
graciosamente por um Senhor todo-
poderoso que se digna aproximar-se
desde a sua altura majestosa; mas
recebidos como efeito irrefutavel de
que me fez realmente Seu filho, com
todas as suas consequéncias ... E isto
é, sem duvida, muito maior e mais
comovente, embora os resultados
praticos parecam 0s mesmos.

Digo "parecam", porque, de facto, os
resultados ndo sdo os mesmos:
muitas das audacias - por exemplo,
apostolicas - que contemplamos na
vida dos santos, penso que sao
apenas explicaveis porque "usam" o
poder de Deus - valha a expressao -
como proprio de um filho, de um
herdeiro de pleno direito. Melhor
ainda, como um poder que flui do
proprio Deus agindo da parte mais



interna da sua propria alma; e ndo
simplesmente como um presente
recebido de fora para ser usado, por
muito liberal que tenha sido o
presente e por muita liberdade de
uso que tenha concedido o doador.
Além disso, somente a partir dessa
perspetiva é possivel manter o
equilibrio - como mantém os santos -
entre auddacia e humildade.

Afinando um pouco mais, podemos
dizer que a verdadeira consciéncia
da filiacdo divina € a consciéncia ndo
apenas de que é meu Pai e meu Deus,
mas também meu Deus-Pai, que me
da como proprios o Seu Filho e, com
Ele, o Seu Espirito; isto é, ha uma
captacdo muito profunda da Unidade
na Trindade e da Trindade na
Unidade; e nela, do equilibrio entre
transcendéncia e proximidade de
Deus, entre a Sua grandeza e a Sua
surpreendente aniquilacdo para ser
meu, nosso.



F 0 que exprime, entre outros
possiveis testemunhos, um dos
paragrafos mais conhecidos das
Moradas de Santa Teresa de Jesus:
“entende (a alma que atinge as
sétimas moradas) com grandissima
verdade serem todas as trés Pessoas
uma substancia e um poder e um
saber e um so Deus (...) Todas as trés
Pessoas sdo comunicadas aqui, e lhe
falam, e dao a entender as palavras
que o Evangelho diz que o Senhor
disse: que Ele, o Pai e o Espirito Santo
viriam morar com a alma que O ama
e guarda os Seus mandamentos (cf.
Jo 14:23). Oh, valha-me Deus! Quéo
diferente é ouvir estas palavras e
crer nelas, de entender assim como
sdo verdadeiras! E cada dia se
espanta mais essa alma.”

E é 0 que S. Jodo da Cruz também
explica na sua Chama do amor vivo,
jd no prologo: “E ndo é de se
maravilhar que Deus faca tao altas e
estranhas mercés as almas que da



em presentear; porque se
considerarmos que € Deus, e que as
faz como Deus, e com infinito amor e
bondade, ndo nos parecera fora da
razao; pois Ele disse que em quem o
amasse viriam o Pai, o Filho e o
Espirito Santo e habitariam nele (cf.
Jo 14:23); que o faria viver e habitar
no Pai, no Filho e no Espirito Santo
na vida de Deus. ”

Voltaremos a seguir aos aspetos
trinitarios desta realidade. Agora,
vamos continuar a aprofundar nas
caracteristicas da intimidade
paterno-filial que os santos
descobrem nesse divino Amor.

A confianca e o abandono que
decorrem da realidade da filiacdo
divina sdo habitualmente muito
sublinhados, mas, seguindo a linha
marcada no inicio da nossa reflexao,
quero insistir em que o santo se fixa
principalmente em como Deus o ama
e o trata, de tal maneira que ndo tem



outro remédio, por assim dizer,
sendo confiar e abandonar-se. Ou
seja, essa atitude ndo € tanto o
resultado de um esforgo ascético
pessoal - embora esse esforco
também exista - como, acima de
tudo, de se deixar levar por Deus: por
algo se fala precisamente de
abandono! Embora seja sempre um
abandono ativo, livre e consciente da
parte do filho.

Assim o exprime, por exemplo, S.
Francisco de Sales: "'Se ndo vos
tornardes simples como criancas,
ndo entrareis no reino do Meu

Pai' (Mt 10, 16). Enquanto a crianca €
pequena, conserva-se em grande
simplicidade; conhece apenas a sua
made; tem apenas um amor, a sua
made; uma unica aspiracao, o colo da
made; ndo quer nada além de se
recostar num descanso tdo amavel. A
alma completamente simples tem
apenas um amor, Deus; e nesse unico
amor, uma unica aspiracao, de



repousar no seio do Pai celestial, e
aqui estabelecer o seu descanso,
como um filho amoroso, deixando
completamente todos os cuidados
n’Ele, sem olhar para mais nada, a
ndo ser permanecer nesta santa
confianca.”

Por outro lado, é essa “combinacao”
divindade-paternidade-amor,
presente na doacdo trinitaria a alma
que comporta a realidade da filiacao
divina, a que realmente provoca nos
santos uma profunda resposta de
amor filial, entusiasmo, uma
auténtica "loucura” de amor. Foi
assim que exprimiram, na sua
oracdo, por exemplo, Santa Teresa do
Menino Jesus e S. Josemaria Escriva:
“Deixa-me que te diga, no excesso da
minha gratidao, sim, que te diga que
0 teu amor atinge a loucura... Como
queres que, perante essa loucura, o
meu coracdo ndo se lance para ti?
Como vai conhecer limites a minha
confiancga ...?” "Saber que me amas



tanto, meu Deus, e ... ndo fiquei
louco?"

4. O amor paterno de Deus
manifestado em Jesus Cristo e no
Espirito Santo

Vamos olhar novamente para a
perspetiva trinitaria ja apontada.
Ndao podemos esquecer, de facto,
duas realidades teoldgicas que
também se tornam particularmente
vivas nas almas que tém uma vida
interior profunda e que as levam
ainda mais a corresponder.

A primeira, que o Filho é a Imagem
do Pai e, ao encarnar, aproxima essa
Imagem de nos, também no sentido
de que podemos contemplar
"encarnado" o Amor de Deus Pai: em
Jesus, vemos, sentimos e
experimentamos esse Amor divino
"humanizado"; e isso é decisivo para
abordar intelectualmente essa
realidade e para que exista uma
verdadeira resposta filial de nossa



parte, que deve necessariamente ser
humana. Ou seja, no coragdo de
Jesus, nas Suas ag¢odes divino-
humanas, nas Suas manifestacdes de
afeto, a alma crista torna-se mais
consciente e sente mais vividamente
0 que significa o0 Amor paterno-
materno de Deus: como Deus me
ama, como se "traduz" humanamente
(corporal e espiritualmente) esse
Amor; além de descobrir os
caminhos do verdadeiro amor filial,
aprendidos de quem é o Filho por
natureza.

Por outro lado, ndo somos feitos
apenas filhos no Filho, mas a
Encarnacado de Jesus Cristo aparece
como garantia da verdade da nossa
propria filiacdo divina, como explica
S. Jodo de Avila: “Misericérdia
inefavel é que Deus adote por filhos
os filhos dos homens, vermes da
terra. Mas, para ndo duvidarmos
dessa misericordia, S. Jodo apresenta
outra maior, dizendo: 'A palavra de



Deus se fez carne' (Jo 1, 14). Como
quem diz: ndo deixes de acreditar
que os homens nascem de Deus por
adocdo espiritual, mas tomai, como
penhor desta maravilha, outra
maior, que € o Filho de Deus ser feito
homem, e filho de uma mulher”.

Visto de outra perspetiva, a
intimidade com Jesus ndo é apenas
intimidade com o Verbo Encarnado,
mas também necessariamente com o
Pai de quem procede e que O enviou
a nos (a mim, descobre cada um, na
perspetiva intima e singular que
estamos sublinhando). Assim, a
intimidade com o Pai e a intimidade
com o Filho crescem ao mesmo
tempo; e a "distincdo" em lidar com
Eles cresce ao mesmo tempo,
precisamente a medida que cresce a
consciéncia viva de que sou filho do
Pai no Filho, que sou mais Cristo...

Assim o sintetiza um conhecido texto
de S. Josemaria Escriva, que além



disso,possui um grande paralelismo
com o citado acima de Santa Teresa
de Jesus, e também nos leva a
segunda ideia prometida: “Se
amamos Cristo assim, se com ousadia
divina nos refugiamos na abertura
que a langa deixou no Seu Lado, a
promessa do Mestre sera cumprida:
'«Se alguém Me tem amor, ha de
guardar a minha palavra; e o Meu
Pai o amara, e Nos viremos a ele e
nele faremos morada (Jo 14, 23). O
coracao precisa, entdo, de distinguir
e adorar cada uma das Pessoas
divinas. De alguma forma, é uma
descoberta, a que a alma faz na vida
sobrenatural, como as de uma
criaturinha que vai abrindo os olhos
a existéncia. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espirito Santo; e
submete-se facilmente a atividade do
Paraclito vivificante.”

De facto, por outro lado - e esta é a
segunda ideia, inseparavel da



anterior, pois o mistério trinitario é
indivisivel -, o Espirito Santo é o
Amor paterno-filial do Pai e do Filho,
pelo qual sou feito filho de Deus em
Jesus Cristo. O Paraclito nao s6 me
faz filho, me ensina a ser filho e me
leva a viver como filho, mas, antes de
tudo, e como causa disso, me faz
participar do mesmo divino Amor
paterno-filial em Cristo; e nessa
participacdo, me mostra de maneira
viva e experimental o que é o amor
paterno de Deus em Jesus, porque Ele
mesmo - 0 Espirito do Pai e do Filho -
é esse Amor.

Portanto, também a intimidade que a
alma busca e obtém com o Espirito
Santo é necessariamente intimidade
com o Pai e o Filho, na medida em
que sdo e se amam como Pai e Filho,
e na medida em que os trés sdo Deus;
e cresce a intimidade do cristdo com
o Espirito Santocomo uma pessoa
divina distinta, na medida em que
estd mais consciente do que significa



ser filho do Pai no Filho pelo Espirito
Santo.

Oucamos, neste momento, Santa
Catarina de Sena na sua oracgéo: “O
eterna Trindade, 6 Divindade! Esta, a
natureza divina, deu valor ao sangue
do Teu Filho. Tu, Trindade eterna, és
um mar profundo, onde quanto mais
mergulho, mais encontro, e quanto
mais encontro, mais Te procuro. Es
insaciavel, porque enchendo-se a
alma no Teu abismo, nao se sacia,
porque sempre fica com fome de Ti,
Trindade eterna, desejando ver-Te
com luz na Tua luz (...) O Trindade
eterna, fogo e abismo de caridade!
(...) Por ter experimentado e visto
com a luz do entendimento a luz do
Teu abismo e a beleza da criatura.
Trindade eterna, portanto, olhando-
me em Ti, vi que era imagem Tua,
participante do Teu poder, Pai eterno
e da Tua sabedoria no entendimento.
Essa sabedoria é atribuida ao Teu
Filho unigénito. O Espirito Santo, que



procede de ti e do Teu Filho, deu-me
a vontade, pois sou capaz de amar.
Tu, Trindade eterna, és quem
trabalha, e eu, Tua criatura. Sei que
estds apaixonado pela beleza do Teu
trabalho na nova criacdo que fizeste
de mim através do sangue do Teu
Filho. O abismo, 6 Divindade eterna,
0 Mar profundo! Que mais poderias
dar-me do que dar-Te a Ti mesmo?

5. A bondade do nosso Pai Deus

Em tudo o que foi dito até agora,
fomos capazes de verificar como a
consciéncia da filiacdo divina ndo
apenas leva a uma generosa resposta
de amor a Deus, mas também da a
alma luzes muito importantes sobre
0 proprio Deus; luzes que causam, é
claro, um maior crescimento
interior, mas também ajudam o
tedlogo no seu estudo cientifico sobre
0s mistérios divinos. Por este
caminho desejo continuar a minha
reflexdo, aprofundando no binémio



intimidade-grandeza com que se nos
apresenta a paternidade divina.

Consciéncia da paternidade de Deus
significa, ja o sublinhamos,
consciéncia de um amor pessoal do
Pai, em Cristo e pelo Espirito Santo
em relacdo a cada um dos Seus filhos
e filhas individualmente. Isso
significa, entre outras coisas, e €
assim que os santos o sentem e
expressam com particular
vivacidade, um amor divino vivo,
atual e operativo, continuo e intenso,
e ao mesmo tempo concreto, cheio de
detalhes muito pessoais do amor de
Deus a respeito de cada filho
enquanto tal, em que a capacidade
divina infinita de amar se adapta as
condigoes e necessidades de cada
um. E quanto maior for a
correspondéncia da alma santa a
esse amor, mais Deus Se esmera, por
assim dizer, em surpreendé-la com
finuras e delicadezas de amor, como



o melhor dos pais e a melhor das
maes.

Tudo isto proporciona ao santo uma
compreensdo particular da Bondade
de Deus, que, longe de ser uma
simples afirmacao tedrica, a vé
manifestada dia apds dia na sua
propria vida, até que o comove
profundamente. Assim, nos
interligamos a uma das questoes
mais delicadas que a consciéncia do
homem levanta quando se lhe
apresenta a figura paternal de Deus:
o problema do mal. Ndo é altura de
entrar numa questdo tdo complexa e
muitas vezes desconcertante e até
traumatica para o ser humano; mas
sim de ressaltar, pelo menos, a
perspetiva que abre a experiéncia
dos santos para iluminar uma
reflexdo sobre o mal.

Poderiamos dizer que os santos
abordam a questdo a partir do
interior do proprio Deus. Ou seja,



ndo tentam ligar a experiéncia do
mal no mundo com a certeza de fé da
infinita bondade divina, buscando
aquele equilibrio complexo em que
tantas vezes a reflexdo filosoéfico-
teoldgica embarca sem chegar a
porto. Mas, ao contrario, veem tudo a
partir dessa intimidade alcancada
com a Trindade, em que a bondade
divina é, acima de tudo, o proprio
amor paterno-filial do qual foram
chamados a participar; e o mundo e o
homem sdo vistos da perspetiva de
Deus, Criador e Redentor. E isso a tal
ponto que, ao invés de tentar
explicar o mal, parece que para eles
desapareceu como um problema,
porque nao existe no proprio Deus.

E 0 que expressam, por exemplo,
estas palavras de S. Tomas More a
filha mais velha, na sua prisao na
Torre de Londres: “Minha filha
queridissima, nunca se perturbe a
tua alma por qualquer coisa que me
possa acontecer neste mundo. Nada



pode acontecer, sendo o que Deus
quer. E tenho a certeza de que seja o
que for, por pior que possa parecer,
serd realmente o melhor.”

E assim também o aplica S.
Josemaria Escriva a situagdes mais
comuns, objetivamente menos
dramaticas, mas nas quais uma alma
crista também pode passar por
dificuldades e desconcertar-se:
"Penas? Contradi¢des por um
acontecimento ou outro? ... Nao vés
que o quer o teu Pai-Deus ... e Ele é
bom ... e Ele ama-te - a ti! - mais do
que todas as mdes juntas no mundo
podem amar os seus filhos?”

De facto, a partir dessa experiéncia
de intimidade com Deus, é
inquestionavel que o que geralmente
chamamos mal fisico nunca é um
mal verdadeiro; e, quanto ao unico
mal verdadeiro, o pecado, sempre
aparece focado a luz da misericordia



divina e do bem que o préoprio Deus
continuamente tira dele.

6. Deus Pai Misericordioso

A misericordia paterna de Deus, vista
das proprias entranhas do Seu Amor
e Bondade, tem uma forga particular,
com efeito, na consciéncia da filiacdo
divina. Ndo posso deter-me agora em
todas as suas implicacdes, mas posso
sublinhar, na mesma linha que
marcou a nossa reflexdo, o que me
parece mais decisivo na experiéncia
dos santos:ndo é tanto a Misericordia
enquanto perddo o que contemplam,
mas enquanto amor que nao pode
deixar de incluir o perdao; ndo é
tanto que meu Pai me perdoe, mas
que meu Pai me ama, e é por isso que
me perdoa: que o Seu coracgao
realmente se volta para mim como
filho, para além da realidade
concreta das minhas boas ou mas
obras.



Ousaria dizer que o santo mal vé o
pecado como tal, mas apenas como
um contraste que ajuda a calibrar até
que ponto Deus o ama pessoalmente,
sem condicionar o Seu amor a
resposta fiel ou infiel do Seu filho. A
parabola do filho prodigo, sobre o
qual se esta, com toda a razdo, a falar
e a escrever tanto ultimamente, é
certamente emblematica nesse
sentido. O filho mais novo da
parabola busca, quando muito, o
perdao, mas o que encontra é o
amor: amor paterno que inclui, é
claro, perddo, mas vai muito além. O
filho ndo recupera o pai, mas
percebe que nunca o perdeu; que ele
pode ser um mau filho, mas que o pai
nunca pode deixar de ser um bom
pai, porque realmente o ama, por ser
quem é, no mais fundo e do mais
fundo.

Entende-se assim que o0s santos se
comovam a tal ponto que refletem,
por exemplo, estas palavras de Santa



Teresa de Jesus: “E quem, Senhor da
minha alma, ndo se ha de espantar
de Misericordia tdo grande e piedade
tdo crescida a traigdo tdo feia e
abominavel?; ndo sei como nao se
parte o meu coracdoquando escrevo
isto, porque sou ma”; ou estas outras
de S. JosemariaEscriva, referindo-se
precisamente a reacao do pai da
parabola: “Estas sdo as palavras do
livro sagrado: 'deu-lhe mil beijos’
comia-o com beijos. Pode-se falar
mais humanamente? Pode-se
descrever de maneira mais grafica o
amor paternal de Deus pelos
homens?”

A misericordia geralmente aparece,
de facto, na experiéncia e no ensino
dos santos, como a grande prova do
amor paternal divino, e também do
coracdo do Seu Filho encarnado, que
€ a Sua imagem fiel: a manifestacado
mais comovedora, a mais
consoladora, a mais terna. ...
Portanto, é um aspeto essencial para



entender melhor tudo o que foi dito
até agora e o que vira a seguir; e no
caso particular dos santos, boa parte
da sua compreensdo do Amor divino
e da sua generosa resposta a graca
brota precisamente das suas
experiéncias pessoais sobre a
misericordia viva e operativa de
Deus.

Vamos dar outro passo. Como
acabamos de ver na referéncia a
parabola do filho prodigo, a Divina
Misericordia reforca a conviccao de
que todos nos nos encaixamos no
Amor paterno de Deus: ninguém
perde o carinho paterno, por mais
pecaminoso que seja. Muito pelo
contrario: tudo nos convida a pensar
numa "predilecdo” divina pelo
pecador. A tal ponto que santos como
Santo Agostinho ou Santa Teresa do
Menino Jesus falam da existéncia de
uma misericordia "preventiva" de
Deus; porque intuem que, mesmo
para o cristdo que, em determinado



momento, sinceramente, ndo tenha
consciéncia de pecados graves, nao
pode deixar de ser verdade que Deus
0 ama muito, porque ele lhe perdoa
muito (cf. Lc 7, 40-47).

Citemos as reflexdes da santa de
Lisieux: “Também sei que Jesus me
perdoou muito mais do que a Santa
Maria Madalena, porque me perdoou
antecipadamente, impedindo-me de
cair. Como eu gostaria de saber
explicar o que penso ...! Vou dar um
exemplo. Suponhamos que o filho de
um médico muito competente
encontra no seu caminho uma pedra
que o faz cair, e que na queda parte
um membro. O seu pai vem
imediatamente, levanta-o com amor
e cura as suas feridas, usando todos
os recursos da sua ciéncia; e logo o
seu filho, totalmente curado, lhe
mostra a sua gratiddo. Que duvida ha
que este filho tenha muitas razdes
para amar o pai!



“Mas farei outra suposicao. O pai,
sabendo que no caminho do seu filho
ha uma pedra, corre para ir diante
dele e retira-a (sem que ninguém o
veja). Certamente, o filho, objeto da
ternura previdente do pai, se
DESCONHECE a desgraca de que o
pai o libertou, ndo lhe manifestara a
sua gratidao e amard menos do que
se o tivesse curado ... Mas se chega a
saber do perigo de que acaba de se
livrar, ndo o amard ainda muito
mais?

“Bem, eu sou essa filha, objeto do
amor previdente de um Pai que ndo
enviou o Verbo para resgatar os
justos, mas os pecadores. Ele quer
que O ame porque me perdoou, ndo
muito, mas tudo. Nao esperou que eu
0 amasse muito, como Santa Maria
Madalena, mas quis que EU
SOUBESSE até que ponto Ele me
amou, com um amor de admiravel
prevencao, para que agora eu O ame
com loucura ...!”



7. A misericordia do Pai e do Filho

Por outro lado, a compreensdo de
qudo grande é o amor misericordioso
de Deus Pai por cada um dos Seus
filhos atinge o seu auge na
contemplacdo do mistério da Cruz,
visto nao apenas pela comovedora
entrega de Jesus pelos meus pecados,
mas da generosidade do Pai que da o
Seu Filho e que recebe a entrega
d'Este.

Isto é expresso, por exemplo, por
Santo Agostinho, parafraseando Sao
Paulo e Sdo Joao: “0, como nos
amaste, bom Pai, 'que ndo perdoaste
o0 Teu Filho unico, mas O entregaste
por nés, impios!' (cf. Rm 8, 32) O,
como nos amaste, fazendo-Se por nos
', que ndo tinha como usurpacao ser
igual a Ti, obediente até a morte na
cruz, sendo o unico livre entre os
mortos (cf. Fil 2, 6), tendo poder para
dar a Sua vida e recupera-la
novamente (cf. Jo 10, 18). Por nos, se



tornou diante de Ti vencedor e
vitima e, portanto, vencedor, por ser
vitima; por nos sacerdote e sacrificio
diante de Ti e, portanto, sacerdote,
por ser sacrificio, fazendo-nos para
Ti de escravos filhos e nascendo de Ti
para nos servir.”

Toda esta riqueza de evidéncias de
Amor e Misericordia Divina néo faz
mais que proporcionar novos
impulsos as manifestacoes de
tratamento filial, ousado e atrevido
da alma que se deixa arrebatar e
comover por Deus. Vamos ouvir
novamente Santa Catarina de Sena
na sua oracdo a Deus Pai:

“O Misericérdia, que procede da Tua
divindade, Pai eterno, e que governa
0 mundo inteiro com o Teu poder! Na
Tua misericordia fomos criados, na
Tua misericordia fomos criados
novamente pelo sangue do Teu filho;
a Tua misericdrdia nos preserva; a
Tua misericordia fez com que o Teu



filho usasse os bracos no madeiro da
cruz para combater a morte com a
vida e a vida com a morte (...) O
Misericordia! O coragdo sufoca ao
pensar em Ti, porque onde quer que
eu tente fixar o meu pensamento,
ndo encontro nada além de
Misericérdia. O Pai eterno! Perdoa a
minha ignorancia, mas o amor a Tua
misericordia desculpa-me perante a
Tua benevoléncia.”

De facto, com relativa frequéncia, na
orac¢ao dos santos, a consideracao da
Misericordia do Pai e a de Jesus
Cristo se misturam até que parecem
confundir-se, e € uma das ocasides
em que Jesus é frequentemente
tratado como Pai; E o caso, por
exemplo, desta oracdo de Santo
Afonso Maria de Ligorio: “Vos
mesmo, meu Jesus, que sois ofendido
por mim, tornais-vos meu
intercessor: 'E Ele é a propiciacdo
pelos nossos pecados' (1 Jo 2, 2) Nao
quero, pois, fazer-vos esse novo



agravo de desconfiar da Vossa
Misericordia. Arrependo-me com
toda a minha alma de Vos ter
desprezado, 6 sumo Bem! Dignai-vos
receber-me na Vossa gracga por esse
sangue derramado por mim. Pai ... ja
ndo sou digno de me chamar filho
(Lc 15:21). Nao, Redentor e meu Pai,
ndo sou digno de ser Vosso filho, por
ter tantas vezes renunciado ao Vosso
amor; mas Vos me fazeis digno com
0s Vossos méritos. Obrigado, Meu
Pai, obrigado; amo-Vos".

Reencontramos assim, de uma nova
perspetiva, a estreita relacdo entre o
Amor paterno de Deus e a doagéo
redentora do Seu Filho, que nada
mais é do que um reflexo do que o
Filho recebe do Pai no seio da
Trindade: toda a Sua realidade
divina e, portanto, todo o Seu infinito
Amor, o mesmo com o qual Pai, Filho
e Espirito Santo nos amam e nos
perdoam.



8. A proximidade de Deus

Para um itinerario contemplativo-
reflexivo semelhante ao de que
acabamos de falar sobre a Bondade e
a Misericordia, a intimidade divina
que nasce da filiacao divina vivida
até as suas ultimas consequéncias
também nos da luz sobre outros
atributos divinos; e, aprofundando-
0s, a vida espiritual cresce
novamente, desejando corresponder
mais aquele inesgotavel Amor
divino.

A imensidade de Deus e a Sua
omnipresenca, por exemplo,
aparecem assim como uma presenca
ativa, viva e eficaz de Deus em todos
os Seus filhos; como uma realidade
concreta, amorosa e intima para a
alma; uma presenca de um Pai
"Interessado e ocupado" nas coisas
do Seu filho, pequenas e grandes,
transcendentes e episodicas. A alma
realmente sente que o Seu Pai Deus



soO tem olhos para ela; e a sua vida
em Cristo e a presenca ativa do
Espirito ndo deixam de lho recordar
e de o mover a atuar em
consequéncia.

Da mesma forma, a Eternidade divina
é experimentada como a plenitude
dessa presenca e doagcdo amorosa de
Deus a cada um em cada momento,
derramando no interior da alma toda
a riqueza do Seu ser divino: uma
participacdo no eterno entregar-se
do Pai ao Filho e ao Espirito Santo.
Ndao é uma eternidade fora do meu
tempo, mas uma eternidade
derramada no meu tempo, ao qual
chega a proporcionar valor de
eternidade; e em tudo isto, a
Encarnacdo do Verbo desempenha
novamente um papel decisivo, pois a
alma descobre até que ponto Deus
realmente Se importa com tudo o
que é humano e temporal.



Toda esta realidade esta subjacente,
por exemplo, ao que é expresso neste
ponto do Caminho, do qual ja
reproduzimos algumas palavras no
inicio: “E preciso convencermo-nos
de que Deus esta junto de nds
continuamente. - Vivemos como se o
Senhor estivesse 14 longe, onde
brilham as estrelas, e ndo
consideramos que também esta
sempre ao nosso lado. E esta como
um pai amoroso - quer mais a cada
um de ndés do que todas as maes do
mundo podem querer a seus filhos -
ajudando-nos, inspirando-nos,
abencoando... e perdoando. E
necessario que nos embebamos, que
nos saturemos de que € Pai e muito
Pai nosso, o Senhor que esta junto de
nos e nos Céus.”

Ou a estas outras consideracoes e
recomendacdes de Santa Teresa de
Jesus: “Certamente podeis acreditar
que onde esta Sua Majestade esta
toda a gloria. Pois vede o que Santo



Agostinho diz que O buscava em
muitos lugares e que veio encontra-
1'0 dentro de si. Pensais que importa
pouco a uma alma derramada
entender esta verdade e ver que nado
€ necessario para falar com Seu Pai
Eterno ir ao céu nem regalar-se com
Ele, nem precisa falar em voz alta?
Enquanto fala, Ele esta tdo perto que
nos ouvird; nem é necessario
procura-1'0, mas colocar-se em
soliddo e olha-1'0 dentro de si e ndo
ser surpreendido por um hospede
tdo bom; mas com grande humildade
falar com Ele como ao pai, pedir-lhe
como ao pai, contar-lhe os seus
trabalhos, pedir-lhe solucdo para
eles, entendendo que ele ndo é digna
de ser Sua filha ”.

De outra perspetiva, a eternidade de
Deus como auséncia de principio e
fim, também comove o santo pelo
que significa prolongar infinitamente
o amor de Deus por cada um. Assim
0 exprime S. Francisco de Sales:



“Considera o amor eterno que Deus
te manifestou, porque antes que a
humanidade de Jesus Cristo sofresse
por ti na Cruz, a Sua Divina
Majestade tinha-te presente na Sua
soberana bondade e amou-te desde o
inicio. Mas, quando come¢ou a amar-
te? Quando comecou a ser Deus. E
quando comecou a ser Deus? Nunca,
porque nao tem principio nem fim; e,
portanto, sempre te amou, desde
toda a eternidade; e desde toda a
eternidade te tinha preparado os
favores e as gracas que te concedeu.

Em estreita relacdo com o exposto, a
imutabilidade deixa de ser um
atributo fundamentalmente
negativo, que parece distanciar Deus
de nos, e se revela mais como uma
vida cheia de intensa atividade, rica
e perfeita, que se transforma em
cada alma com verdadeiro amor
paterno. A tal ponto que, nessa
intimidade filial, a alma sente, por
exemplo, que Deus se "comove" ao



ritmo das suas experiéncias pessoais,
como todo o bom pai reage com
amor paterno aos sentimentos,
necessidades e inquietacdes do seu
filho.

Certamente, Deus ndo se comove no
sentido de sofrer uma mudanca, mas
enquanto vive com toda a
intensidade do Seu amor infinito, a
Sua relagdo connosco, como vivas e
intensas sdo as relacdes no seio da
Trindade. Ou seja, Deus realmente
ama e "vive" o Seu amor por cada
filho e filha; e, portanto, participa
realmente de todas as suas
vicissitudes, embora néo as sofra no
sentido em que essa expressao possa
significar imperfeicgao.

Mesmo assim, o santo geralmente vai
mais além; porque, através da
Humanidade de Jesus Cristo, entende
que Deus também quis aproximar-se
dos aspetos passivos dessas
experiéncias dos Seus filhos: quis



"humanizar" o Seu amor, sem deixar
de ser divino. E issocomove-o
profundamente por duas razoes:
porque Deus esta assim mais
proximo, sem duvida; mas também
porque ndo deixa de ser Deus:
porque - insistimos mais uma vez - o
grandioso e comovente é, acima de
tudo, que é meu Pai e meu Deus
inseparavelmente; e que Jesus é o
Homem-Deus que me abre os
segredos da intimidade divina, sem
reduzir nem um apice de toda a Sua
grandeza, entregando-no-la.

Vejamos isso de outro dngulo: a
consciéncia da paternidade de Deus
significa descobrir que Deus tem
verdadeiros "sentimentos paternos",
naquilo que tém da perfeicdo de
amor; acOes divinas que a alma
apaixonada realmente sente como
"novas", "diferentes" a cada
momento dos seus intimos
relacionamentos com Deus, na
medida em que se sabe amada como



um filho concreto, diferente dos
outros filhos, e a quem coisas
diferentes acontecem todos os dias e
todas as horas, que ndo sado
indiferentes a um amor
verdadeiramente paterno e materno.

Somente dessa perspetiva se pode
vislumbrar a profundidade teoldgica
que existe nas consideragoes intimas
dos santos, como a que passo a
reproduzir a seguir, na boca de Santa
Teresa do Menino Jesus, e a vencer a
tentacdo de classifica-los
superficialmente como, por exemplo,
“ingenuidades piedosas demenina ":

“Formei uma ideia tdo elevada do
céu, que as vezes me pergunto como
Deus conseguira surpreender-me
depois da minha morte. (...) De
qualquer forma, penso que daqui em
diante, se ndo me sentir
suficientemente surpreendida,
aparentarei estd-lo para agradar a
Deus. Nao havera perigo de deixa-1'0



ver a minha dececao; saberei fazer os
possiveis para que ndo perceba. De
resto, sempre conseguirei ser feliz.
Para conseguir isso, tenho os meus
pequenos truques, que ja conheces e
que sdo infaliveis ... Além disso,
apenas ver Deus feliz sera suficiente
para que eu me sinta totalmente
feliz.”

Pode-se, realmente, pretender
"enganar" Deus assim? Pelo menos,
atrevo-me a garantir, dando a volta
ao texto da santa, que o Senhor
conseguiu fazer Santa Teresinha
parecer ter conseguido engana-1'O;
porque diante de uma alma tao fina,
um coracdo paterno como o de Deus
ndo pode mais que render-Se.

Por fim, sem tentar esgotar a lista de
atributos divinos, observemos
também como a omnipoténcia de
Deus tira outra perspetiva dessa
intimidade filial com Ele: ndo é um
poder que me domina e me subjuga,



mas esta “ao meu servico”, do qual
até eu participo, porque sou filho e
herdeiro, com todas as suas
consequéncias. A Sua providéncia
ndo € a de um vigilante ou
controlador, nem - pior ainda - o de
um bonecreiro que mexeu nos fios
da minha vida como se eu fosse uma
marioneta; mas a que refletem os
desvelos de um Pai amoroso,
continua e intensamente preocupado
com o bem dos Seus filhos; incluindo,
acima de tudo, sua liberdade, doada
na criacdo e reconquistada para nos
por Jesus Cristo na Cruz.

9. Transcendéncia de Deus e
intimidade filial

Em suma, a transcendéncia divina,
para uma alma plenamente
consciente do que significa ser filho
de Deus, ndo é distanciamento e
desinteresse, mas proximidade e
intimidade: consciéncia de que toda
essa grandeza de Deus, que por si s0



parece inatingivel e inalcancavel, se
coloca ao alcance do filho, ndo
porque este a alcance, mas porque
Ele a da como um verdadeiro Pai
amoroso.

Esta é a conviccdo subjacente a estas
frases retiradas de uma carta de
Santa Teresa dos Andes a uma amiga
sua: “Acredita-me. Sinceramente to
digo; dantes pensava que era
impossivel apaixonar-me por um
Deus a quem ndo via; a quem nao
podia acariciar. Hoje, porém, afirmo
com o coracdo na mao que Deus
compensa plenamente esse
sacrificio. De tal maneira, se sente
esse amor, aquelas caricias de Nosso
Senhor, que parece té-1'0 ao seu lado.
Téo intimamente O sinto unido a
mim, que ndo posso desejar mais,
exceto a visdo beatifica no céu. Sinto-
me cheia d'Ele e, neste instante,
estreito-O contra o meu coracao,
pedindo-Lhe que te faca conhecer as
delicias do Seu amor. Ndo ha



separacdo entre nos. Onde quer que
eu va, Ele esta comigo dentro do meu
pobre coracéo. E na casinha d'Ele
que eu moro; € 0 meu céu aqui na
terra.

Esta ultima expressao (“céu na
terra”), referente a alma, é tomada
pela santa chilena dos escritos da
Beata Isabel da Trindade, que a
utiliza com grande frequéncia e a
explica assim: “'Pai nosso, que estais
no céu (Mt 6, 9). Nesse pequeno céu
que Ele criou no centro da nossa
alma é onde devemos procura-1'0 e,
sobretudo, onde devemos habitar (...)
'‘adoremo-1'0 em espirito e em
verdade' (cf. Jo 4, 23). Isto é, por Jesus
Cristo e em Jesus Cristo, porque so
Ele é o verdadeiro adorador em
espirito e em verdade. Seremos entdo
filhas de Deus e conheceremos por
experiéncia propria a verdade dessas
palavras de Isaias: 'Os seus filhinhos
serao levados ao colo, e acariciados
sobre os seus regacos.' (1 Is 66, 12).



De facto, a unica ocupacdo de Deus
parece ser encher a alma de caricias
e provas de amor como uma mae
cria o seu filho e o alimenta com o
seu leite. 0! Vamos continuar a
escutar a voz misteriosa do nosso
Pai. 'Minha filha, diz-nos, da-me o teu
coracdo' (cf. Pv 23, 26).”

Contudo, a mesma ideia de “céu na
terra” pode ser vista de outra
perspetiva enriquecedora, como a
proposta por S. Josemaria Escriva na
homilia pronunciada neste campus
universitario em 1967: “Asseguro-
vos, meus filhos, que, quando um
cristdo realiza com amor a mais
intranscendente das acdes diarias,
ela transborda da transcendéncia de
Deus. Por isso vos tenho repetido,
com insistente martelar, que a
vocacao crista consiste em fazer
poesia heroica da prosa de cada dia.
Na linha do horizonte, meus filhos,
parecem unir-se o céu e a terra. Mas
ndo; onde se juntam deveras é nos



Vv0ssos coracgdes, quando viveis
santamente a vida de cada dia...”

A intimidade do relacionamento
paterno-filial com Deus é assim
projetada em toda a realidade que
rodeia a vida do cristdo: no mundo
visto pela Bondade do seu Criador,
que € nosso Pai e que no-lo deu como
heranca. Isso explica o titulo que o
fundador desta universidade deu a
homilia citada: "Amar o mundo
apaixonadamente", tdo
apaixonadamente quanto amamos o
nosso Pai Deus.

Parece-me importante, neste
momento ja avancado da nossa
reflexdo, apontar outra realidade
profundamente sentida pelos santos
(também presente nos textos
citados), mas nem sempre bem
compreendida em algumas reflexées
especulativas sobre o assunto.
Transcendéncia divina significa
verdadeira intimidade, sim, mas com



"Outro"; ainda mais: o maravilhoso
para o santo é que, sendo Deus quem
é, seja meu Pai, Se una a mim; e que,
unido a mim, permaneca quem é. E
um amor e uma unido de dois: o Pai
nao é o filho e o filho ndo é o Pai; e,
além disso, eu sou o filho porque Ele
quis livrementeconstituir-me como
tal.

E uma divinizagdo que ndo é
confusdo; mais ainda, a alma santa
intui que, se houvesse algum tipo de
mistura ou confusao, ndo seria um
amor genuino, porque nao receberia
tanto, merecendo tdo pouco: ja ndo
seria o tudo que se derrama no nada;
e intui também que, se houvesse
igualdade de "condic¢des" com Deus,
esse amor perderia o encanto.

Pessoalmente, apesar da pobreza de
qualquer comparacao desse estilo,
ajuda-me a entender e explicar esse
sentimento intimo dos santos diante
do amor de Deus que supera o



abismo aberto pela sua condigao
humana e a sua miséria pessoal, a
imagem repetida de diversas formas
na literatura, da pobre donzela por
quem um grande principe se
apaixona, ou do mendigo desprezado
por todos que descobre um bom dia,
com grande espanto, que 0 seu
verdadeiro pai é o rei.

Aproveitemos este momento também
para notar que, em tudo o que foi
dito até agora, ha uma atitude
fundamental por parte do filho de
Deus, uma atitude que é uma virtude
basica no caminho da vida interior: a
humildade. A filiagdo eleva-me a
niveis insuspeitados de intimidade
com Deus e de diviniza¢do, sim; mas
porque Deus Se faz meu, ndo porque
eu deixo de ser criatura, nem
pecador, ou miseravel. Além disso,
quanto mais intima é essa unido com
a Trindade, mais a alma santa sente,
ao mesmo tempo, o abismo que a
separa de Deus, e mais valoriza,



consequentemente, o Seu amor e a
Sua misericordia; voltando assim a
comecar outro ciclo de
enamoramento e resposta de amor,
nessa apaixonante espiral que leva a
santidade.

10. Consciéncia da filiacdo divina e
caminho para a santidade

Estamos a chegar ao fim da nossa
reflexdo, mas ndo quero deixar de
mencionar brevemente outros dois
aspetos que parecem decisivos no
entendimento da vida espiritual a luz
da filiacdo divina. O primeiro, que
esteve amplamente presente em toda
a apresentacao, deriva das
conhecidas palavras que encerram a
primeira parte do serméo da
montanha: "Sede perfeitos como o
vosso Pai celestial é perfeito" (Mt 5,
48).

Ao falar sobre o chamamento
universal a santidade, é habitual o
recurso a essa citacao, entre outras



referéncias biblicas. No entanto, ao
desenvolver o que esse chamamento
implica na vida crista, o acento as
vezes é colocado - com verdade, mas,
na minha opinido, demasiado
unilateralmente - na imitacdo de
Jesus Cristo. Pelo contrario, parece-
me que a referéncia explicita que o
proprio Jesus faz ao Pai neste
momento abre outras perspetivas
enriquecedoras sobre o que significa
a santidade cristd que todos
procuramos e como alcanca-la.

Com efeito, essas palavras do Senhor
falam-nos da grandeza e maravilha
da meta, sem rebaixa-lo um apice e,
ao mesmo tempo, aumentam a nossa
confianca e desejo de alcanca-la: se
ndo fosse o meu Pai, a sua perfeicao
seria inatingivel; se ndo fosse Deus, a
minha confianca vacilaria e o meu
desejo ndo buliria, pois a meta ndo
seria tdo maravilhosa e apetecivel; a
mais apetecivel de todas.



De facto, algo paralelo ocorre quando
refletimos sobre a imitacdo de Jesus
Cristo, que ndo pode ser separado do
Seu Pai: se ndo fosse um homem
como eu, qudo dificil seria segui-1'0!;
e se ndo fosse Deus, que pouco poder
teria para me ajudar e que pouco
encorajamento encontraria em ser
Seu discipulo. E outra consideracao
semelhante pode ser feita ao meditar
sobre o que significa ser templos do
Espirito Santo e ser guiados por Ele
no nosso caminho de santidade.

Mas, fazendo estas consideracoes
paralelas, parece-me que ndo se
devem redirecionar umas as outras,
sem deturpar a propria realidade do
mistério trinitario e da nossa
participacdo nele: sou realmente
filho de Deus - do Pai, no Filho, pelo
Espirito Santo -, e a minha santidade
brota dai e deve crescer nessas
mesmas coordenadas trinitarias, até
uma meta agora apenas entrevista,
mas que continuara a ser divino-



trinitario: “Carissimos, agora ja
somos filhos de Deus, mas nao se
manifestou ainda o que havemos de
ser. O que sabemos é que, quando
Ele se manifestar, seremos
semelhantes a Ele, porque o veremos
tal como Ele é.” (1 Jo 3, 2).

Assim, em particular, a medida que
cresce a consciéncia dessa relacdo
paterno-filial com Deus, a alma
corre: voa para a santidade ...
Escreve a Beata Isabel da Trindade,
depois de citar o fragmento de S. Jodo
que acabamos de reproduz: “Aqui
esta o modulo da santidade dos filhos
de Deus: ser santo como Deus é
santo; ser santo com a santidade de
Deus e viver intimamente com Ele no
fundo do abismo sem fundo, dentro
do nosso ser.”

11. Paternidade de Deus e
Maternidade de Maria

A nossa ultima consideracdo vai-nos
levar da paternidade divina a



maternidade mariana. Mas demos a
palavra a S. Luis Maria Grignion de
Montfort: “Deus Pai entregou o Seu
Unigénito ao mundo somente através
de Maria (...) O mundo era indigno -
diz Santo Agostinho - de receber
imediatamente o Filho de Deus das
maos do Pai, que O entregou a Maria
para que o mundo O recebesse
através d'Ela. Deus Filho, fez-Se
homem para nossa salvacdo, mas em
Maria e através de Maria. Deus
Espirito Santo formou Jesus Cristo
em Maria, mas depois de Lhe pedir o
seu consentimento por meio de um
dos primeiros ministros da Sua
corte.”

De acordo com estas consideracoes,
queremos sublinhar a relacdo entre a
paternidade divina e a maternidade
mariana, que, a partir dessa relacao
unica de Santa Maria com a
Trindade, é derramada sobre nos. De
facto, assim como insistimos em
contemplar a consciéncia da filiagdo



divina como uma compreensdo da
paternidade de Deus, queremos
ressaltar a conveniéncia de
ndoconsiderar Maria apenas como
modelo de filiacdo, nem
simplesmente contemplar a Sua
maternidade espiritual a partir do
Seu relacionamento maternal com
Jesus Cristo, mas também do Seu
relacionamento singular com o Pai
enquanto Pai de Jesus, e com o
Espirito Santo enquanto elo de
ligacdo no seio da Trindade.

Como consequéncia desta
consideracdo, no amor maternal de
Maria, sentiremos e entenderemos
melhor, de maneira viva e muito
"humana", o amor paterno de Deus,
do qual ela participa de maneira
singular; e particularmente nas suas
manifestacOes "maternais": aquelas
que precisamente serviram como
ponto de partida para a nossa
apresentacao e reapareceram varias
vezes ao longo dela, na boca dos



santos. Vamos ouvir um deles
novamente, este grande mestre do
amor a Maria que acabamos de
mencionar:

“Esta Mde do Amor Formoso
removera do teu corac¢do todo o
escrupulo e temor servil e
desordenado, e o abrira e ampliara
para correr pelos mandamentos do
Seu Filho com a santa liberdade dos
filhos de Deus, e inflamar na alma o
puro amor, cuja tesoureira € Ela. De
modo que no teu comportamento
com o Deus-Caridade ja ndo te
governaras - como até agora - por
temor, mas por puro amor. Olha-1'0-
as como a teu Pai bondoso, esforcar-
te-as para Lhe agradar
incessantemente e dialogaras com
Ele confidencialmente como um filho
com o seu Pai carinhoso. Se, por
desgraca, chegasses a ofendé-1'0,
humilhar-te-as diante d'Ele, e Lhe
pediras perddo humildemente,
estender-Lhe-as a mdo com



simplicidade, levantar-te-as de novo
amorosamente, sem
constrangimento ou inquietacao, e
continuaras a caminhar para Ele,
sem te desencorajares”.

Javier Sesé

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-
divina-fonte-de-vida-espiritual/
(13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/

	A Filiação divina: fonte de vida espiritual

