opusdei.org

A figura historica de
Jesus

Quem € Jesus? Que sabemos
d’Ele? O autor deste artigo
define a figura de Cristo como
“uma pedra de escandalo para a
razao”.

06/09/2015

Nos anos que marcam o comec¢o do
terceiro milénio parece que se tem
despertado no mundo um interesse
especial por Jesus de Nazaré. Na
realidade, os livros escritos nos
ultimos anos sobre sua figura e sua
pessoa, mesmo que nem todos



positivos, pdem em relevo a
atualidade e a transcendéncia do
Filho de Deus feito homem, e o
atrativo de sua vida.

De facto, na sua comunhdo com o
Pai, Jesus torna-se presente hoje
diante de nos. E o que traz Jesus?
Que da ao mundo? A resposta é
simples: Deus [1].

Aviva a tua fé. - Cristo ndo é uma
figura que passou. Ndo é uma
recordacdo que se perde na Historia.
Vive! «Jesus Christus heri et hodie:
ipse et in saecula!» diz Sdo Paulo.
Jesus Cristo ontem e hoje e sempre!

[2].

A pregacdo da Igreja primitiva
apresenta sempre Jesus Cristo como
Filho de Deus e unico Salvador. A
proclamacao do Mistério Pascal
levava consigo um paradoxal
anuncio de humilhacdo e de
exaltacdo, de vergonha e de triunfo:
nos pregamos a Cristo crucificado,



que é escandalo para os judeus e
loucura para os gentios, mas, para os
que sdo chamados, quer dos judeus,
quer dos gregos, é Cristo for¢a de
Deus e sabedoria de Deus [3].

Nao foi facil para os primeiros
cristaos superar o escandalo da cruz,
a realidade da crucificacdo e morte
do proprio Filho de Deus. Dai a
tentativa dos docetistas e dos
gnosticos de negar que Jesus tivesse
um corpo real e passivel, ou a de
Nestorio, dois séculos mais tarde, de
afirmar a existéncia em Jesus Cristo
de duas pessoas, uma humana e
outra divina.

A nenhum estudioso sério escapa,
sem duvida, o facto historico de Jesus
de Nazaré. Mesmo que ndo haja uma
grande quantidade de dados extra-
biblicos sobre a sua pessoa e a sua
missdo, sdo suficientes para afirmar,
sem dar lugar a duvidas, a sua
passagem pela terra. E



substancialmente aceite, por
exemplo, o testemunho de Flavio
Josefo. Num dos seus livros, este
historiador judeu do século primeiro
refere-se a Jesus como “homem sabio
(...); Ele realizou obras
extraordindrias, sendo um mestre de
homens que acolhem a verdade” [4].
Mais adiante escreveram sobre Jesus,
durante o império de Trajano, Plinio
0 jovem e Tacito; e depois o fara
Suetodnio, secretario de Adriano.

Junto aquelas referéncias, os
evangelhos constituem “o
testemunho principal da vida e da
doutrina da Palavra encarnada,
nosso Salvador” [5]; sdo as fontes que
proporcionam uma visdo detalhada
da sua personalidade.

A Tradicdo da Igreja, sob a inspiragdo
do Espirito Santo, reconheceu nestes
escritos a configuracdo auténtica e
segura da figura historica do Senhor,



uma figura historica que possui um
carater divino.

O valor dos evangelhos como fontes
primarias para conhecer Jesus ndo
foi posto em duvida pelos cristdos até
aos finais do século XVIII. Neste
momento, surgiram alguns autores
que pretenderam analisa-los com
critérios historiograficos e
positivistas, eliminando as narragdes
que consideravam inaceitaveis para
0 homem moderno; isto é: os milagres
e as profecias, s6 explicaveis pelo
carater extraordinario da
intervencdo divina na histdria.
Tratava-se da primeira tentativa de
estudar os evangelhos apenas como
livros de histdria, sem considerar o
seu conteudo sobrenatural, um
projeto que abordava os textos
excluindo a fé na divindade de
Cristo.

A partir de entdo, abundaram as
“vidas de Jesus” nas quais Cristo



aparecia como um de tantos
candidatos a messias; um fracassado
condenado a morte pela autoridade
romana que, esta sim, possuia uma
indubitavel autoridade moral.

Deste modo, com frequéncia, estas
pretensas biografias historicas
retratavam mais o carater de quem
as escrevia que o de Jesus Cristo.

Posteriormente, o avanco dos
estudos exegéticos levou a uma forte
reacdo contra esta perspetiva: os
evangelhos passaram a ser
considerados como textos escritos
com fé sincera, mesmo que
desvinculados das coordenadas da
histdria; ndo se superou contudo o
ceticismo sobre a divindade da figura
histdrica de Cristo. Nas ultimas
décadas, os novos critérios
metodoldgicos tém permitido uma
leitura teoldgica da Biblia mais de
acordo com a fé [6].



A verdade proclamada pela Igreja
sobre o Filho de Deus, que depois de
vinte séculos continua a ser uma
pedra de escandalo para a razao, é a
de uma Pessoa diante da qual cada
um deve comprometer a sua propria
vida através de um ato de fé. Nao é
porém uma fé puramente fiducial ou
beata, mas uma fé que se apoia em
que o proprio Deus falou e atuou na
histéria. Uma fé que cré na vida e
nas obras reais do Filho de Deus feito
homem, e que encontra n’Ele a razdo
da sua esperanca.

A importancia da realidade historica
da mensagem evangélica tornou-se
patente desde os primeiros instantes
do cristianismo; como assinala S.
Paulo: “se Cristo ndo ressuscitou, é va
a nossa pregacao, é também va a
vossa fé” [7].

0S MILAGRES E A AUTORIDADE DE
JESUS



Nos evangelhos relata-se que Jesus
faz milagres. No Antigo Testamento
ja se narravam prodigios realizados
por profetas como Elias e Eliseu, para
ndo falar dos protagonizados por
Moisés ou Josué. Também na
literatura antiga, tanto judaica como
helenistica, se contam portentos de
alguns personagens.

Os que procuram negar a veracidade
dos milagres de Cristo — e, em geral,
de todos os que aparecem na
Escritura -, costumam apoiar-se
nestes ultimos para afirmar que os
relatos de atos milagrosos implicam
em um género literario de ficgao,
talvez dirigido a exaltar um
personagem historico.

Porém as semelhancas dao
rapidamente lugar a profundas
divergéncias, que constituem sinais
da credibilidade e da autenticidade
dos evangelhos. Em primeiro lugar,
os milagres de Jesus surpreendem



pela sua verosimilhanca. Os
evangelhos falam, sim, de portentos;
porém nada ha de exagerado na sua
descricao.

Um cego recupera a vista; um coxo
comeca a andar... Observa-se, na
simplicidade do relato, que se esta
muito longe de pretender exaltar
uma figura. Sdo relatos alheios a toda
teatralidade, e nos quais se reflete a
vida quotidiana dos protagonistas.

Também chama a atengdo a
autoridade de Jesus quando 0s
realiza. Os prodigios narrados na
literatura rabinica sdo obtidos depois
de longas oracdes. Ele, pelo
contrario, realiza-os com o seu
proprio poder, com uma palavra ou
um gesto, e o efeito segue-se quase
sempre de modo imediato.

Outra caracteristica unica é a
discricdo de Jesus: raramente toma a
iniciativa, mostra-se reticente,
manda que nio se divulgue...



Inclusivamente em algumas ocasioes,
diz o texto sagrado, que ndo pode
fazer milagres [8], porque nao
encontrou nos interessados as
disposicdes espirituais adequadas.

Por ultimo, é importante notar como
os milagres de Cristo possuem
sempre um sentido que transcende o
mero efeito fisico. O Senhor nédo cede
ao gosto dos homens pelo causa
admiracdo, ou a curiosidade: procura
a conversdo da alma, quer
testemunhar a sua misséo. Jesus faz
ver que ndo sao simples prodigios.
Para os realizar, exige a fé na sua
Pessoa, na missdo que o Pai lhe
confiou. Partem da fé e levam a fé.

De tudo isso se conclui que os
evangelistas se propuseram por os
factos histdricos ao alcance de todos,
para que pudessem ser
transcendidos pela fé;
testemunharam que “tudo, na vida
de Jesus, é sinal de seu mistério.



Através dos seus gestos, milagres e
palavras, foi revelado que «n’Ele
habita corporalmente toda a
plenitude da Divindade» (Cl 2, 9)” [9].

Dai a centralidade, na vida do
cristao, do conselho de S. Josemaria:
Saboreai aquelas cenas
comovedoras em que o Mestre
atua com gestos divinos e humanos
ourelata, com frases humanas e
divinas, a historia sublime do
perddo e do Seu continuo Amor
pelos Seus filhos. Esses reflexos do
Céu renovam-se também agora na
perenidade atual do Evangelho:
sente-se, nota-se, pode-se afirmar
que se toca com as maos a
protecdo divina [10].

A autoridade de Jesus, sem duvida,
ndo se manifesta s6 no seu modo de
fazer milagres. Aparece porém mais
claramente no seu modo de dispor da
lei e da tradicdo: interpreta-as,
aprofunda e corrige. Este é outro



traco diferenciador, que nao se
encontra em nenhum outro
testemunho da época. A
originalidade desta atitude, patente
nos ensinamentos dos evangelhos, so
se explica pelo carater unico do
Mestre, pela sua forte personalidade
e doutrina.

O poder sobre a Lei percebe-se
quando se examina como Ele a
cumpre fielmente. Por um lado, no
seu cumprimento, Cristo mostra
umas exigéncias que vao até ao mais
profundo do coracdo, muito além de
qualquer traco de formalismo.

E certo que Jesus manteve a lei,
interpreta-a porém segundo um
espirito novo que, a0 mesmo tempo
que a cumpre, a supera. Traz um
vinho novo que recusa concessoes
aos odres velhos. Por outro lado, fa-lo
como um legislador que fala em
nome proprio, superando Moisés. O
que Deus tinha dito através de



Moisés, ¢é aperfeicoado pelo seu Filho
Unigénito.

Jesus inaugura uma nova era, a do
Reino Anunciado ja hd muito tempo
pelos profetas: destroi o Reino de
Satanas expulsando os demodnios
pelo dedo de Deus [11]. O
messianismo de Jesus ndo pode ser
uma invencao dos seus discipulos
concebida depois da Pascoa: a
tradicdo evangélica contém tantas
recordacoes solidas e harmonicas da
sua vida publica que ndo é possivel
rejeitd-las dizendo simplesmente que
se trata de uma criacdo postuma,
fruto de uma suposta ideologia
apologética. Os ensinamentos de
Cristo sdo inseparaveis da autoridade
com que os proclama.

A DIVINDADE DE JESUS NOS
EVANGELHOS

De modo analogo a negacgao da
historicidade dos milagres, as vezes
afirma-se que o titulo de “filho de



Deus” s6 designa, nos evangelhos,
uma proximidade especial de Jesus a
Deus. Geralmente, argumenta-se
apontando que este titulo tem
diversos usos nos textos da época:
aplica-se a personagens que se
distinguem pela sua justica, ao povo
de Israel, aos anjos, a realeza ou a
pessoas com alguma faculdade
especial. Mas quando consideramos
os relatos evangélicos, aparecem
mais uma vez diferencas que s6 sdo
explicaveis se se reconhece a
natureza divina de Cristo,
proclamada a luz do mistério Pascal.

Assim, no evangelho de S. Marcos
testemunha-se que a personalidade
de Jesus é sobre-humana.
Certamente, em algumas ocasioes,
Jesus é proclamado filho de Deus por
pessoas que talvez s6 o tenham feito
segundo o sentido normal da época,
sem conhecer a fundo as suas
implicacgdes.



Contudo, também a voz do préprio
Pai, no Batismo e na Transfiguracao,
testemunha que Jesus € Filho de
Deus. E a luz desta declaracao pode-
se apreciar em muitas outras
passagens o carater real e unico da
filiacdo divina de Cristo. Por
exemplo, o proprio Jesus se
apresenta como o “filho amado” na
parabola dos vinhateiros homicidas,
radicalmente diferente de todos os
enviados anteriores. Também
manifesta uma relagao pessoal unica
de filiagcdo e confianca com o Pai ao
chamar-lhe - e este é o0 unico
evangelho que o transcreve — Abba
[12], Papa.

Neste contexto, é interessante
assinalar como a fé do evangelista na
divindade de Jesus estd enquadrada
pelo versiculo inicial: Principio do
Evangelho de Jesus Cristo, Filho de
Deus [13], e pela confissdo do
centurido, no final do texto:



verdadeiramente este homem era
Filho de Deus! [14].

Em S. Mateus, a definicdo divina de
Jesus é apresentada com maior
profusdo que em Sdo Marcos. O titulo
€ manifestado pelos
endemoninhados, pelo centurido,
pelos que passam junto a Cruz no
Calvario, pelos sacerdotes, por Pedro
e os discipulos, especialmente depois
dos milagres. Mais claramente ainda
do que em S. Marcos, se Vé que nem
todos os que O chamam filho de Deus
O reconhecem como tal, e sem
duvida esta atitude serve ao
evangelista de contraste aos que o
reconheceram.

Entretanto, o terceiro evangelho
ressalta a relacdo entre Jesus e o Pai,
enquadrando-a num ambiente de
oracdo, de intimidade e confianca, de
entrega e submissao, que termina
nas ultimas palavras pronunciadas



na Cruz: Pai, nas tuas mdos entrego o
meu espirito [15].

Ao mesmo tempo € facil captar como
a sua vida e a sua missdo sdo
continuamente guiadas pelo Espirito
Santo, ja desde a Anunciacao onde se
proclama a sua filiacdo divina. Junto
a estas caracteristicas
particularmente destacadas em S.
Lucas, voltamos a encontrar outros
testemunhos comuns com o0s
restantes evangelistas: também os
demonios chamam “Filho de Deus” a
Jesus nas tentagoes e nas curas dos
endemoninhados em Cafarnaum e
Gerasa.

Em S. Jodo apresenta-se a filiacao
divina de Cristo no seu sentido mais
profundo e transcendente: Ele é o
Verbo, que estd no seio de Deus e se
faz carne. E pré-existente, ja que é
anterior a Abrado. Foi enviado pelo
Pai, desceu do céu... Sao



caracteristicas que destacam a
realidade divina de Jesus.

A confissdo da divindade por Tomé
pode considerar-se o cume do
evangelho, que foi escrito para
acreditardes que Jesus é o Messias, 0
Filho de Deus, e, acreditando, tenhais
a vida n’Ele [16].

Em S. Jodo € patente, talvez mais do
que qualquer outro evangelista,
como a afirmacao da divindade real
de Jesus pertence ao proprio nucleo
da pregacdo apostolica. Uma
afirmacdo, além do mais, que
aprofunda as suas raizes na
consciéncia que Cristo tinha desta
divindade durante a sua passagem
pela terra.

Neste sentido, € de especial interesse
recordar — e é um elemento comum a
todos os evangelistas — como Jesus
distingue a sua relacdo com o Pai da
que tem com 0s outros homens:
quem me glorifica é meu Pai, de quem



dizeis: «é nosso Deus» [17];subo para
0 meu Pai que é vosso Pai, para o meu
Deus que é vosso Deus [18]; A
expressdo “Pai nosso” nos labios de
Jesus sO aparece numa ocasido: ao
ensinar aos discipulos o modo como
devem rezar. Cristo nunca pde no
mesmo nivel a sua especial filiagao
com a dos discipulos: uma amostra
da consciéncia que Ele mesmo tinha
da sua divindade.

A pregacdo da primitiva comunidade
cristd apresenta a forma de anuncio,
de catequese, de exortacdo ou
argumentacao a favor da fé, e que
estdo coligidas na narracgao
evangélica. Isto influi mais nas suas
caracteristicas literarias do que no
conteudo do que aconteceu.

E util descobrir que as necessidades
da pregacdo levaram a selecionar
algumas passagens em relacdo a
muitas outras [19],e que moveram os
evangelistas a apresentar a vida de



Cristo de um modo mais teoldgico
que biografico, mais sistematico que
cronologico. Porém ndo ha motivo
para pensar que este interesse e estas
necessidades levem a falsificar as
recordacoes, a cria-las ou a inventa-
las.

Mais ainda, as expressoes e
acontecimentos desconcertantes sdo
mais uma prova da credibilidade dos
evangelhos — Para qué o batismo, se
Cristo ndo tinha pecado? Para qué
afirmar a aparente ignorancia de
Jesus a respeito da Parusia, ou que
ndo podde fazer milagres, ou que
estava cansado? —, como 0 Sao
também a forma semitica das
palavras, ou o uso de expressoes
arcaicas ou ndo assumidas pela
teologia posterior, como “filho do
Homem”.

Os evangelhos estdo repletos de
episodios cheios de candura e
naturalidade; cada um deles é uma



mostra de veracidade, e do desejo de
contar a vida de Jesus no seio da
tradicdo da Igreja. Quem escuta e
recebe a Palavra pode chegar a ser
discipulo [20].

Na mensagem cristd entrelacam-se a
fé e a historia, teologia e razdo. E os
testemunhos apostolicos manifestam
a preocupacdo em apoiar afé e a
mensagem sobre factos contados
com sinceridade.

Naquelas paginas, o proprio Cristo se
da a conhecer aos homens de todos
os tempos, na realidade da sua
histdria, do seu anuncio. Lendo-as,
ndo aderimos a um ideal moral.
Meditar o evangelho néo é refletir
sobre uma doutrina. £ meditar na
vida de Jesus, desde o seu
nascimento num presépio até a sua
morte e a sua ressurreicao [21],
porque quando amamos alguém,
desejamos conhecer os mais
pequenos pormenores da sua vida



e do seu caracter, para nos
identificarmos com essa pessoa
[22].

B. Estrada

[1] Cfr. Joseph Ratzinger — Bento XVI,
Jesus de Nazaré (1), cap. 1 e 2.

[2] S. Josemaria, Caminho, n. 584.
[3]11 Cor 1, 23-24.

[4] Cfr. Flavio Josefo, Antiquitates
Judaicee 18, 3, 3.

[5] Conc. Vaticano II, Const. dogm.
Dei Verbum, n. 18.

[6] Cfr. Joseph Ratzinger — Bento XVI,
Jesus de Nazaré (1), Introducdo.

[7] 1 Cor 15, 14.

[8] Cfr. Mt 13, 18; Mc 6, 50.



[9] Catecismo a Igreja Catolica, n.
515.

[10] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
216.

[11] Cfr. Lc 11, 20.
[12] Mc 14, 36.
[13] Mc 1, 1.

[14] Mc 15, 39.
[15] Lc 23, 46.
[16] Jo 20, 31.

[17] Jo 8, 54.

[18] Jo 20, 17.

[19] Cfr. Jo 21, 25.

[20] Cfr. Joseph Ratzinger — Bento
XVI, Jesus de Nazaré (1), cap. 4.

[21] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
107.



[22] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
107.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-
historica-de-jesus/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-historica-de-jesus/

	A figura histórica de Jesus

