
opusdei.org

A figura histórica de
Jesus

Quem é Jesus? Que sabemos
d’Ele? O autor deste artigo
define a figura de Cristo como
“uma pedra de escândalo para a
razão”.

06/09/2015

Nos anos que marcam o começo do
terceiro milénio parece que se tem
despertado no mundo um interesse
especial por Jesus de Nazaré. Na
realidade, os livros escritos nos
últimos anos sobre sua figura e sua
pessoa, mesmo que nem todos



positivos, põem em relevo a
atualidade e a transcendência do
Filho de Deus feito homem, e o
atrativo de sua vida.

De facto, na sua comunhão com o
Pai, Jesus torna-se presente hoje
diante de nós. E o que traz Jesus?
Que dá ao mundo? A resposta é
simples: Deus [1].

Aviva a tua fé. – Cristo não é uma
figura que passou. Não é uma
recordação que se perde na História.
Vive! «Jesus Christus heri et hodie:
ipse et in saecula!» diz São Paulo.
Jesus Cristo ontem e hoje e sempre! 
[2].

A pregação da Igreja primitiva
apresenta sempre Jesus Cristo como
Filho de Deus e único Salvador. A
proclamação do Mistério Pascal
levava consigo um paradoxal
anúncio de humilhação e de
exaltação, de vergonha e de triunfo: 
nós pregamos a Cristo crucificado,



que é escândalo para os judeus e
loucura para os gentios, mas, para os
que são chamados, quer dos judeus,
quer dos gregos, é Cristo força de
Deus e sabedoria de Deus [3].

Não foi fácil para os primeiros
cristãos superar o escândalo da cruz,
a realidade da crucificação e morte
do próprio Filho de Deus. Daí a
tentativa dos docetistas e dos
gnósticos de negar que Jesus tivesse
um corpo real e passível, ou a de
Nestório, dois séculos mais tarde, de
afirmar a existência em Jesus Cristo
de duas pessoas, uma humana e
outra divina.

A nenhum estudioso sério escapa,
sem dúvida, o facto histórico de Jesus
de Nazaré. Mesmo que não haja uma
grande quantidade de dados extra-
bíblicos sobre a sua pessoa e a sua
missão, são suficientes para afirmar,
sem dar lugar a dúvidas, a sua
passagem pela terra. É



substancialmente aceite, por
exemplo, o testemunho de Flávio
Josefo. Num dos seus livros, este
historiador judeu do século primeiro
refere-se a Jesus como “homem sábio
(...); Ele realizou obras
extraordinárias, sendo um mestre de
homens que acolhem a verdade” [4].
Mais adiante escreveram sobre Jesus,
durante o império de Trajano, Plínio
o jovem e Tácito; e depois o fará
Suetónio, secretário de Adriano.

Junto àquelas referências, os
evangelhos constituem “o
testemunho principal da vida e da
doutrina da Palavra encarnada,
nosso Salvador” [5]; são as fontes que
proporcionam uma visão detalhada
da sua personalidade.

A Tradição da Igreja, sob a inspiração
do Espírito Santo, reconheceu nestes
escritos a configuração autêntica e
segura da figura histórica do Senhor,



uma figura histórica que possui um
caráter divino.

O valor dos evangelhos como fontes
primárias para conhecer Jesus não
foi posto em dúvida pelos cristãos até
aos finais do século XVIII. Neste
momento, surgiram alguns autores
que pretenderam analisá-los com
critérios historiográficos e
positivistas, eliminando as narrações
que consideravam inaceitáveis para
o homem moderno; isto é: os milagres
e as profecias, só explicáveis pelo
caráter extraordinário da
intervenção divina na história.
Tratava-se da primeira tentativa de
estudar os evangelhos apenas como
livros de história, sem considerar o
seu conteúdo sobrenatural, um
projeto que abordava os textos
excluindo a fé na divindade de
Cristo.

A partir de então, abundaram as
“vidas de Jesus” nas quais Cristo



aparecia como um de tantos
candidatos a messias; um fracassado
condenado à morte pela autoridade
romana que, esta sim, possuía uma
indubitável autoridade moral.

Deste modo, com frequência, estas
pretensas biografias históricas
retratavam mais o caráter de quem
as escrevia que o de Jesus Cristo.

Posteriormente, o avanço dos
estudos exegéticos levou a uma forte
reação contra esta perspetiva: os
evangelhos passaram a ser
considerados como textos escritos
com fé sincera, mesmo que
desvinculados das coordenadas da
história; não se superou contudo o
ceticismo sobre a divindade da figura
histórica de Cristo. Nas últimas
décadas, os novos critérios
metodológicos têm permitido uma
leitura teológica da Bíblia mais de
acordo com a fé [6].



A verdade proclamada pela Igreja
sobre o Filho de Deus, que depois de
vinte séculos continua a ser uma
pedra de escândalo para a razão, é a
de uma Pessoa diante da qual cada
um deve comprometer a sua própria
vida através de um ato de fé. Não é
porém uma fé puramente fiducial ou 
beata, mas uma fé que se apoia em
que o próprio Deus falou e atuou na
história. Uma fé que crê na vida e
nas obras reais do Filho de Deus feito
homem, e que encontra n’Ele a razão
da sua esperança.

A importância da realidade histórica
da mensagem evangélica tornou-se
patente desde os primeiros instantes
do cristianismo; como assinala S.
Paulo: “se Cristo não ressuscitou, é vã
a nossa pregação, é também vã a
vossa fé” [7].

OS MILAGRES E A AUTORIDADE DE
JESUS



Nos evangelhos relata-se que Jesus
faz milagres. No Antigo Testamento
já se narravam prodígios realizados
por profetas como Elias e Eliseu, para
não falar dos protagonizados por
Moisés ou Josué. Também na
literatura antiga, tanto judaica como
helenística, se contam portentos de
alguns personagens.

Os que procuram negar a veracidade
dos milagres de Cristo – e, em geral,
de todos os que aparecem na
Escritura -, costumam apoiar-se
nestes últimos para afirmar que os
relatos de atos milagrosos implicam
em um género literário de ficção,
talvez dirigido a exaltar um
personagem histórico.

Porém as semelhanças dão
rapidamente lugar a profundas
divergências, que constituem sinais
da credibilidade e da autenticidade
dos evangelhos. Em primeiro lugar,
os milagres de Jesus surpreendem



pela sua verosimilhança. Os
evangelhos falam, sim, de portentos;
porém nada há de exagerado na sua
descrição.

Um cego recupera a vista; um coxo
começa a andar... Observa-se, na
simplicidade do relato, que se está
muito longe de pretender exaltar
uma figura. São relatos alheios a toda
teatralidade, e nos quais se reflete a
vida quotidiana dos protagonistas.

Também chama a atenção a
autoridade de Jesus quando os
realiza. Os prodígios narrados na
literatura rabínica são obtidos depois
de longas orações. Ele, pelo
contrário, realiza-os com o seu
próprio poder, com uma palavra ou
um gesto, e o efeito segue-se quase
sempre de modo imediato.

Outra característica única é a
discrição de Jesus: raramente toma a
iniciativa, mostra-se reticente,
manda que não se divulgue...



Inclusivamente em algumas ocasiões,
diz o texto sagrado, que não pôde
fazer milagres [8], porque não
encontrou nos interessados as
disposições espirituais adequadas.

Por último, é importante notar como
os milagres de Cristo possuem
sempre um sentido que transcende o
mero efeito físico. O Senhor não cede
ao gosto dos homens pelo causa
admiração, ou à curiosidade: procura
a conversão da alma, quer
testemunhar a sua missão. Jesus faz
ver que não são simples prodígios.
Para os realizar, exige a fé na sua
Pessoa, na missão que o Pai lhe
confiou. Partem da fé e levam à fé.

De tudo isso se conclui que os
evangelistas se propuseram pôr os
factos históricos ao alcance de todos,
para que pudessem ser
transcendidos pela fé;
testemunharam que “tudo, na vida
de Jesus, é sinal de seu mistério.



Através dos seus gestos, milagres e
palavras, foi revelado que «n’Ele
habita corporalmente toda a
plenitude da Divindade» (Cl 2, 9)” [9].

Daí a centralidade, na vida do
cristão, do conselho de S. Josemaria: 
Saboreai aquelas cenas
comovedoras em que o Mestre
atua com gestos divinos e humanos
ou relata, com frases humanas e
divinas, a história sublime do
perdão e do Seu contínuo Amor
pelos Seus filhos. Esses reflexos do
Céu renovam-se também agora na
perenidade atual do Evangelho:
sente-se, nota-se, pode-se afirmar
que se toca com as mãos a
proteção divina [10].

A autoridade de Jesus, sem dúvida,
não se manifesta só no seu modo de
fazer milagres. Aparece porém mais
claramente no seu modo de dispor da
lei e da tradição: interpreta-as,
aprofunda e corrige. Este é outro



traço diferenciador, que não se
encontra em nenhum outro
testemunho da época. A
originalidade desta atitude, patente
nos ensinamentos dos evangelhos, só
se explica pelo caráter único do
Mestre, pela sua forte personalidade
e doutrina.

O poder sobre a Lei percebe-se
quando se examina como Ele a
cumpre fielmente. Por um lado, no
seu cumprimento, Cristo mostra
umas exigências que vão até ao mais
profundo do coração, muito além de
qualquer traço de formalismo.

É certo que Jesus manteve a lei,
interpreta-a porém segundo um
espírito novo que, ao mesmo tempo
que a cumpre, a supera. Traz um
vinho novo que recusa concessões
aos odres velhos. Por outro lado, fá-lo
como um legislador que fala em
nome próprio, superando Moisés. O
que Deus tinha dito através de



Moisés, é aperfeiçoado pelo seu Filho
Unigénito.

Jesus inaugura uma nova era, a do
Reino Anunciado já há muito tempo
pelos profetas: destrói o Reino de
Satanás expulsando os demónios
pelo dedo de Deus [11]. O
messianismo de Jesus não pode ser
uma invenção dos seus discípulos
concebida depois da Páscoa: a
tradição evangélica contém tantas
recordações sólidas e harmónicas da
sua vida pública que não é possível
rejeitá-las dizendo simplesmente que
se trata de uma criação póstuma,
fruto de uma suposta ideologia
apologética. Os ensinamentos de
Cristo são inseparáveis da autoridade
com que os proclama.

A DIVINDADE DE JESUS NOS
EVANGELHOS

De modo análogo à negação da
historicidade dos milagres, às vezes
afirma-se que o título de “filho de



Deus” só designa, nos evangelhos,
uma proximidade especial de Jesus a
Deus. Geralmente, argumenta-se
apontando que este título tem
diversos usos nos textos da época:
aplica-se a personagens que se
distinguem pela sua justiça, ao povo
de Israel, aos anjos, à realeza ou a
pessoas com alguma faculdade
especial. Mas quando consideramos
os relatos evangélicos, aparecem
mais uma vez diferenças que só são
explicáveis se se reconhece a
natureza divina de Cristo,
proclamada à luz do mistério Pascal.

Assim, no evangelho de S. Marcos
testemunha-se que a personalidade
de Jesus é sobre-humana.
Certamente, em algumas ocasiões,
Jesus é proclamado filho de Deus por
pessoas que talvez só o tenham feito
segundo o sentido normal da época,
sem conhecer a fundo as suas
implicações.



Contudo, também a voz do próprio
Pai, no Batismo e na Transfiguração,
testemunha que Jesus é Filho de
Deus. E à luz desta declaração pode-
se apreciar em muitas outras
passagens o caráter real e único da
filiação divina de Cristo. Por
exemplo, o próprio Jesus se
apresenta como o “filho amado” na
parábola dos vinhateiros homicidas,
radicalmente diferente de todos os
enviados anteriores. Também
manifesta uma relação pessoal única
de filiação e confiança com o Pai ao
chamar-lhe – e este é o único
evangelho que o transcreve – Abba
[12], Papá.

Neste contexto, é interessante
assinalar como a fé do evangelista na
divindade de Jesus está enquadrada
pelo versículo inicial: Princípio do
Evangelho de Jesus Cristo, Filho de
Deus [13], e pela confissão do
centurião, no final do texto: 



verdadeiramente este homem era
Filho de Deus! [14].

Em S. Mateus, a definição divina de
Jesus é apresentada com maior
profusão que em São Marcos. O título
é manifestado pelos
endemoninhados, pelo centurião,
pelos que passam junto à Cruz no
Calvário, pelos sacerdotes, por Pedro
e os discípulos, especialmente depois
dos milagres. Mais claramente ainda
do que em S. Marcos, se vê que nem
todos os que O chamam filho de Deus
O reconhecem como tal, e sem
dúvida esta atitude serve ao
evangelista de contraste aos que o
reconheceram.

Entretanto, o terceiro evangelho
ressalta a relação entre Jesus e o Pai,
enquadrando-a num ambiente de
oração, de intimidade e confiança, de
entrega e submissão, que termina
nas últimas palavras pronunciadas



na Cruz: Pai, nas tuas mãos entrego o
meu espírito [15].

Ao mesmo tempo é fácil captar como
a sua vida e a sua missão são
continuamente guiadas pelo Espírito
Santo, já desde a Anunciação onde se
proclama a sua filiação divina. Junto
a estas características
particularmente destacadas em S.
Lucas, voltamos a encontrar outros
testemunhos comuns com os
restantes evangelistas: também os
demónios chamam “Filho de Deus” a
Jesus nas tentações e nas curas dos
endemoninhados em Cafarnaúm e
Gerasa.

Em S. João apresenta-se a filiação
divina de Cristo no seu sentido mais
profundo e transcendente: Ele é o
Verbo, que está no seio de Deus e se
faz carne. É pré-existente, já que é
anterior a Abraão. Foi enviado pelo
Pai, desceu do céu... São



características que destacam a
realidade divina de Jesus.

A confissão da divindade por Tomé
pode considerar-se o cume do
evangelho, que foi escrito para
acreditardes que Jesus é o Messias, o
Filho de Deus, e, acreditando, tenhais
a vida n’Ele [16].

Em S. João é patente, talvez mais do
que qualquer outro evangelista,
como a afirmação da divindade real
de Jesus pertence ao próprio núcleo
da pregação apostólica. Uma
afirmação, além do mais, que
aprofunda as suas raízes na
consciência que Cristo tinha desta
divindade durante a sua passagem
pela terra.

Neste sentido, é de especial interesse
recordar – e é um elemento comum a
todos os evangelistas – como Jesus
distingue a sua relação com o Pai da
que tem com os outros homens: 
quem me glorifica é meu Pai, de quem



dizeis: «é nosso Deus» [17];subo para
o meu Pai que é vosso Pai, para o meu
Deus que é vosso Deus [18]; A
expressão “Pai nosso” nos lábios de
Jesus só aparece numa ocasião: ao
ensinar aos discípulos o modo como
devem rezar. Cristo nunca põe no
mesmo nível a sua especial filiação
com a dos discípulos: uma amostra
da consciência que Ele mesmo tinha
da sua divindade.

A pregação da primitiva comunidade
cristã apresenta a forma de anúncio,
de catequese, de exortação ou
argumentação a favor da fé, e que
estão coligidas na narração
evangélica. Isto influi mais nas suas
características literárias do que no
conteúdo do que aconteceu.

É útil descobrir que as necessidades
da pregação levaram a selecionar
algumas passagens em relação a
muitas outras [19],e que moveram os
evangelistas a apresentar a vida de



Cristo de um modo mais teológico
que biográfico, mais sistemático que
cronológico. Porém não há motivo
para pensar que este interesse e estas
necessidades levem a falsificar as
recordações, a criá-las ou a inventá-
las.

Mais ainda, as expressões e
acontecimentos desconcertantes são
mais uma prova da credibilidade dos
evangelhos – Para quê o batismo, se
Cristo não tinha pecado? Para quê
afirmar a aparente ignorância de
Jesus a respeito da Parusia, ou que
não pôde fazer milagres, ou que
estava cansado? –, como o são
também a forma semítica das
palavras, ou o uso de expressões
arcaicas ou não assumidas pela
teologia posterior, como “filho do
Homem”.

Os evangelhos estão repletos de
episódios cheios de candura e
naturalidade; cada um deles é uma



mostra de veracidade, e do desejo de
contar a vida de Jesus no seio da
tradição da Igreja. Quem escuta e
recebe a Palavra pode chegar a ser
discípulo [20].

Na mensagem cristã entrelaçam-se a
fé e a história, teologia e razão. E os
testemunhos apostólicos manifestam
a preocupação em apoiar a fé e a
mensagem sobre factos contados
com sinceridade.

Naquelas páginas, o próprio Cristo se
dá a conhecer aos homens de todos
os tempos, na realidade da sua
história, do seu anúncio. Lendo-as,
não aderimos a um ideal moral.
Meditar o evangelho não é refletir
sobre uma doutrina. É meditar na
vida de Jesus, desde o seu
nascimento num presépio até à sua
morte e à sua ressurreição [21],
porque quando amamos alguém,
desejamos conhecer os mais
pequenos pormenores da sua vida



e do seu carácter, para nos
identificarmos com essa pessoa
[22].

B. Estrada

------------------------

[1] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
Jesus de Nazaré (I), cap. 1 e 2.

[2] S. Josemaria, Caminho, n. 584.

[3] 1 Cor 1, 23-24.

[4] Cfr. Flávio Josefo, Antiquitates
Judaicæ 18, 3, 3.

[5] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n. 18.

[6] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
Jesus de Nazaré (I), Introdução.

[7] 1 Cor 15, 14.

[8] Cfr. Mt 13, 18; Mc 6, 50.



[9] Catecismo a Igreja Católica, n.
515.

[10] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
216.

[11] Cfr. Lc 11, 20.

[12] Mc 14, 36.

[13] Mc 1, 1.

[14] Mc 15, 39.

[15] Lc 23, 46.

[16] Jo 20, 31.

[17] Jo 8, 54.

[18] Jo 20, 17.

[19] Cfr. Jo 21, 25.

[20] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento
XVI, Jesus de Nazaré (I), cap. 4.

[21] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
107.



[22] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
107.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-
historica-de-jesus/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-figura-historica-de-jesus/

	A figura histórica de Jesus

