
opusdei.org

A experiência da dor

Embora a dor seja uma das
experiências mais comuns da
vida, surpreende sempre e
exige-nos continuamente
aprender e a adaptar-nos às
novas circunstâncias.

15/09/2012

Ninguém pode considerar-se “perito”
na dor; tem sempre uma dimensão
de originalidade: na forma como se
manifesta, nas suas causas e nas
diversas reações que desencadeia.
Muitas vezes encontramo-nos a



sofrer profundamente por motivos e
razões que nunca esperamos.

O Santo Padre João Paulo II escreve:
«O sofrimento humano suscita
compaixão; suscita também respeito
e, à sua maneira, atemoriza. Com
efeito, nele está contida a grandeza
de um mistério específico [...] o
homem, no seu sofrimento, é um
mistério intangível»[1].

A principal peculiaridade da dor
humana é que coloca uma questão
existencial. «Dentro de cada
sofrimento experimentado pelo
homem, e também na profundidade
do mundo do sofrimento, aparece
inevitavelmente a pergunta: porquê?
É uma pergunta acerca da causa, da
razão; uma pergunta acerca da
finalidade (para quê); enfim, acerca
do sentido»[2].

Com efeito, quando se empreende a
busca do sentido da dor, o ser
humano questiona-se sobre o sentido



da sua própria existência e procura
aclarar o alcance e o significado da
sua própria liberdade. «Posso
recusar a dor? Posso, porventura,
fixar uma distância da dor, eliminá-
la? A dor imprime à vida o seu
sentido efémero»[3].

Esta experiência humana move-nos a
procurar a ajuda de outras pessoas e
a oferecer, ao mesmo tempo, a nossa
assistência. A experiência da dor
ensina-nos a prestar mais atenção às
outras pessoas[4]. A dor marca a
diferença entre uma pessoa madura
e equilibrada, que é capaz de
enfrentar obstáculos e situações
difíceis, e uma pessoa que se deixa
levar e absorver pelas suas próprias
emoções e sensações.

A interação mútua entre a dor e o
amor

«Não esqueças que a Dor é a pedra
de toque do Amor»[5]. Esta afirmação
incisiva e profunda de S. Josemaria



Escrivá está relacionada com as
diferentes reações perante a dor.

Existe uma relação entre a maneira
como cada pessoa vive a dor e a sua
forma de amar, porque somente se
aceita a dor quando se capta que o
seu sentido é o amor. Só assim se
pode chegar a exclamar: Bendita seja
a dor. – Amada seja a dor.
Santificada seja a dor... – Glorificada
seja a dor!»[6].

Nos escritos de S. Josemaria, o
mistério da dor é uma constante
pedra de toque; converte-se em
ocasião para um encontro cara a cara
com Deus, que se fez Homem para
nos ensinar a viver como homens.

Ao escolher a Encarnação, Jesus
Cristo quis experimentar todo o
sofrimento humanamente possível
para nos ensinar que o amor pode
superar qualquer tipo de dor. Numa
das passagens de Caminho, S.
Josemaria expressa: Todo um



programa para frequentar com
aproveitamento a cadeira da dor, é-
nos dado pelo Apóstolo: “spe
gaudentes” – na esperança, alegres; 
“in tribulatione patientes” – pacientes,
na tribulação; “orationi instantes” –
na oração, perseverantes»[7].

A dor é um ponto de encontro entre a
alegria da esperança e a necessidade
da oração. Os cristãos aceitam a dor
com a esperança de um gozo futuro.
Estão plenamente conscientes dos
seus limites e confiam na ajuda que
se implora a Deus na oração.

Não se trata do convencimento da
capacidade própria para enfrentar as
dificuldades por si mesmo, nem de
adotar a posição pessimista de quem
pensa que o sofrimento é a última e
inevitável estação no caminho da
vida, «Se sabes que essas dores –
físicas ou morais – são purificação e
merecimento, bendi-las»[8].



O sofrimento é um cruzamento de
caminhos, um lugar de passagem;
nunca é a estação términos. Assim, a
oração converte-se num momento
importante onde o sofrimento
encontra o seu sentido e, com a graça
de Deus, se converte em alegria[9].

O efeito de catarse da oração torna-se
realidade porque, cada vez que o
homem reza, experimenta a
misericórdia de Deus e partilha as
suas preocupações e problemas,
recebendo ao mesmo tempo um sinal
quase intangível do Seu Amor: «Meu
Deus, ensina-me a amar! Meu Deus,
ensina-me a orar!»[10].

A relação entre a dor e o amor é
muito forte. Quem ama e se «forjou
no fogo da dor», encontra o gozo[11].
«O Amor é também a fonte mais
plena da resposta à pergunta sobre o
sentido do sofrimento»[12]. S.
Josemaria costumava dizer: «Quero-
te feliz na terra. Não o serás, se não



perdes esse medo à dor. Porque,
enquanto ‘caminhamos’, a felicidade
está precisamente na dor»[13]. Esta é
uma afirmação tão taxativa que
marca o caminho para a felicidade,
para o fim último do homem.

No entanto, há momentos neste
percurso em que a experiência da
dor forja a vida de um homem. Não
se trata já de uma questão de
aceitação ou recusa da dor, mas de
aprender a considerar o sofrimento
como parte da nossa própria
existência e como parte do plano de
Deus para cada um de nós.

«O sofrimento é também um apelo a
manifestar a grandeza moral do
homem, a sua maturidade
espiritual»[14]. Felizmente, com a sua
liberdade e a sua racionalidade o
homem pode enfrentar com êxito os
acontecimentos dolorosos.

Para o poder fazer, deve atingir um
nível mais elevado de maturidade



pessoal, meta que não se consegue de
maneira passiva e tão pouco pode
considerar-se como definitivamente
atingida. É necessário reunir todos os
recursos espirituais e adotar uma
atitude apropriada. Como afirma
Viktor Frankl, a capacidade para
sofrer faz parte da própria educação;
é uma fase importante do
crescimento interior e também de
auto-organização[15].

Atualmente, a incapacidade para
enfrentar a dor e o sofrimento, físico
ou espiritual, provém precisamente
da falta de “cultura do sofrimento”.
Inicialmente, são os pais que temem
enfrentar os filhos com o sacrifício.
Como consequência, vêem-se
tentados a dar-lhes tudo e de forma
imediata. Pensam que haverá
sempre tempo, mais adiante, para
sofrer ou têm a ilusão de que esses
momentos nunca chegarão para
eles[16].



É difícil entender como uma pessoa
pode resistir ao aparecimento
imprevisto de uma dor intensa sem a
ter experimentado antes. De facto,
estas pessoas estão mais propensas a
sofrer crises nervosas e depressões.

O sofrimento experimentado por S.
Josemaria na sua própria família foi
um modo muito prático de adquirir a
maturidade que outros só atingem
depois de muitos anos. A sua
biografia é exemplar. Esteve
seriamente doente na sua infância;
teve que enfrentar a morte de três
das suas irmãs; contemplou o
sofrimento do seu pai perante as
consequências de uma crise
económica; viu-se obrigado a mudar-
se para outra cidade com a
consequente alteração do estilo de
vida.

A seguir, voltou a experimentar o
sofrimento no seminário, dor que,
unido a muitas horas de oração



diante do Santíssimo Sacramento, o
fez amadurecer espiritualmente. As
múltiplas provas internas e externas
que o Senhor lhe enviou, requereram
uma grande dose de espírito de
sacrifício; inclusive a perseguição
que sofreu durante a fundação do
Opus Dei. Sofreu, além disso, de
diabetes, doença que o deixou
exausto durante muitos anos.

De certa forma, poderíamos dizer
que não se lhe poupou nada. S.
Josemaria teve sempre a capacidade
de entender o sofrimento e a dor
alheios devido à sua própria
experiência pessoal e não
simplesmente por conhecimento
teórico. Enfrentou o sofrimento com
fé e valentia, e com uma grande
paciência humana e sobrenatural.

Os doentes são um tesouro

«As testemunhas da cruz e da
ressurreição de Cristo transmitiram à
Igreja e à humanidade um Evangelho



específico do sofrimento. O próprio
Redentor escreveu este Evangelho
antes de mais nada com o próprio
sofrimento assumido por amor, para
que o homem ‘não pereça, mas que
tenha vida eterna’. Este sofrimento,
juntamente com a palavra dos Seus
ensinamentos, converteu-se num rico
manancial para quantos
participaram nos sofrimentos de
Jesus na primeira geração dos Seus
discípulos e confessores e, depois,
nas que se lhe foram sucedendo ao
longo dos séculos»[17].

O Santo Padre João Paulo II crê que
aqueles que sofrem são protagonistas
privilegiados do Evangelho da Dor,
que Jesus Cristo em pessoa começou
a escrever com a sua própria dor.
Cada pessoa que sofre traz este
Evangelho à vida com a sua própria
dor pessoal. É um Evangelho vivo,
que nunca acabaremos de escrever, e
que verdadeiramente nos capacita



para reconhecer Deus mesmo em
cada um dos que sofrem.

Na Sua profecia do Juízo Final, Nosso
Senhor diz-nos: «Dirá então o Rei aos
que estiverem à Sua direita: Vinde,
benditos de meu Pai, possui o reino
que vos está preparado desde a
criação do mundo. Porque [...] estive
enfermo e Me visitastes [...] Senhor,
quando Te vimos enfermo [...] e
fomos ver-Te? [...] E o Rei lhes dirá:
em verdade vos digo que todas as
vezes que vós fizestes isto a um de
estes Meus irmãos mais pequenos, a
Mim o fizestes»[18].

Consciente da identificação entre
Cristo e os doentes, S. Josemaria
procurou sempre transmitir àquelas
pessoas próximas dele um carinho
especial pelos enfermos. Repetiu
constantemente que amava a Deus e
aos outros com o mesmo coração.
Sabia como amar os outros através



de Deus e eles, por sua vez,
aproximavam-no mais de Deus.

Os doentes ocupavam um lugar
especial no coração de S. Josemaria,
porque em cada um deles via a
imagem de Cristo que sofre. Por esta
razão, cada um o atraía, de uma
maneira misteriosa e forte, à
corredenção.

Na oração, imaginava-se a si mesmo
como um dos Apóstolos, desejando
reparar pela sua fuga no momento
da Cruz. Para reparar pelas
deserções que tinham aumentado
tanto os sofrimentos de Jesus,
desejava que os doentes fossem
amados da mesma maneira que uma
mãe ama com ternura o seu filho, e
que nunca os deixassem sós.

«Como sempre, quando um meu filho
se encontra doente, digo àqueles que
vivem ao seu lado que devem cuidar
dele de tal maneira que não sinta
falta dos cuidados da sua mãe que



está longe e que, naqueles
momentos, devemos ser como uma
mãe para esse meu filho, cuidando-o
como a sua mãe o faria». E noutro
momento, «Embora sejamos pobres,
nunca devemos poupar nada no
cuidado dos nossos irmãos doentes.
Se fosse necessário, roubaríamos um
pedacinho de Céu para eles e o
Senhor perdoar-nos-ia»[19].

«Criança. – Doente. – Ao escrever
estas palavras, não sentis a tentação
de as pôr com maiúscula? É que,
para uma alma enamorada, as
crianças e os doentes são Ele»[20]. Os
doentes são um tesouro, costumava
dizer, porque ao viver o ascetismo
sorridente, que era tão apreciado por
S. Josemaria, o doente pode
converter a sua doença em oração.

Converte-se num tesouro também
para outros porque, ao cuidá-lo,
praticam a virtude da caridade e
enriquecem-se, desde que o cuidado



que prestam seja o melhor que
podem oferecer. A doença é um
tesouro para a Igreja porque cada
pessoa doente participa na Paixão de
Nosso Senhor na Cruz[21].

O doente em estado grave, ao
aproximar-se do momento do
encontro pessoal com Deus, dirige-se
para esse instante de uma maneira
especial. Esse encontro tem um efeito
de purificação profunda e, ao mesmo
tempo, de paz.

«“Este homem está a morrer. Já não
há nada a fazer [...]” – Foi há anos,
num hospital de Madrid. Depois de
se confessar, quando o sacerdote lhe
dava a beijar o seu crucifixo, aquele
cigano dizia aos gritos, sem que
conseguissem calá-lo: – Com esta
minha boca imunda não posso beijar
o Senhor! – Mas, tu vais dar-Lhe, já a
seguir um grande abraço e um
grande beijo, no Céu!’ [...] Viste uma
maneira mais formosamente



tremenda de manifestar a
contrição?»[22].

Este episódio da vida do Fundador
mostra fielmente a sua atitude frente
à morte e à dor. O valor purificador
do sofrimento do cigano adquire
uma dimensão ilimitada e,
juntamente com a graça do
sacramento da Penitência, a morte
perde o espectro do temor. Converte-
se, pelo contrário, na oportunidade
que a fé de todo o homem espera: a
de poder contemplar a Deus cara a
cara, não como Juiz, mas como Pai
amoroso que nos espera para nos
abraçar.

Profissionais em contacto com a
dor

Não é fácil enfrentar a situação de
pessoas que sofrem diariamente e, ao
mesmo tempo, manter um interesse
vivo pelos seus problemas e tristezas.
Nestas circunstâncias existe o risco
de manusear a dor de maneira



anónima, procurando aliviar
falsamente a atmosfera em que os
profissionais da medicina devem
viver diariamente.

Podem encontrar-se enfermeiros
muito competentes para quem a dor
já não afeta profundamente. Em
lugar de ver o doente como um ser
humano, com uma visão integral das
suas necessidades, centram a sua
preocupação no que se requer para
responder às necessidades clínicas
da pessoa.

Os médicos encontram-se também
frequentemente em risco de
considerar os doentes de um ponto
de vista meramente pragmático,
limitando a sua atenção ao
diagnóstico e às opções terapêuticas.

Aparte o contacto com o doente
durante as etapas de diagnóstico e
planeamento de tratamento, os
médicos são invisíveis, absorvidos
por atividades administrativas,



cursos, consultas com colegas e
conferências.

As palavras do Fundador do Opus
Dei a um cirurgião ortopédico são
significativas. O médico perguntou-
lhe como era possível evitar a rotina
na sua profissão: «Vive na presença
de Deus, como seguramente já fazes.
Ontem visitei uma pessoa doente a
quem amo com todo o meu coração
de pai, e entendo o grande trabalho
sacerdotal que vós, médicos, fazeis.
Mas não fiques orgulhoso com isto,
porque toda a gente tem alma
sacerdotal! Necessitais de pôr em
prática a vossa alma sacerdotal!
Quando lavas as mãos, quando usas
a tua bata branca, quando pões as
luvas, pensa em Deus e no Seu
sacerdócio real, a que S. Pedro se
refere. Só assim evitarás a rotina no
trabalho. Farás bem ao corpo e
também à alma»[23].



O trabalho dos médicos e dos
enfermeiros é uma realização
ininterrupta e intangível daquele que
levou a cabo Nosso Senhor durante a
Sua vida na terra. Os Seus milagres
demonstram-no: os cegos viam; os
mudos falavam; os surdos ouviam; os
coxos andavam. Curou os epiléticos e
os leprosos, e inclusivamente
ressuscitou mortos.

Um médico, ao ler o Evangelho, não
pode evitar aperceber-se da
profunda compaixão de Jesus
quando se aproximava dos doentes,
tomando Ele a iniciativa para ir ao
seu encontro e atendendo sempre as
suas súplicas. No entanto, o Senhor
pôs uma condição: fé, uma fé
humana e sobrenatural n’Ele.

Quando no Evangelho aquele pai
pergunta porque é que os Apóstolos
não tinham podido curar o seu filho
Jesus responde que a causa é a sua
falta de fé[24]. Atualmente, os médicos



esquecem com frequência a
necessidade fundamental de
estabelecer uma relação de
verdadeira confiança com os seus
doentes. Estes vêem-se estimulados a
pôr a sua confiança mais nos
medicamentos do que na pessoa que
lhos administra. A burocratização
inapropriada na prática médica pode
efetivamente destruir a relação
médico-doente e reduzi-la a um mero
intercâmbio de informação e
prescrições, onde as estatísticas
tomam o lugar da comunicação
interpessoal.

S. Josemaria Escrivá recordava aos
médicos a dimensão única que
possui a sua relação pessoal com o
doente, e estimulava-os a evitar cair
na rotina no seu trabalho. Incitava-os
a manter o seu coração em sintonia
com o coração de Deus. Não se
tratava de sentimentalismo, mas da
forte convicção de que não se pode
exercer a profissão médica como se



fosse qualquer outra profissão, nem
sequer movido meramente pelo
amor à ciência.

Numa ocasião, algumas enfermeiras
perguntaram-lhe como podiam
melhorar no seu trabalho, e ele
respondeu: «Necessitamos de muitas
enfermeiras cristãs. O vosso trabalho
é um sacerdócio, muito mais do que
o trabalho de um médico. Disse
muito mais porque vós tendes a
delicadeza, a proximidade de estar
sempre perto do doente. Creio que
para ser enfermeira, se requer uma
verdadeira vocação cristã. Para
aperfeiçoar essa vocação, requer-se
estar cientificamente preparado e ter
uma grande delicadeza»[25].

Noutra oportunidade, explicou ainda
mais este ponto de vista: «Que Deus
vos abençoe! Pensai que estais a
cuidar da Sagrada Família de Nazaré
e que a pessoa doente á Jesus [...] Ou
pensai que é a Sua Mãe. Tratai-os



com amor, com cuidado, com
delicadeza. Assegurai-vos de que não
necessitem de nada, especialmente
de ajuda espiritual [...] Rezo por vós
porque penso no bem ou no mal que
podeis fazer. A uma pessoa que está
espiritualmente preparada, pode-se-
lhe falar do seu estado com
franqueza. Mas se não é esse o caso,
deveis aproveitar qualquer
oportunidade para os ajudar a
recorrer à Confissão e a receber a
Comunhão. E chegará o momento em
que a pessoa que está doente,
desejará que se lhe diga que vai para
o Céu. Eu próprio conheço alguns
exemplos muito bonitos»[26].

Mais de uma vez, S. Josemaria
sublinhou a dimensão sacerdotal
deste trabalho: «Impressiona-me
quando me dizem algo que muitos de
vós já conheceis. Os médicos devem
fazer o que fazem os bons
confessores, mas na esfera material.
Os médicos devem não só preocupar-



se com o estado físico do doente mas
também da sua alma»[27].

O prestígio profissional, uma
maneira de dar glória a Deus

O fundador do Opus Dei sabia como
aplicar a chamada universal à
santidade à profissão médica. Para
procurar a santidade no trabalho,
devemos levar a cabo o trabalho com
perfeição, com competência
profissional. «Ao que possa ser sábio
não lhe perdoamos que o não
seja»[28]. « A santidade compõe-se de
heroísmos. – Por isso, no trabalho
pede-se-nos o heroísmo de rematar
bem as tarefas que nos cabem, dia
após dia, embora se repitam as
mesmas ocupações. Se não, não
queremos ser santos!»[29].

S. Josemaria referia-se também, com
frequência à necessidade de que o
médico tenha alma sacerdotal.
«Afirmas que vais compreendendo a
pouco e pouco o que quer dizer ‘alma



sacerdotal’... – Não te zangues se te
respondo que os factos demonstram
que o compreendes apenas em
teoria. Todos os dias te acontece o
mesmo: ao anoitecer, no exame, tudo
são desejos e propósitos; de manhã e
à tarde, no trabalho, tudo são
dificuldades e desculpas. – Assim
vives o ‘sacerdócio santo, para
oferecer vítimas espirituais,
agradáveis a Deus por Jesus
Cristo’?»[30].

Entendeu também a conexão entre a
santidade e os interesses do intelecto
humano: «Se tens de servir a Deus
com a tua inteligência, estudar para
ti é uma obrigação grave»[31] e «Põe
um motivo sobrenatural no teu
trabalho profissional habitual e terás
santificado o trabalho»[32].

E de novo, dirigindo-se aos médicos,
S. Josemaria dizia: «Imitai-O; desta
maneira, sereis mais refinados, mais
cristãos cada dia; não só mais doutos,



inclusive mais do que peritos, mas
mais como um dos discípulos de
Cristo»[33]. (...)

S. Josemaria convidava enfermeiros
e médicos a comparar o seu trabalho
com o de um sacerdote. Falava do
seu trabalho atribuindo-lhe o
qualificativo de missão sagrada, pela
sua proximidade com os que sofrem,
que são imagens de Cristo na Cruz. O
seu afeto e atenção recordam-nos o
amor compassivo de Jesus pelos
doentes durante a Sua vida terrena.

Por estas razões, S. Josemaria Escrivá
referiu-se com clareza à necessidade
de viver a vocação de médico e de
enfermeiro com uma atitude
verdadeiramente profissional: com
perícia científica, com o cuidado
amoroso de uma mãe e com
esperança humana e sobrenatural.

É difícil entender realmente a doença
se não se experimentou a sua carga,
pelo menos uma vez na vida, e se não



se viveu esses momentos em que
surge a tentação de cair na ira ou na
recusa.

S. Josemaria Escrivá está capacitado
para falar tão clara e caritativamente
acerca do sofrimento e da dor
porque os experimentou na sua
própria vida. Pôde conviver com o
sofrimento e a dor precisamente
porque acreditava no amor de Deus.
Confiava em Deus com a mesma
confiança que uma criança pequena
tem com o seu Pai. Transmitia
claramente esta atitude na sua
pregação e as suas ações falavam tão
eloquentemente como as suas
palavras. Qualquer pessoa que
recorra a S. Josemaria para lhe
confiar a sua dor e tristeza
aprenderá a confiar o seu sofrimento
a Deus.

P. Binetti

(Publicado em Atas do Congresso “La
grandeza de la vida corriente”, Vol. IX



La solidaridad de los hijos de Dios,
EDUSC, 2003).

[1] S. João Paulo II, Salvifici doloris, n.
4.

[2] Ibid., n. 9.

[3] C. S. Lewis, Diario di un dolore,
Milano 1990, p. 40.

[4] cf. S. Josemaria, Forja, n. 987.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 439.

[6] Ibid., n. 208.

[7] Ibid., n. 209.

[8] Ibid., n. 219.

[9] cf. S. João Paulo II, Salvifici
doloris, n. 18.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 66.



[11] cf. Ibid., n. 816.

[12] cf. S. João Paulo II, Salvifici
doloris, n. 13.

[13] S. Josemaria, Caminho, n. 217.

[14] cf. S. João Paulo II, Salvifici
doloris, n. 14.

[15] cf. V. Frankl, Homo Patiens,
Brezzo di Bodero 1979, p. 98.

[16] cf. A. Macintyre, Tras la virtud,
Barcelona 1987, pp. 34-35.

[17] cf. S. João Paulo II, Salvifici
doloris, n. 25.

[18] Mt 25, 34-41.

[19] cf. G. Herranz, “Sem medo à vida
e sem medo à morte. Palavras de
Monsenhor Josemaria Escrivá de
Balaguer y Albás a médicos e
doentes”, em AA.VV., Em memória de
Mons. Josemaria Escrivá de Balaguer,
cit., p. 164.



[20] S. Josemaria, Caminho, n. 419.

[21] cf. P. Urbano, El hombre de Villa
Tevere, Barcelona 1994, p. 235.

[22] S. Josemaria, Via Sacra, III
Estação, n. 4.

[23] cf. G. Herranz, “Sem medo à
vida” …, cit., p. 158-159.

[24] cf. Mt. 17, 14-20.

[25] cf. G. Herranz, “Sem medo à
vida” …, cit., p. 159.

[26] cf. Ibid., p. 161.

[27] cf. Ibid., p. 159.

[28] S. Josemaria, Caminho, 332.

[29] Ibid., Sulco, 529.

[30] Ibid., n. 499.

[31] S. Josemaria, Caminho, 336.

[32] Ibid., n. 359.



[33] cf. G. Herranz, “Sem medo à
vida” …, cit., p. 160.

P. Binetti

Photo: Raj Eiamworakul,
Unsplash (CC)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-experiencia-
da-dor/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-experiencia-da-dor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-experiencia-da-dor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-experiencia-da-dor/

	A experiência da dor

