
opusdei.org

A Eucaristia e o
descanso dos filhos
de Deus

Aprender a descansar com
medida constitui uma
obrigação que requer tanta
generosidade quanta a exigida
pelo trabalho. Cristo, glorioso
no Santíssimo Sacramento,
escutará as nossas orações e
encherá os nossos corações de
paz e de alegria.

09/07/2019



«Tudo tem o seu momento; e debaixo
do céu há um tempo para cada coisa,
tempo de nascer e tempo de morrer,
tempo de plantar e tempo de arrancar
o que se plantou (..), tempo de destruir
e tempo de construir, tempo de chorar
e tempo de rir (..)». (Qo 3, 1-4)

A necessidade de descanso serve de
contraponto à lei do trabalho
humano. Tem sido salientado que na
música são tão importantes os
momentos ocupados pelos sons como
os reservados às pausas. Na nossa
vida acontece coisa semelhante: é
harmónica se sabe distribuir com
bom ritmo os tempos de esforço e os
de repouso. Por isso, depois de
considerar a importância do trabalho
na vida de um filho de Deus, e da
relação que tem com a alma
eucarística, convém lembrar também
que o descanso enforma a conduta
de um filho de Deus e pode exprimir
o seu amor a Jesus sacramentado.



Dar a cada coisa o seu tempo
pressupõe dar a cada tempo a sua
própria atividade. Se quisermos que
o nosso dia produza muito fruto
temos de ordenar as diversas
atividades. As pessoas necessitam de
retemperar as forças consumidas -
físicas, psíquicas, espirituais - pela
dedicação intensa ao trabalho, e
também é muito conveniente
reservar algum espaço do dia ou da
semana para atividades diferentes da
ocupação profissional habitual,
imprescindíveis para atender
devidamente a família, cultivar a
amizade com outras pessoas,
aumentar a cultura pessoal; sem
esquecer que os momentos de
distensão permitem também pensar
com calma e profundidade no futuro,
pessoal ou das pessoas amadas, no
sentido da vida presente e no que
vem depois da existência terrena.
Interessa também alterar de vez em
quando as circunstâncias em que o
homem e a mulher se movem -



dependendo das reais possibilidades
de cada um - , recorrendo umas
horas ou alguns dias a outro lugar ou
outro ambiente, para voltarmos
renovados à situação habitual.

É claro que não é possível viver
segundo todas as boas e verdadeiras
exigências da pessoa humana se se
mantiver um ritmo frenético na
atividade profissional. Aprender a
descansar com medida envolve em si
uma obrigação que requer tanta
generosidade como a exigida pelo
trabalho e, às vezes, até mais, pois
em certas ocasiões pede um
desprendimento total dos programas
pessoais e uma maior
disponibilidade para os planos e as
necessidades dos outros. Saber
descansar, sem cair no ócio, é ciência
que tem muito de sabedoria.

Não quero demorar-me em
considerações de natureza física ou
psicológica, que um bom médico



pode comentar muito melhor do que
eu; porém não prossigo sem recordar
uma coisa que, embora pareça muito
conhecida, às vezes se descuida. Em
muitas ocasiões, a conduta ou as
reações inadequadas de uma pessoa
que cria uma situação familiar ou
laboral que atinge o limite do
suportável, resolve-se conseguindo
que durma o suficiente, que siga uma
certa ordem nas refeições, que
procure um pouco mais de distração
e recorra, se for preciso, à adequada
medicação. Uma vez mencionado
isto, demoro-me nas implicações do
descanso espiritual humano, que
muitas vezes são as que mais pesam
e as que menos atenção recebem,
talvez por não se enfrentarem, com
valentia e senso comum, as
dificuldades concretas que se
apresentam.

Descansar em Deus: abandonar as
nossas preocupações n´Ele



Jesus Cristo falou muito do descanso,
e nada mais lógico, porque Ele veio
trazer paz à nossa alma com a Sua
graça, e saúde definitiva ao nosso
corpo na ressurreição final, da qual
contemplamos o modelo e a causa na
Sua gloriosa ressurreição. Desceu à
terra para nos libertar dos fardos
que nos pesam e das preocupações
que nos afligem: o pecado, o medo da
morte, as tentações do demónio, o
inchaço da soberba, a picadela da
inveja, o arrebatamento da ira; e
também para despertar em nós tão
bons desejos e a muita capacidade
que o nosso coração alberga.

Nosso Senhor referiu-se ao descanso
desde o primeiro instante da Sua
pregação. S. Lucas carateriza o
anúncio público que foi o começo da
boa nova com este tema. «Chegou a
Nazaré, onde Se tinha criado, e
segundo o Seu costume entrou na
sinagoga no sábado e levantou-Se
para fazer a leitura. Então



entregaram-Lhe o livro do profeta
Isaías e, abrindo o livro, encontrou o
lugar onde estava escrito: "O Espírito
do Senhor está sobre Mim; pelo que
Me ungiu para evangelizar os pobres,
Me enviou a sarar os contritos do
coração, a anunciar a redenção aos
cativos e restituir e vista aos cegos,
para pôr os oprimidos em liberdade,
e para promulgar o ano da graça do
Senhor". E enrolando o livro
devolveu-o ao ministro e sentou-Se.
Todos na sinagoga tinham os olhos
postos n´Ele. E começou a dizer-lhes:
Hoje cumpriu-se esta Escritura que
acabais de ouvir» (Lc 4, 16-21). Jesus
redime os homens do peso de uma
consciência culpável, porque perdoa
os nossos pecados; porque nos livra
da escravidão do príncipe deste
mundo, pois vence o maligno e
porque nos ajuda a entender o fardo
da pobreza, ao declará-la bem-
aventurada. Suprime toda a opressão
e oferece a todos um tempo de paz e
de descanso, um tempo jubilar.



Também S. Mateus coloca cedo este
argumento nos lábios do Mestre. O
primeiro dos longos discursos que o
seu evangelho guarda, abre com as
bem-aventuranças, nas quais Jesus
faz frente aos motivos de lamentação
que amarguram, ou pelo menos
nublam, a existência das pessoas: por
um lado, a preocupação desordenada
pela riqueza, pela alimentação e pelo
vestuário, pelos conflitos com as
outras pessoas; e por outro, a
preocupação geral pela real
consistência desta vida e pela relação
com os outros. Nosso Senhor resolve
uma e outra, ao denominar «feliz» a
situação de quem é pobre de espírito,
de quem sofre perseguição por amor
da justiça, de quem é manso e casto,
etc.

Nesse mesmo discurso, como que
voltando sobre essas realidades a
partir de outro ponto de vista, Jesus
ensina a todos os que O ouvem a não
andarem ansiosos por causa da



comida, do vestuário ou da casa;
exorta-nos a todos descansar no
nosso Pai que está nos céus, a
abandonar na Sua providência
apertos e preocupações, convencidos
de que Ele nunca se esquece dos Seus
filhos e não os maltrata, nem mesmo
nas coisas mais materiais. Voltemos a
ler, uma vez mais, as Suas palavras:

«Não andeis preocupados com a
vossa vida: nem com o que haveis de
comer; ou com o vosso corpo, com
que vos haveis de vestir. Acaso a vida
não vale mais do que o alimento, e o
corpo mais do que o vestuário?
Reparai nas aves do céu: não
semeiam, nem ceifam, nem
armazenam nos celeiros, e, contudo,
o vosso pai celestial alimenta-as.
Porventura não valeis vós mais do
que elas? Qual de vós, por mais que
cogite pode acrescentar um côvado à
sua estatura? E por que é vos
preocupais com o vestuário? Olhai os
lírios do campo, como crescem; não



trabalham nem fiam, mas Eu digo-
vos que nem Salomão em toda a sua
glória pôde vestir-se como qualquer
deles. Ora, se Deus veste desse modo
a erva do campo, que hoje existe e
amanhã se lança ao fogo, quanto
mais a vós, homens de pouca fé? Por
conseguinte não vos preocupeis,
dizendo: que havemos de comer ou
beber, ou com que nos havemos de
vestir? Os pagãos são quem se
preocupa com essas coisas. O vosso
Pai celeste sabe bem daquilo que
necessitais» (Mt 6,25-32) .

Descanso e filiação divina: o
ensinamento de Jesus

Ao falar do descanso autêntico, Jesus
está a ensinar-nos a conduzirmo-nos
como filhos de Deus. Assim como um
pai da terra se preocupa com a
alimentação, o vestuário e o
crescimento harmónico dos seus
filhos, também Deus atua connosco
do mesmo modo; ou, para dizer de



modo mais exato, a paternidade
terrena é um reflexo da paternidade
divina. Encontramo-nos perante um
aspeto de capital importância para
entendermos quem é o nosso Pai
Deus e o modo como nos trata.
Cairíamos num grave erro se O
imaginássemos como um ser terrível
e distante, que reside no céu infinito,
desinteressado das criaturas a que
Ele mesmo deu existência. «É preciso
convencermo-nos de que Deus está
continuamente junto de nós. -
Vivemos como se Nosso Senhor
estivesse lá longe, onde brilham as
estrelas, e não temos em
consideração que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um Pai amoroso -ama-nos mais a
cada um de nós do que todas as mães
do mundo podem querer aos seus
filhos -ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando ... e perdoando»[1].

Deus, que chamou os homens à vida,
continua a ocupar-se deles, segue-os



amorosamente, intervém
constantemente para os conduzir ao
fim que se propôs: acolhê-los na
intimidade da sua vida eterna,
respeitando a sua liberdade e as
outras caraterísticas da sua natureza,
com que Ele mesmo decidiu dotá-los.

Nós ,os homens, tendemos a resolver,
exclusivamente por nossa conta, os
pequenos ou grandes problemas
diários, se consideramos que a
solução está ao nosso alcance. O
nosso sentido de responsabilidade -
sem excluir talvez o nosso orgulho, o
nosso desejo de afirmação pessoal -
leva-nos a cerrar os dentes e a
esforçarmo-nos por deixar tudo bem
resolvido; custa-nos pedir ajuda a
outros e só o fazemos quando não
temos outro remédio, às vezes com
vergonha.

Não recorramos a Deus apenas
quando a nossa indigência se revela
grande demais: perante um perigo de



morte, uma doença grave, quando
chega um autêntico descalabro
económico, quando surge uma
catástrofe natural ou um conflito
bélico. Recorramos ao nosso Pai
celeste também nas coisas pequenas,
nas coisas de cada dia. Desse modo,
os nossos dias não se enchem de
preocupações e rixas por coisas
insignificantes, porque não estarão
vazios de Deus, porque O teremos
deixado entrar n a nossa existência
concreta e viveremos com Ele a
nossa aventura quotidiana: tudo
circunstâncias que nos indicam o
modo de vivermos como Seus filhos e
de repousarmos no Pai.

Um filho bom trata com o seu pai de
tudo aquilo que pessoalmente o
preocupa e de tudo aquilo que
interessa ao pai. Jesus convida-nos a
entregar a Deus as preocupações,
porque desse modo conseguimos
descansar: deixar de «estar fechados
nas nossas coisas» (sepultados nas



minudências materiais e relacionais
de cada dia) para «estarmos nas
coisas do Pai»; trocar a busca da
nossa justificação, a todo o custo e
em tudo o que fazemos, pela procura
prioritária do reino de Deus e da Sua
justiça (cf. Mt 6,33). S. Josemaria,
baseando-se na sua experiência
pastoral, animava-nos a realizar esta
permuta santa: «Quando chega o
Natal, gosto de contemplar as
imagens do Menino Jesus. Essas
figuras que nos mostram o Senhor
tão apoucado, recordam-me que
Deus nos chama, que o Omnipotente
Se quis apresentar desvalido, quis
necessitar dos homens. Do berço de
Belém, Cristo diz-me a mim e diz-te a
ti que precisa de nós; reclama de nós
uma vida cristã sem hesitações, uma
vida de entrega, de trabalho, de
alegria.

Não conseguiremos jamais o
verdadeiro bom humor se não
imitarmos deveras Jesus, se não



formos humildes como Ele. Insistirei
de novo: vedes onde se oculta a
grandeza de Deus? Num presépio,
nuns paninhos, numa gruta. A
eficácia redentora das nossas vidas
só se pode dar com humildade,
deixando de pensar em nós mesmos
e sentindo a responsabilidade de
ajudar os outros. “É corrente, às
vezes até entre almas boas, criar
conflitos íntimos, que chegam a
produzir sérias preocupações, mas
que carecem de qualquer base
objetiva. A sua origem está na falta
de conhecimento próprio, que
conduz à soberba: o desejo de se
tornarem o centro da atenção e da
estima de todos, a preocupação de
não ficarem mal, de não se
resignarem a fazer o bem e
desaparecerem, a ânsia da segurança
pessoal... E assim, muitas almas que
poderiam gozar de uma paz
extraordinária, que poderiam
saborear um imenso júbilo, por



orgulho e presunção tornam-se
desgraçadas e infecundas!”[2]

Descansar em Deus: pedir-lhe
perdão como Zaqueu e perdoar

«Descarrega o teu peso em Javé e Ele
te susterá: não consentirá que o justo
soçobre para sempre» (SI 54, 23).
Soçobra-se com o desequilíbrio dos
pecados não perdoados, ainda ativos
na alma. Por isso, para descansarmos
realmente, precisamos de nos
mostrar integralmente sinceros com
Deus e pedir-lhe perdão no
sacramento da Reconciliação, que
reconstitui a tranquilidade e a paz à
alma.

As palavras do salmista aplicam-se,
sem dúvida, aos pesares e angústias
por subsistir, por caminhar para a
frente; mas antes e em maior
profundidade referem-se às ofensas
a Deus, que roubam a paz da
consciência e mergulham a alma na
ânsia por uma felicidade perturbada.



Jesus exortou-nos a isso mesmo num
momento de exultação no Espírito
Santo, contemplando a Seu lado as
pessoas simples e humildes; e vendo
à distância, em atitude reservada, os
sábios e prudentes. «Vinde a Mim –
diz - todos os que estais fatigados e
cheios de angústia, que Eu vos
aliviarei. Tomai sobre vós o Meu jugo
e aprendei de Mim, que sou manso e
humilde de coração, e encontrareis
descanso para as vossas almas» (Mt
11, 28-29).

Propõe-nos uma troca: dar-Lhe o que
nos pesa e tomarmos nós a Sua
carga. Ficaremos a ganhar, «porque
o Meu jugo é suave e o Meu peso é
leve» (Mt 11,30). Aconselha-nos a
abandonar n´Ele a nossa soberba,
que tantas canseiras nos traz, e a
revestirmo-nos da Sua humildade,
que permite considerar as questões
na sua verdadeira dimensão, sem
exagerar as dificuldades. A trocar a
nossa ira e a nossa arrogância pela



Sua mansidão. Sempre uma
mudança a nosso favor: lançamos
sobre Ele a opressão que os nossos
vícios e pecados merecem, e
conseguimos as virtudes e a paz que
Ele nos dá. Convida-nos e permutar o
nosso desordenado amor-próprio,
pelo amor de Deus que a todos se
entrega; então. desaparece a fadiga
do trabalho; ou antes, se continuar, a
criatura deleita-se precisamente
nela, como sintetizou Santo
Agostinho em frase admirável: in eo
quod amatur, aut non laboratur, aut
et labor amatur,[3] quando
realmente se ama, o trabalho não
custa; e se custa, ama-se. Bem o
experimentou Zaqueu, quando
recebeu Nosso Senhor em sua casa:
trocou a sua riqueza material pela
proximidade de Jesus. Preferiu
recebê-Lo na alma a continuar a
cobrar impostos e a defraudar os
pobres. E encheu a sua vida de
alegria e de paz (cf. Lc 19, 1-10).



As palavras do salmista e as que
Jesus pronunciou referem-se, além
disso, aos pesos que normalmente
trazemos dentro, a que chamamos
ressentimentos, rancores, desejos de
vingança. Também temos de
abandonar em Nosso Senhor esses
pesos, que cansam a alma e a
paralisam no seu caminho para
Deus: tiremos essa mole de cima dos
nossos ombros, perdoando do
coração a quem nos tiver ofendido.
«Na realidade, o perdão é antes de
mais uma decisão pessoal, uma
opção do coração que se opõe ao
instinto espontâneo de pagar mal por
mal. Essa opção tem o seu ponto de
referência no amor de Deus, que nos
recebe apesar do nosso pecado e,
como modelo supremo, o perdão de
Cristo, que do alto da cruz clamou:
"Pai, perdoa-lhes, porque não sabem
o que fazem" (Lc 23,34).

Como se vê, o perdão tem uma raiz e
uma dimensão divinas. No entanto,



isto não exclui que o seu valor possa
entender-se também à luz de
considerações baseadas em razões
humanas. A primeira de todas é a
que se refere à experiência vivida
pelo ser humano quando pratica o
maI. Nessa altura nota a sua
fragilidade e deseja que os outros
sejam indulgentes com ele. Portanto
como não há de tratar os outros
como ele deseja ser tratado? Todo o
ser humano alberga em si a
esperança de poder retomar um
caminho de vida e não ficar
prisioneiro dos seus próprios erros e
das suas próprias culpas para
sempre. Sonha poder elevar
novamente o olhar para o futuro
para ainda descobrir uma perspetiva
de confiança e de compromisso»[4]

Perdoar coincide sempre com
descansar. Às vezes, porém, perdoar
não é fácil; falando com rigor,
devemos reconhecer que os homens,
frequentemente, não sabem fazê-lo;



só Deus se mostra indulgente de
modo perfeito, porque perdoa tudo e
sempre a quem implora a Sua graça:
manifesta a Sua omnipotência
precisamente com a Sua misericórdia
para connosco. Infelizmente tornou-
se habitual a atitude de que se deve
perdoar, mas não se deve esquecer.
Sem negar o que é evidente -o valor
da experiência- , devemos exigir-nos
com sinceridade para não nos
desculparmos e continuar com a
alma sobrecarregada de velhas
pendências, de listas de agravos, que
impedem de voar alto para Deus.

Jesus, desde o princípio da Sua
pregação, no sermão da montanha
que S. Mateus nos transmite, ensina
claramente que um filho de Deus
perdoa a quem o ofendeu. O seu ser e
o seu sentido da filiação divina estão
intimamente ligados à certeza da
misericórdia com que Deus o trata, e,
consequentemente, o leva a conceder
gostosamente o perdão aos outros.



Para que este ponto nos ficasse claro,
Jesus enfrentou o escândalo dos
fariseus quando perdoou os pecados
ao paralítico (cf. Mt 9, 1-8) e quando
se sentou a comer com os pecadores
em casa de Levi (cf. Mt 9, 10-13).
Disse a Pedro e aos outros Apóstolos
que teriam de perdoar sempre aos
seus irmãos, e explicou-lhes a razão:
cada um de vós deve muito mais a
Deus, foi-vos perdoado muito mais
(cf.Mt 18, 21-35). Declarou bem-
aventurados os misericordiosos
porque alcançarão misericórdia,
indo deste modo contracorrente num
ambiente vingativo e duro com os
fracos e os derrotados (cf. Mt 5, 7).

Nosso Senhor insistiu
reiteradamente neste ponto. Insistiu
porque conhecia a dificuldade do
homem em o entender, em o
assimilar; e porque é fundamental
para acolher o dom da filiação
divina, intimamente vinculado com o
da fraternidade sobrenatural. Santo



Agostinho explica que quem
repudiar o testamento da paz não
recebe a herança de Nosso Senhor;
quem se obstinar em permanecer em
discórdia com o cristão não pode
estar em concórdia com Cristo [5].
Perdoa quem se sente filho e se sabe
perdoado; quem olha o outro como a
um irmão, outro filho do mesmo Pai.
Tinha-o ensinado o apóstolo João
com toda a clareza: «Se alguém
disser: "Amo a Deus" e aborrecer o
seu irmão, é um mentiroso; pois
quem não ama o seu irmão a quem
vê, não pode amar a Deus, a quem
não vê. Dele recebemos este
mandamento: quem ama a Deus,
ame também o seu irmão» (1 Jo 4,
20-21).

Cristo não se cansou de repisar a
misericórdia e o perdão, até ao ponto
de equiparar a perfeição espiritual, a
santidade, com a capacidade de
perdoar e usar de misericórdia com
os outros. «Sede misericordiosos



como vosso Pai é misericordioso. Não
julgueis e não sereis julgados; não
condeneis e não sereis condenados.
Perdoai e sereis perdoados; dai e dar-
se-vos-á; lançar-vos-ão no regaço
uma boa medida, recalcada, cheia, a
transbordar: porque sereis medidos
com a medida com que
medirdes» (Lc 6, 36-38), Anima-nos
desse modo a não fecharmos nem
endurecermos o nosso coração
perante as imperfeições e defeitos
alheios. «Ninguém pode dar nada a
ninguém, se não o deu antes a si
mesmo. Consequentemente, depois
de ter obtido misericórdia e
abundância de justiça, o cristão
começa a ter compaixão dos infelizes
e começa a rezar pelos pecadores.
Torna-se misericordioso
inclusivamente para os seus
inimigos. Com essa bondade prepara
para si uma boa reserva de
misericórdia para a chegada de
Nosso Senhor [6].



Descansar com Deus: entrar na Sua
lógica de amor e compreensão

A ignorância das próprias culpas tem
influência na dificuldade de
compreensão e compaixão: quando
se não reconhecem os pecados
pessoais, descobrem-se apenas as
faltas dos outros e acusam-se sem
piedade, como ficou patente no
episódio da mulher adúltera (cf. Jo 8,
1-11). Só o Filho de Deus, inocente, se
compadeceu daquela infeliz,
perdoou-lhe, dizendo-lhe que não
pecasse mais. Explicava um Padre da
Igreja: «Se tu, homem, não podes
viver sem pecado e por isso buscas o
perdão, perdoa sempre; perdoa na
medida e quantas vezes quiseres ser
perdoado. Já que desejas sê-lo
totalmente, perdoa tudo e pensa que,
perdoando aos outros, te perdoas ati
mesmo» [7].

O amor tem influência na facilidade
em perdoar, em compreender. Quem



realmente sabe amar está inclinado a
perdoar àqueles que ama. A ciência
da caridade é ciência de perdão; e
vice-versa. S. Josemaria explicou-o
frequentes vezes com frase lapidar,
que impressiona pela sua
simplicidade e transparência,
vibrante de sinceridade: «Eu não
precisei de aprender a perdoar,
porque Deus me ensinou a amar» [8].
Conhecem-no bem e
experimentaram-no os pais que
amam profundamente os seus filhos,
não precisam de se esforçar por
perdoar, depois de alguma maldade,
ou quando regressam a casa depois
de se terem afastado. Como o pai da
parábola narrada por Jesus,
adiantam-se a abraçá-los, a falar com
eles, a fazer uma festa pelo regresso
do filho que se tinha perdido (cf. Lc
15,21-24).

A este respeito, a segunda parte da
parábola é também muito
expressiva. O filho mais velho não



compreende a alegria do pai e não
quer participar na festa, porque não
sabe perdoar. O seu coração está
cheio de rancor e desprezo pelo
irmão que se tinha ido embora, e
além disso manifesta algum
ressentimento para com o seu pai;
considera-o réu de não lhe ter dado
sequer um cabrito para fazer uma
festa com os seus amigos. Na
realidade deve afirmar-se que não se
sente nem filho nem irmão, conserva
agravos no seu coração -falsos
agravos, neste caso- que o impedem
de se juntar ao festejo, ao descanso
na casa paterna. Descansar em Deus
significa, nem mais nem menos,
participar do repouso de Nosso
Senhor; aí se encontra o verdadeiro
repouso dos filhos de Deus. E implica
também descansar em Deus,
repousar na casa paterna: entrar no
Seu gozo, encher-se da Sua alegria. O
discípulo chegará a essa plenitude no
fim da sua passagem fiel por esta
terra depois de consumir os seus dias



com um trabalho realizado por amor,
colocando todo o seu engenho e todo
o seu esforço no serviço dos
interesses do seu Senhor, que é ao
mesmo tempo seu Pai e que o espera
(cf. Mt 25,21 e 23); isto, porém, não
quer dizer que aqui em baixo não se
apresente já esse dom, pois a própria
história humana demonstra que os
homens e mulheres que caminham
em paz com o seu Senhor, saboreiam
já o gozo e a paz que o mundo não
pode oferecer.

Descansar com Deus é um presente
imerecido; por isso é necessário pedi-
lo. Jesus ensinou-nos a solicitá-lo na
quinta petição do Pai-nosso, quando
dizemos a Deus que nos perdoe e nos
ajude a perdoar. Também é possível,
porém, suplicá-lo de outro modo; por
exemplo, relacionando este descanso
com a paz que Nosso Senhor nos
oferece, como rezava Santo
Agostinho. «Senhor Deus, dá-nos a
paz, pois nos deste todas as coisas; a



paz do descanso, a paz do sábado, a
paz sem tarde. Porque toda esta
ordem formosíssima de "coisas muito
boas", concluídos os seus modos, há-
de passar: por isso nelas se fez
"manhã e tarde". Mas o sétimo dia
não tem "tarde", nem ocaso, porque
Tu o santificaste para que durasse
eternamente, a fim de que assim
como Tu ao sétimo dia descansaste
depois de tantas obras "sumamente
boas" que fizeste (...), também nós,
depois das nossas obras "muito
boas", porque Tu no-las deste,
descansaremos em Ti no sábado da
vida eterna» [9]

A paz, perfeição do descanso, fruto
do trabalho

A verdadeira paz determina a
perfeição do descanso com a
superação da luta entre o homem
velho e o homem novo; com a ordem
na tensão entre o interior e o
exterior da pessoa; com a falta de



tristeza ao verificarmos as nossas
limitações; com o não se abater pela
fadiga na prossecução do bem. Santo
Agostinho apresenta-a como
«serenidade da mente, tranquilidade
de ânimo, simplicidade de coração,
vínculo de amor. Consórcio de
caridade»[10]. Com efeito todos
ansiamos, como é lógico, por não
termos que guerrear nem travar
mais batalhas contra nada nem
contra ninguém; chegar a uma paz
completa, estável, eterna; uma paz a
que não escape a consecução das
exigências retas, na qual nenhum
temor inquiete e nenhum inimigo
ameace.

Um descanso desses, porém, não se
alcança neste mundo, como muito
bem explica S. Tomás: «A verdadeira
paz é dupla. Uma é a paz perfeita,
que consiste no gozo do Sumo Bem,
quando todas as inclinações se
fundirem aquietando-se num único
objeto; este é o fim último do homem.



Além disso há uma paz imperfeita,
que é a única possível neste mundo,
pois inclusive quando todos os
movimentos da alma se dirigem para
Deus, há sempre outros elementos
que perturbam essa paz dentro e
fora»[11]; também para que
desejemos mais, sempre e em tudo, a
posse definitiva de Nosso Senhor.

Enquanto a história seguir o seu
curso, sempre teremos de lutar:
nenhuma virtude se pode considerar
definitivamente conquistada, sempre
será necessário cuidar da concórdia
adquirida. A vida do homem sobre a
terra, como notou Job, é milícia, os
nossos dias evoluem como os do
jornaleiro (cf. Job 7, 1); a paz interior
e exterior exigem sempre cuidado e
esforço.

Muitos autores espirituais
comentaram a parábola do homem
cujos negócios corriam muito bem.
Imaginou que tinha alcançado



grande bem- estar, que podia
prescindir completamente do
trabalho e entregar-se ao ócio, de
modo que dizia para os seus botões:
«que hei-de fazer pois não tenho
onde armazenar a minha colheita?
Disse para consigo: Vou fazer isto:
vou destruir os meus celeiros e
construir outros maiores, e guardarei
neles o meu trigo e os meus bens.
Direi então à minha alma: ó alma,
tens muitos bens armazenados, para
muitos anos. Descansa, come, bebe,
passa bem. Deus, porém, disse-lhe:
Insensato, esta noite mesmo te vão
solicitar a entrega da tua alma; o que
colheste para quem vai ser? Assim
acontece a quem entesoura para si e
não é rico perante Deus» (Lc 12,
17-21).

O pecado deste homem não é só de
moleza: projeta, faz cálculos, pensa
em construir celeiros novos para
armazenar a sua abundante colheita.
Porém não para os outros, mas só



para si; desconhece o agradecimento
ao Céu e a necessidade fraterna de
socorrer os indigentes, atento
unicamente a satisfazer a sua
preguiça e o seu afã de prazeres.
Santo Ambrósio comenta a passagem
com estas palavras: «Em vão reúne
meios que não sabe se virá a usar; as
coisas que não podemos levar
connosco não são nossas: só a
virtude é companheira dos defuntos;
só a misericórdia vai connosco, só ela
compra para os defuntos as moradas
eternas»[12].

A paz da terra constrói-se mediante o
trabalho ordenado retamente. A
propósito da sétima bem-
aventurança, S. Jerónimo anota que a
paz se alcança se se trabalhar por
consegui-la: o homem recebe este
dom de Deus quando o procura, não
só com palavras, mas com obras;
quando o persegue primeiro em si
mesmo e depois nos outros [13]. Deus
abençoa com a Sua graça, o esforço



para manter a concórdia e a paz
entre todos, ou para a restaurar; e
também abençoa o trabalho em toda
a sua amplitude, quando está
ordenado à Sua glória e ao bem-estar
do próximo, quando se realiza por
amor e com amor. Uma atividade
dessas é caminho eficaz para
conferir paz a cada pessoa e à
comunidade humana; poderíamos
dizer realmente que abre o único
caminho, a via necessária para
vivificar a existência pessoal e os
ambientes. Neste sentido diz o
profeta que «a paz é fruto da
justiça» (Is 32, 17), do trabalho
realizado com perfeição humana e
sobrenatural.

A paz, dom de Deus

A paz é um dom divino; sempre e em
todas as religiões se elevaram preces
à divindade para que concedesse este
bem aos homens. Ao rever a História
compreende-se facilmente que a paz



se reduza a mera utopia, se a
fizermos depender da nossa conduta
e das nossas forças. Quando não se
permite a intervenção de Deus não se
atinge nem pessoal nem socialmente
a verdadeira e «relativa» paz que se
pode gozar neste mundo,
preparatória da que se nos reserva
no «além», quando Nosso Senhor,
pela Sua misericórdia, nos introduzir
no Seu eterno descanso.

Sabemos todas estas coisas por
revelação divina. Jesus, porém, não
se limitou a dizer-nos onde e como
podemos encontrar o descanso, já
nos concede agora que participemos
da sua Filiação divina, que nos
ganhou com o Seu sacrifício
redentor, identificando-se com a
vontade de Seu Pai. Entregou-no-la
nos Apóstolos na última noite antes
de morrer na Cruz, quando
exclamou: «Deixo-vos a paz, dou-vos
a Minha paz; não vo-la dou como a
dá o mundo. Não se perturbe nem se



acobarde o vosso coração» (Jo 14, 27).
Na linha da explicação de Santo
Agostinho, podemos entender por
estas palavras que Nosso Senhor nos
deixa a paz, porque permanece no
mundo connosco -sobretudo na
Eucaristia- pois «Ele é a nossa
paz» (Ef 2, 14). Permanece connosco,
como nossa paz, para nos fortalecer
na luta contra os inimigos e as
dificuldades interiores e exteriores; e
dá-nos a Sua paz, porque já aqui nos
oferece a Sua amizade, de que
gozaremos plenamente na glória,
quando o próprio Deus «enxugará
todas as lágrimas dos seus olhos; e
não haverá morte, nem pranto, nem
lamento, nem fadiga, porque já
passaram todas as coisas anteriores
(Ap. 21,4)[14].

Ao ressuscitar, transmitiu-nos a paz
da Sua vitória na Cruz. Quando
apareceu aos Apóstolos
cumprimentou-os do modo seguinte:
«A paz seja convosco» (Jo, 20, 21).



Anuncia-lhes a paz do Seu perdão às
fraquezas dos discípulos; a paz da
Sua amizade e da Sua graça, que
supera todas as distâncias e todas as
distinções, pois Ele concede-a sem a
mais leve aceção de pessoas; a paz do
Seu amor de Filho, que nos chega
através desse tornar-Se presente na
Eucaristia, sacrifício da paz e da
libertação do pecado.

Entregou-nos também a paz do
Paráclito, quando naquele mesmo
dia disse aos Apóstolos: «Recebei o
Espírito Santo; àqueles a quem
perdoardes os pecados, ser-lhes-ão
perdoados; àqueles a quem os
retiverdes, ser-Ihes-ão retidos» (Jo 20,
22-23); paz da consolação que, desde
essa altura, acompanhou sempre os
discípulos do Mestre no meio de
tantas aflições e dificuldades.

Filhos do Deus da paz

O Deus e Pai de Nosso Senhor Jesus
Cristo é o Deus da paz. Para evitar



mal-entendidos e enganos, Jesus
pregou-o desde o primeiro momento,
na sétima bem-aventurança: «Bem-
aventurados os pacíficos, porque
serão chamados filhos de Deus» (Mt
5, 9). Com os Padres da Igreja
também nós podemos perguntar-nos
que relação existe entre a paz e a
filiação divina: eles oferecem-nos
dois tipos de resposta.

S. Cromácio de Aquileia explica-a do
modo seguinte: «A dignidade de
todos aqueles que trabalham
afanosamente pela paz é muito
grande, pois são considerados filhos
de Deus. É um grande bem
restabelecer a paz entre irmãos que
litigam por questões de interesse, de
vanglória ou de rivalidade. Isso,
porém, não merece mais do que uma
recompensa modesta ( ... ). Devemos
reparar que existe uma obra de paz
de melhor qualidade e mais sublime:
refiro-me à que, mediante um ensino
constante, leva a paz aos pagãos,



inimigos de Deus; à que corrige os
pecadores e, mediante a penitência,
os reconcilia com Deus (...). Tais
pacificadores não são apenas bem-
aventurados; são muito dignos de
serem chamados filhos de Deus. Por
terem imitado o próprio Filho de
Deus, Cristo, a quem o Apóstolo
chama ''nossa paz e
reconciliação" (Ef 2, 14-16; 2 Cor 5,
18-19), concede-se-lhes que
participem do Seu nome» [15]. S.
João Crisóstomo também considera
que é lógico e justo chamar filhos de
Deus a todos aqueles que não só
procuram a amizade dos seus
irmãos, mas também se esforçam por
convocar os que estão zangados a
fazerem as pazes , pois desse modo
atuou o Unigénito quando veio a este
mundo: unir o que estava separado,
reunir o que estava disperso [16].

Esta primeira explicação considera
os pacíficos na sua atividade
exterior: são filhos de Deus porque



trabalham pela paz, como fez neste
mundo o Filho de Deus Encarnado.

Santo Agostinho segue outra via: está
em paz aquilo que não repugna à
Vontade de Deus; por isso, são
chamados filhos de Deus aqueles que
querem sempre o que Deus quer,
sem resistirem à Sua vontade [17].
Esta explicação ressalta que a plena
identificação com a Vontade de Deus,
que causa a paz do cristão, caminha
intimamente relacionada com a sua
participação na Filiação divina de
Jesus. A conduta filial de Cristo
manifestava-se em obras de
obediência e união com Deus Pai. A
relação filial de Jesus com o Pai
continha uma relação de referência
constante, de mútuo olhar-Se
unificante, que tinha reflexos em
todo o Seu comportamento. A
vontade do Pai animava-O em todos
os momentos e motivava
radicalmente as Suas ações: «O meu
juízo é justo porque Eu não procuro



a minha vontade, mas a Vontade
daquele que Me enviou» (Jo 5, 30).

Esta segunda resposta põe em
destaque que os filhos de Deus são
pacíficos porque obedecem ao seu
Pai, identificam-se com o que Ele
quer; sabem que «tudo contribui
para o bem dos que O amam» (Rom
8, 28); por isso tudo o que acontece
lhes serve para aumentar o seu amor
a Deus e aos outros por Deus; e
desejam-no, precisamente porque
para aí se dirige a Vontade divina.

As duas respostas são conciliáveis;
sublinham aspetos complementares
porque, efetivamente, o cristão tem
paz quando trabalha pela paz, pois
realiza a sua atividade pensando em
Deus e nos outros; por isso mesmo
pode receber a paz e dá-la aos
outros. O seu descanso espiritual, o
seu estar em harmonia com Deus,
converte-o em semeador de paz.



Viver a paz e semear a paz: assim
pode resumir-se a vida de um bom
filho de Deus. Mostram-se como
filhos de Deus os que imitam o seu
Pai, o Deus da paz, fonte eterna de
infinita paz; e acolhem o Espírito
Santo, vínculo de união e de paz.
Vivem e transmitem uma paz que
cresce juntamente com a sua
regeneração espiritual, a sua
intimidade com a Santíssima
Trindade; erecuperam-na , quando a
tiverem perdido , recorrendo ao
sacramento da Reconciliação com
Deus e com a Igreja. Esta paz
aumenta nas suas almas e difundem-
na à sua volta na medida em que se
identificam com Jesus Cristo presente
na Eucaristia.

Descansar junto do sacrário como
Jesus em Betânia

O Mestre preocupa-se com o nosso
descanso e com a nossa paz, porque
nos ama. Também agora, do Sacrário,



se apresenta como Bom Pastor, que
oferece repouso à nossa alma e ao
nosso corpo, na medida indicada
pela providência, de modo análogo a
como se interessava pelo descanso
espiritual e físico dos discípulos
durante a Sua passagem pela terra.

Conta S. Marcos que, ao regressar da
sua primeira missão, «reunidos os
Apóstolos com Jesus, lhe contaram
tudo o que tinham feito e ensinado.
Jesus diz-lhes: "Vinde para um lugar
afastado e descansai um pouco".
Porque eram muitos os que iam e
vinham, de modo que nem sequer
tinham tempo para comer. Foram,
pois, na barca para um lugar
afastado eles sozinhos» (Mc 6, 30-32).

Vemos aqui mais outra preocupação
de Cristo por aqueles que O seguem;
nesta ocasião, pelo seu descanso
físico. A ocasião, porém, serve-Lhe
para ensinar um pormenor
importante: para descansar não



basta abandonar filialmente os
nossos cuidados no Pai, nem
sabermo-nos perdoados e perdoar;
para saborear a paz profunda, é
necessário permanecer fisicamente
perto de Jesus.

Também nós muitas vezes,
necessitaremos de descansar
saboreando a presença real de Nosso
Senhor no tabernáculo, distanciando-
nos (umas horas, alguns dias) das
ocupações habituais para falar mais
tranquilamente com Ele, como os
Apóstolos naquela ocasião.
Aproximamo-nos do Sacrário, onde
Ele ficou à nossa disposição, para
satisfazermos essa urgência de
conversar a sós com o Mestre, no
sossego do Seu carinho, da Sua
compreensão, da Sua palavra. A este
propósito, o Papa João Paulo II
escrevia: «É belo estar com Ele e,
reclinados sobre o Seu peito como o
discípulo predileto (cf. Jo 13,25),
sentir o amor infinito do Seu



coração. Se o cristianismo deve
distinguir-se no nosso tempo
sobretudo pela "arte da oração”,
como não havemos se sentir uma
necessidade renovada de estar muito
tempo em conversação espiritual, em
adoração silenciosa, em atitude de
amor, perante Cristo presente no
Santíssimo Sacramento? Quantas
vezes, meus queridos irmãos e irmãs,
fiz esta experiência e nela encontrei
força, consolo e apoio!»[18].

Convém que com certa frequência
deixemos o comodismo da nossa casa
a fim de passarmos alguns
momentos fisicamente perto de Jesus
numa igreja, talvez fria no inverno
ou quente no verão! Ou então
alongar o trajeto de regresso a casa,
depois do trabalho, para
cumprimentarmos sem pressa o
Santíssimo Sacramento. Talvez sejam
poucos minutos, porque os nossos
deveres não nos permitem
permanecer mais tempo. Esses



breves instantes, porém, são
suficientes para que a alma
abandone no Coração de Jesus as
preocupações que a afligem, e volta a
realizar-se esse maravilhoso
intercâmbio de caridade no qual
sempre ficamos a ganhar.
Levantamo-nos mais leves e alegres,
com paz para nós mesmos e para os
outros.

Geralmente vemos Deus como fonte
e conteúdo da nossa paz:
consideração verdadeira, mas não
exaustiva. Não costumamos pensar,
por exemplo, que nós também
«podemos» consolar e oferecer
descanso a Deus. Os santos
procederam desse modo; como
muitas outras pessoas procederam
com Jesus -Deus e Homem -enquanto
esteve nesta terra. João Paulo II cita
na sua carta Dies Domini um texto de
Santo Ambrósio, no qual, de modo
indireto, alude à consolação e
descanso de Deus na criatura:



«Agradeçamos a Deus Nosso Senhor
que fez uma obra em que pode
encontrar descanso. Fez o céu, mas
não leio que nele tenha descansado;
fez as estrelas, a lua, o sol, e também
não leio que neles tenha descansado.
Leio, porém, que fez o homem e que
nessa altura descansou, pois nele
tinha alguém a quem perdoar os
pecados» [19].

Como é evidente, com a nossa
devoção e a nossa piedade
eucarística, tratamos o Mestre como
amigo, acolhemo-Lo na nossa alma.
Qualquer cena evangélica ajuda a
refletir sobre esta esplêndida
realidade do amor. Em Betânia, seis
dias antes da Páscoa ofereceram um
jantar a Jesus. «Marta servia, e
Lázaro era um dos que estavam à
mesa com Ele. Maria, tomando uma
libra de perfume muito caro, de
nardo puro, ungiu os pés de Jesus e
secou-lhos com os cabelos. A casa



encheu-se da fragrância do
perfume» (Jo 12, 2-3) .

Três irmãos com atenções para com
Nosso Senhor; um , a Seu lado,
comensal da mesma mesa; uma,
servindo-O; outra, ungindo-Lhe os
pés. Companhia, serviço, amor. Esta
passagem resume as coordenadas da
nossa devoção eucarística. Jesus
encontra-Se encerrado no
tabernáculo sob o véu das espécies
eucarísticas: «Quando te aproximas
do Sacrário -escreve S. Josemaria -
pensa que Ele! ... há vinte séculos
que te espera»[20]. Nós podemos
fazer com que Se sinta
acompanhado, com os nossos
pormenores de carinho, com as
nossas visitas ao Santíssimo, do
mesmo modo que quando
conversava com Lázaro; que Se sinta
servido com os cuidados de Marta,
que dedicava ao Mestre toda a sua
competência profissional de dona de
casa; que Se sinta amado com a



magnanimidade de Maria, que não
olhou a gastos nem a escândalos
farisaicos. Agradeçamos mais esta
possibilidade de oferecer a Jesus
sacramentado o nosso coração e a
nossa Igreja como uma Betânia
constante porque cultivemos em nós
as disposições e as obras daqueles
três irmãos.

Não há aqui assomo de utopias,
porque o Cristo do Sacrário é o
mesmo que caminhou pela Palestina,
e naquela noite esteve à mesa de
Lázaro em Betânia. Em palavras de
S. Josemaria: «Para mim o Sacrário
foi sempre Betânia, o lugar tranquilo
e aprazível onde está Cristo, onde
podemos contar-Lhe as nossas
preocupações, os nossos sofrimentos
e as nossas alegrias, com a mesma
simplicidade e naturalidade com que
lhe falavam aqueles Seus amigos,
Marta, Maria e Lázaro. Por isso, ao
percorrer as ruas de alguma cidade
ou de alguma aldeia, dá-me grande



alegria descobrir, mesmo que seja ao
longe, a silhueta de uma igreja; é um
novo Sacrário, mais uma ocasião de
permitir que a alma se escape para
estar em desejo junto do Senhor
Sacramentado» [21].

Descansar com Cristo na Missa,
como os discípulos de Emaús

Em hebraico a palavra páscoa
significa passagem. No evangelho de
S. João (cf. Jo 13, 1) refere-se à hora
da paixão, morte e glorificação de
Nosso Senhor. Jesus deixava a Sua
presença sensível na terra, deixava a
companhia dos Seus, e passava com a
Sua Humanidade Santíssima para a
direita do Pai (cf. Mc 16, 19).

Deixava a vida mortal para
ressuscitar, três dias depois, com
uma existência nova, gloriosa e
eterna. A Sua Páscoa contém a Sua
passagem da dor ao gozo glorioso, do
Seu trabalho ao Seu descanso. Como
afirma S. João Damasceno, transita



pelo percurso da tribulação da cruz
até à paz da ressurreição [22].
Devemos segui-Lo nesse itinerário,
que se inicia durante a existência
terrena e se vence no fim, quando
todo o caminho foi uma «páscoa»
vivida com Nosso Senhor. Ir deste
mundo para o Pai admite muitas
significações concretas: depende da
situação espiritual de cada um, do
caminho que tiver percorrido e do
que ainda lhe falte andar. S. Máximo
de Turim explica que a Páscoa do
Senhor - a Sua morte, a Sua
ressurreição e Sua ascensão –suscita
um movimento ascendente das
criaturas para Deus, que converte o
infiel à fé, o pecador à graça, o justo à
santidade, os mortos à vida, os santos
à glória[23]. Em último termo
significa sempre dar um novo passo
na identificação plena com o Filho de
Deus crucificado e ressuscitado por
nós, um passo mais para a casa do
Pai.



Como nos havemos de preparar para
ir com Cristo deste mundo para o
Pai? Participando com intensa
piedade no Sacrifício da Missa,
sacramento da Páscoa do Senhor que
comunica essa mesma Páscoa a
quem nela participa. A Santa Missa
consegue-nos sempre impulsos e
luzes sobrenaturais para avançar no
caminho da fidelidade e do amor.
Com esta participação no Sacrifício
do altar -Páscoa do Senhor e nossa
páscoa -procuramos acompanhar
Cristo na Sua morte e ressurreição:
esforçamo-nos por obter a graça de
morrer com Ele para o nosso eu, pela
penitência e o sacrifício, para
ressuscitar com Ele pela graça e as
virtudes; queremos converter-nos em
almas que se ocupam das coisas d
´Ele, não das nossas e chegarmos
assim -quando Nosso Senhor nos
chamar à Sua presença -a dar o salto
definitivo e sentarmo-nos com Ele à
direita do Pai.



Por estes motivos, celebrar ou
participar na Missa leva a entrar no
descanso de Cristo; descansar com
Ele depois de ter trabalhado por Ele;
recuperar forças e voltar com novo
brio à luta interior, ao trabalho; a
falar de Cristo aos outros. Como
sucedeu com aqueles dois que iam a
caminho de Emaús (cf. Lc 24, 13-35).
Depois de terem acompanhado Jesus
durante a Sua pregação, e depois do
«fracasso» da Cruz, regressavam
cansados a casa, renunciavam a ser
apóstolos. Porém convidam Jesus,
caminhante nesses momentos
desconhecido, a ficar com eles e
descansar da fadiga de uma jornada
de caminho.

«"Fica connosco, Senhor, porque se
faz noite e o dia está a
desaparecer" (cf. Lc 24, 29). Este foi o
convite premente que, na própria
tarde do dia da ressurreição, os dois
discípulos que se dirigiam para
Emaús fizeram ao Caminhante que



ao longo do trajeto se tinha juntado a
eles. Esmagados por pensamentos
tristes, não imaginavam que aquele
desconhecido fosse precisamente o
seu Mestre, já ressuscitado. Não
obstante isso, tinham experimentado
como lhes "ardia" o coração (cf. ibid.
32) enquanto Ele lhes falava
"explicando" as Escrituras. A Luz da
Palavra abrandava-lhes a dureza do
coração de sorte que "se lhes abriram
os olhos" (cf. ibid. 31).Entre a
penumbra do crepúsculo e o ânimo
sombrio que os paralisava, aquele
Caminhante constituía um raio de
luz que lhes despertava a esperança
e lhes abria o espírito ao desejo da
plena luz. "Fica connosco",
suplicaram, e Ele aceitou. Pouco
depois o rosto de Jesus
desapareceria, mas o Mestre ficava
veladamente no "pão partido",
perante o qual se tinham aberto os
seus oIhos» [24].



Assim escrevia João Paulo II na carta
apostólica com que proclamava um
tempo de especial culto eucarístico
na Igreja. E acrescentava: «A
passagem dos discípulos de Emaús é
perfeitamente adequada para
orientar um Ano em que a Igreja vai
estar especialmente dedicada a viver
o mistério da Santíssima Eucaristia.
No caminho das nossas dúvidas e
inquietações, e às vezes das nossas
amargas desilusões, o divino
Caminhante continua a fazer-se
nosso companheiro para nos
introduzir, mediante a interpretação
das Escrituras, na compreensão dos
mistérios de Deus. Quando o
encontro chega à sua plenitude, à luz
da Palavra acrescenta-se a que brota
do "Pão da vida", com o que Cristo
cumpre de modo perfeito a Sua
promessa de "estar connosco todos os
dias até ao fim do mundo" (cf. Mt 28,
20)» [25].



A Igreja, Mãe que conhece o coração
dos homens, sabe bem que temos
necessidade de participar na Páscoa
do Senhor, para passarmos da morte
à vida, do cansaço da luta e da fadiga
do trabalho ao descanso e felicidade
eternos. Por isso, dispôs
piedosamente que essa participação
na Missa seja obrigatória aos
domingos, o dia da semana em que
Jesus entrou no Seu descanso. A
páscoa semanaI ajuda-nos a não nos
determos no caminho, porquanto
essa paragem podia ser prelúdio de
desfalecimento; a não nos
desorientarmos conferindo às coisas
deste mundo uma importância que
não têm, e negando-a, pelo contrário,
«às coisas do Pai». Com este
programa simples e eficaz, a Igreja
proporciona-nos o repouso mais
profundo e radical: deter-nos ao
caminhar; e evita-nos cair na
miragem dos repousos vãos.



Esse interesse da Esposa de Cristo
pela fidelidade dos seus filhos, para
que cuidem e amem a passagem de
nosso Senhor pela sua existência e
avancem com Ele, manifesta-se
inclusivamente nas orações das
Missas dominicais, nas quais roga
insistentemente a Nosso Senhor pela
sua perseverança para que não
deixem de discernir o que afasta do
Mestre e se apliquem ao que Ele lhes
pede. Nos domingos do Tempo
comum, por exemplo, suplica a Deus
para os seus filhos

-«Luz para conhecer a Vossa vontade
e a força necessária para a cumprir»;

- «Uma vida segundo a Vossa
vontade, para que possamos dar com
abundância frutos de boas obras em
nome do Vosso Filho predileto»;

- «Viver de tal maneira pela Vossa
graça que mereçamos ter-Vos sempre
connosco»;



- «Viver fora das trevas do erro e
permanecer sempre no esplendor da
verdade»;

- «A verdadeira alegria, para que
quem foi libertado da escravidão do
pecado alcance também a felicidade
eterna»;

- «A luz da Vossa verdade aos que
andam extraviados para que possam
voltar ao bom caminho»;

- «Os dons da Vossa graça, para que,
abrasados de fé, esperança e
caridade, perseverem fielmente no
cumprimento da Vossa lei»;

- «Os sinais da Vossa misericórdia
para que, sob a Vossa orientação
avisada, nos sirvamos dos bens
passageiros de tal modo que
possamos obter os eternos»;

- «Aumento do espírito filial nos
corações, para que possamos
alcançar a herança prometida»;



- «O Vosso amor nos nossos corações,
a fim de que, amando-Vos em tudo e
sobre todas as coisas, consigamos
alcançar as Vossas promessas, que
superam todos os nossos desejos»;

- «O amor aos Vossos preceitos e a
esperança nas Vossas promessas,
para que, no meio das vicissitudes do
mundo, os nossos corações estejam
firmes na verdadeira alegria»;

- «0 amor do Vosso nome, para que,
fazendo a nossa vida mais religiosa,
acrescenteis o bem em nós e com
amorosa solicitude o conserveis»;

- «A Vossa graça para que, desejando
o que nos prometeis, consigamos os
bens do céu»;

- «Viver sempre alegres no Vosso
serviço, porque o gozo pleno e
verdadeiro consiste em servir-Vos a
Vós, criador de todos os bens» [26].



Em conclusão, a Igreja urge a Deus
para que não abandone os Seus
filhos, que cheguemos até ao final
com Ele: «Senhor, que Vos dignastes
redimir-nos e quisestes fazer-
nosVossos filhos, olhai-nos sempre
com amor de Pai e fazei que todos os
que acreditamos em Cristo, Vosso
Filho, alcancemos a verdadeira
liberdade e a herança eterna».

Viver os Domingos e os dias de
festa com Deus

Passar o domingo com Deus significa
oferecer-Lhe também o tempo de
descanso.

Muitas pessoas têm tanto que fazer -
pelo menos, assim pensam - que não
encontram tempo para assistir à
Missa dominical. Na nossa época,
parece ser este o principal obstáculo
para passar os domingos e festas da
Igreja com Deus.



Descansar é mudar de ocupação, de
ambiente, de circunstâncias
relacionais, de esforço. No nosso
caso, significa também trocar o nosso
pouco pelo muito de Deus: confiar-
Lhe as nossas misérias e as nossas
ninharias, para receber os Seus dons
- o Corpo e o Sangue de Cristo, o
Espírito Santo - causa infinita de
alegria e de paz. Oferecer-Lhe o
nosso tempo para receber a Sua
eternidade, que um dia nos há-de
chegar.

João Paulo II escreveu o seguinte:
«Este é um dia que constitui o
próprio centro da vida cristã. Se
desde o início do meu Pontificado
não me tenho cansado de repetir:
"Não tenhais medo! Abri, ainda mais,
abri de par em par as portas a
Cristo!", nesta mesma linha quereria
hoje convidar com força todas as
pessoas a descobrir de novo o
domingo: Não tenhais medo de dar o
vosso tempo a Cristo! Sim, abramos o



nosso tempo a Cristo para que Ele o
possa iluminar e dirigir. Ele é que
conhece o segredo do tempo e o
segredo da eternidade, e entrega-nos
o "Seu dia" como um dom sempre
novo do Seu amor. A descoberta
deste dia é uma graça que se deve
pedir, não só para viver em plenitude
as exigências próprias da fé, mas
também para dar uma resposta
concreta aos anseios íntimos e
autênticos de cada ser humano. O
tempo oferecido a Cristo nunca é um
tempo perdido; é um tempo ganho
para a humanização profunda das
nossas relações e da nossa vida» [28].

É verdade, ficamos sempre a ganhar
quando damos a Nosso Senhor os
nossos jugos e aceitamos o que nos
vem d´Ele. Oxalá cada cristão fosse
consciente de que não pode viver
sem o domingo! Esta expressão,
recordava Bento XVI, «faz-nos recuar
ao ano de 304, quando o imperador
Diocleciano proibiu os cristãos, sob



pena de morte, de possuírem as
Escrituras, de se reunirem no
domingo para celebrarem a
Eucaristia e de construírem lugares
para as suas assembleias. Em
Abitínia, pequena localidade da atual
Tunísia, 49 cristãos foram
surpreendidos num domingo,
enquanto celebravam a Eucaristia na
casa de Otávio Félix desafiando as
proibições imperiais. Depois de
serem presos foram conduzidos a
Cartago a fim de serem interrogados
pelo procônsul Anulino. Foi
significativa, entre outras, a resposta
que um certo Emérito deu ao
procônsul, que lhe perguntava
porque é que tinham transgredido a
ordem do imperador: "Sine dominico
non possumus"; quer dizer, sem nos
reunirmos no domingo para celebrar
a Eucaristia não podemos viver.
Faltar-nos-iam as forças para
enfrentar as dificuldades e não
sucumbir. Ao cabo de torturas
atrozes, estes 49 mártires de Abitínia



foram assassinados. Deste modo;
com a efusão do seu sangue,
confirmaram a sua fé. Morreram,
mas venceram; agora recordamo-los
na glória de Cristo ressuscitado.

«Também nós, cristãos do século XXI
devemos refletir sobre a experiência
dos mártires de Abitínia. Para nós,
não é fácil vivermos como cristãos,
embora não existam essas proibições
do imperador. Mas, sob o ponto de
vista espiritual, o mundo em que
vivemos, marcado frequentemente
pelo consumismo desenfreado, pela
indiferença religiosa e por um
secularismo fechado à
transcendência, pode parecer um
deserto não menos inóspito que
aquele "imenso e terrível" deserto (Dt
8, 15) de que nos falava a primeira
leitura tirada do livro do
Deuteronómio. Nesse deserto, Deus
socorreu com o maná o povo judeu
em dificuldades, para lhe fazer
compreender que "nem só de pão



vive o homem; mas de toda a palavra
que sai da boca do Senhor" (Dt 8, 3).
No Evangelho de hoje Jesus explicou-
nos para que espécie de pão Deus
queria preparar o povo da nova
aliança mediante o dom do maná.
Referindo-se à Eucaristia, disse: «Este
é o pão que desceu do céu; não como
o dos vossos pais, que o comeram e
morreram: quem comer deste pão
viverá para sempre» (Jo. 6, 58). O
Filho de Deus, tendo-Se feito carne,
podia converter -Se em pão, e desse
modo ser alimento para o Seu povo,
para nós, que estamos neste mundo a
caminho para a terra prometida do
céu.

Precisamos deste pão para enfrentar
a fadiga e o cansaço da viagem. O
domingo, dia do Senhor, é a ocasião
propícia para receber forças d ´Ele,
que é o Senhor da vida. Por
conseguinte o preceito festivo não é
um dever imposto a partir de fora,
um peso sobre os nossos ombros.



Pelo contrário, participar na
celebração dominical, alimentar-se
do Pão eucarístico e experimentar a
comunhão dos irmãos e irmãs em
Cristo, é uma necessidade para os
cristãos; é uma alegria; desse modo o
cristão pode encontrar a energia
necessária para o caminho que
devemos percorrer em cada semana.
Além disso, não é um caminho
arbitrário: o caminho que Deus nos
indica com a Sua palavra vai na
direção inscrita na própria essência
do homem. A palavra de Deus e a
razão caminham juntas. Seguir a
palavra de Deus, estar com Cristo,
significa para o homem realizar-se a
si mesmo; perdê-Lo equivale a
perder-se a si mesmo.

Nosso Senhor não nos deixa sós neste
caminho. Está connosco. No colóquio
que o evangelho nos acaba de referir
diz expressamente: "Quem come a
Minha Carne e bebe o Meu Sangue
habita em Mim e Eu nele" (Jo 6, 56).



Como é que não havemos de alegrar-
nos com essa promessa?» [29].

Passar cristãmente o domingo, com
Cristo Senhor Nosso, confere ao
descanso a sua dimensão festiva: não
representa um simples repouso de
uma fadiga física; assume o valor de
comemoração de acontecimentos
que se situam na própria vida como
origem da felicidade atual. A criação,
a aliança, a libertação da escravidão,
a lei, a ressurreição gloriosa, o
Pentecostes ... Que extensa e amável
é a série de maravilhas divinas, das
quais reavivamos a memória no «Dia
do Senhor»! Nessa altura ressoa no
coração do cristão a Sua amorosa
petição naquela última noite: «Fazei
isto em memória de Mim» (Lc 22, 19).
Nós realizamos uma nova permuta e
dizemos-Lhe: «Não te esqueças de
mim, Senhor, quando chegar a
minha hora, a hora da minha dor e
da minha tribulação; a minha hora
de passar deste mundo para a



eternidade, quando vier o último dia.
Dia tremendo (cf. Is 13,6,9; Mal 4, 1; JI
2, 2; So 1, 15). Lembra-Te de mim,
Senhor, que tantas vezes Te recebi na
Sagrada Comunhão, que Te
acompanhei junto ao Sacrário, e
admite-me no Teu reino "para que
coma e beba à Tua mesa" (Lc 22, 29)».

Cristo, glorioso no Santíssimo
Sacramento, escuta as nossas
orações, vai enchendo de alegria os
nossos corações, também em vista
daquele transe, como encheu de gozo
e serenidade os Apóstolos no dia da
Sua ressurreição: «A paz seja
convosco!» (Jo 20, 21).

Javier Echevarría, publicado no livro
“Eucaristia e vida cristã”

[1]. S. Josemaria Escrivá, Caminho, n.
267.

https://www.wook.pt/livro/eucaristia-e-vida-crista-javier-echevarria/3469049


[2]. S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 18.

[3]. Santo Agostinho, Sobre o bem da
viuvez 21, 26.

[4]. João Paulo II, Mensagem para a
jornada mundial da paz 2002, 8-
XII-2002, n. 8.

[5]. Cf. Santo Agostinho, Sermão 59.

[6]. São Cromácio de Aquileia, 
Sermão 41.

[7]. São Pedro Crisólogo, Sermão 67.

[8]. S. Josemaria Escrivá, Notas
tomadas da pregação (AGP, PO1,
1976, p. 34).

[9] Santo Agostinho, Confissões, XIII,
35-36.

[10] Santo Agostinho, Sermão 59.

[11] São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 29, a. 2 ad 4.



[12]. Santo Ambrósio, Comentário ao
Evangelho de São Lucas, 7.

[13]. Cf. São Jerónimo, Homilias sobre
o Evangelho de São Mateus,
comentando Mt

[14]. Cf. Santo Agostinho, Tratados
sobre o Evangelho de São João, 77.

[15]. São Cromácio de Aquileia, 
Sermão 41.

[16]. Cf. São João Crisóstomo, 
Homilias sobre o Evangelho de São
Mateus, 15.

[17]. Cf. Santo Agostinho, Sobre o
sermão da montanha, lib. I, 2.

[18]. João Paulo II, Carta encíclica 
Ecclesia de Eucharistia,17-IV-2003.

[19]. Santo Ambrósio, Comentários ao
Hexameron, VI, 10, 76.

[20] S. Josemaria Escrivá, Caminho, n.
537.



[21]. S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 154.

[22]. Cf. São João Damasceno, Sobre a
fé ortodoxa IV, 11.

[23]. Cf. São Máximo de Turim, 
Sermões 53 e 54.

[24]. João Paulo II, Carta apostólica 
Mane nobiscum, 7-X-2004, n. 1.

[25]. Ibid., 2.

[26]. Cf. Missal Romano, Oração do
dia dos domingos I, III, VI, XIII, XIV,
XV, XVI, XVII, XIX, XX, XXI, XXII, XXVI
e XXXIII do Tempo Comum.

[27]. Missal Romano, Oração do dia
do Domingo XXIII do Tempo Comum.

[28]. João Paulo II, Carta apostólica 
Dies Domini, 31-V-1998, n. 7.

[29]. Bento XVI, Homilia no
encerramento do Congresso
Eucarístico de Bari, 29-V-2005.



D. Javier Echevarría

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-
o-descanso-dos-filhos-de-deus/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/

	A Eucaristia e o descanso dos filhos de Deus

