opusdei.org

A Fucaristiaeo
descanso dos filhos
de Deus

Aprender a descansar com
medida constitui uma
obrigacdo que requer tanta
generosidade quanta a exigida
pelo trabalho. Cristo, glorioso
no Santissimo Sacramento,
escutara as nossas oracgoes e
enchera os nossos coracoes de
paz e de alegria.

09/07/2019



«Tudo tem o seu momento; e debaixo
do céu ha um tempo para cada coisa,
tempo de nascer e tempo de morrer,
tempo de plantar e tempo de arrancar
0 que se plantou (..), tempo de destruir
e tempo de construir, tempo de chorar
e tempo derir (..)». (Qo 3, 1-4)

A necessidade de descanso serve de
contraponto a lei do trabalho
humano. Tem sido salientado que na
musica sdo tdo importantes 0s
momentos ocupados pelos sons como
os reservados as pausas. Na nossa
vida acontece coisa semelhante: é
harmonica se sabe distribuir com
bom ritmo os tempos de esforgo e os
de repouso. Por isso, depois de
considerar a importancia do trabalho
na vida de um filho de Deus, e da
relacdo que tem com a alma
eucaristica, convém lembrar também
que o descanso enforma a conduta
de um filho de Deus e pode exprimir
0 seu amor a Jesus sacramentado.



Dar a cada coisa o seu tempo
pressupde dar a cada tempo a sua
propria atividade. Se quisermos que
0 nosso dia produza muito fruto
temos de ordenar as diversas
atividades. As pessoas necessitam de
retemperar as forcas consumidas -
fisicas, psiquicas, espirituais - pela
dedicacao intensa ao trabalho, e
também é muito conveniente
reservar algum espaco do dia ou da
semana para atividades diferentes da
ocupacao profissional habitual,
imprescindiveis para atender
devidamente a familia, cultivar a
amizade com outras pessoas,
aumentar a cultura pessoal; sem
esquecer que os momentos de
distensdo permitem também pensar
com calma e profundidade no futuro,
pessoal ou das pessoas amadas, no
sentido da vida presente e no que
vem depois da existéncia terrena.
Interessa também alterar de vez em
quando as circunstancias em que o
homem e a mulher se movem -



dependendo das reais possibilidades
de cada um -, recorrendo umas
horas ou alguns dias a outro lugar ou
outro ambiente, para voltarmos
renovados a situacao habitual.

E claro que nio é possivel viver
segundo todas as boas e verdadeiras
exigéncias da pessoa humana se se
mantiver um ritmo frenético na
atividade profissional. Aprender a
descansar com medida envolve em si
uma obrigacdo que requer tanta
generosidade como a exigida pelo
trabalho e, as vezes, até mais, pois
em certas ocasides pede um
desprendimento total dos programas
pessoais e uma maior
disponibilidade para os planos e as
necessidades dos outros. Saber
descansar, sem cair no 4cio, é ciéncia
que tem muito de sabedoria.

Néao quero demorar-me em
consideracoes de natureza fisica ou
psicoldgica, que um bom médico



pode comentar muito melhor do que
eu; porém ndo prossigo sem recordar
uma coisa que, embora pareca muito
conhecida, as vezes se descuida. Em
muitas ocasides, a conduta ou as
reagOes inadequadas de uma pessoa
que cria uma situacgdo familiar ou
laboral que atinge o limite do
suportavel, resolve-se conseguindo
que durma o suficiente, que siga uma
certa ordem nas refeicdes, que
procure um pouco mais de distragdo
e recorra, se for preciso, a adequada
medicac¢do. Uma vez mencionado
isto, demoro-me nas implica¢des do
descanso espiritual humano, que
muitas vezes sdo as que mais pesam
e as que menos atencao recebem,
talvez por ndo se enfrentarem, com
valentia e senso comum, as
dificuldades concretas que se
apresentam.

Descansar em Deus: abandonar as
nossas preocupacodes n”Ele



Jesus Cristo falou muito do descanso,
e nada mais logico, porque Ele veio
trazer paz a nossa alma com a Sua
graca, e saude definitiva ao nosso
corpo na ressurreicdo final, da qual
contemplamos o modelo e a causa na
Sua gloriosa ressurreicdo. Desceu a
terra para nos libertar dos fardos
que nos pesam e das preocupacoes
que nos afligem: o pecado, o medo da
morte, as tentacdes do demonio, o
inchaco da soberba, a picadela da
inveja, o arrebatamento da ira; e
também para despertar em nos tao
bons desejos e a muita capacidade
que o nosso coracdo alberga.

Nosso Senhor referiu-se ao descanso
desde o primeiro instante da Sua
pregacdo. S. Lucas carateriza o
anuncio publico que foi o comeco da
boa nova com este tema. «Chegou a
Nazaré, onde Se tinha criado, e
segundo o Seu costume entrou na
sinagoga no sabado e levantou-Se
para fazer a leitura. Entéo



entregaram-Lhe o livro do profeta
Isaias e, abrindo o livro, encontrou o
lugar onde estava escrito: "O Espirito
do Senhor esta sobre Mim; pelo que
Me ungiu para evangelizar os pobres,
Me enviou a sarar os contritos do
coracdo, a anunciar a redencao aos
cativos e restituir e vista aos cegos,
para por os oprimidos em liberdade,
e para promulgar o ano da graca do
Senhor". E enrolando o livro
devolveu-o ao ministro e sentou-Se.
Todos na sinagoga tinham os olhos
postos n”Ele. E comecou a dizer-lhes:
Hoje cumpriu-se esta Escritura que
acabais de ouvir» (Lc 4, 16-21). Jesus
redime os homens do peso de uma
consciéncia culpavel, porque perdoa
0S n0ssos pecados; porque nos livra
da escravidao do principe deste
mundo, pois vence o maligno e
porque nos ajuda a entender o fardo
da pobreza, ao declara-la bem-
aventurada. Suprime toda a opressao
e oferece a todos um tempo de paz e
de descanso, um tempo jubilar.



Também S. Mateus coloca cedo este
argumento nos labios do Mestre. O
primeiro dos longos discursos que o
seu evangelho guarda, abre com as
bem-aventurancas, nas quais Jesus
faz frente aos motivos de lamentacao
que amarguram, ou pelo menos
nublam, a existéncia das pessoas: por
um lado, a preocupacdo desordenada
pela riqueza, pela alimentacéo e pelo
vestuario, pelos conflitos com as
outras pessoas; e por outro, a
preocupacdo geral pela real
consisténcia desta vida e pela relagao
com os outros. Nosso Senhor resolve
uma e outra, ao denominar «feliz» a
situacdo de quem é pobre de espirito,
de quem sofre perseguicao por amor
da justica, de quem é manso e casto,
etc.

Nesse mesmo discurso, como que
voltando sobre essas realidades a
partir de outro ponto de vista, Jesus
ensina a todos os que O ouvem a nao
andarem ansiosos por causa da



comida, do vestuario ou da casa;
exorta-nos a todos descansar no
nosso Pai que esta nos céus, a
abandonar na Sua providéncia
apertos e preocupacoes, convencidos
de que Ele nunca se esquece dos Seus
filhos e ndo os maltrata, nem mesmo
nas coisas mais materiais. Voltemos a
ler, uma vez mais, as Suas palavras:

«N&o andeis preocupados com a
vossa vida: nem com o que haveis de
comer; oOu com 0 VOSSO COrpo, com
que vos haveis de vestir. Acaso a vida
ndo vale mais do que o alimento, e 0
corpo mais do que o vestuario?
Reparai nas aves do céu: ndo
semeiam, nem ceifam, nem
armazenam nos celeiros, e, contudo,
0 VO0sso pai celestial alimenta-as.
Porventura ndo valeis vos mais do
que elas? Qual de vos, por mais que
cogite pode acrescentar um cévado a
sua estatura? E por que é vos
preocupais com o vestuario? Olhai os
lirios do campo, como crescem; nao



trabalham nem fiam, mas Eu digo-
vos que nem Salomdo em toda a sua
gloria pode vestir-se como qualquer
deles. Ora, se Deus veste desse modo
a erva do campo, que hoje existe e
amanha se lanca ao fogo, quanto
mais a vos, homens de pouca fé? Por
conseguinte ndo vos preocupeis,
dizendo: que havemos de comer ou
beber, ou com que nos havemos de
vestir? Os pagdos sdo quem se
preocupa com essas coisas. O vosso
Pai celeste sabe bem daquilo que
necessitais» (Mt 6,25-32) .

Descanso e filiacao divina: o
ensinamento de Jesus

Ao falar do descanso auténtico, Jesus
esta a ensinar-nos a conduzirmo-nos
como filhos de Deus. Assim como um
pai da terra se preocupa com a
alimentacdo, o vestudrio e o
crescimento harmonico dos seus
filhos, também Deus atua connosco
do mesmo modo; ou, para dizer de



modo mais exato, a paternidade
terrena é um reflexo da paternidade
divina. Encontramo-nos perante um
aspeto de capital importancia para
entendermos quem € o nosso Pai
Deus e 0 modo como nos trata.
Cairiamos num grave erro se O
imaginassemos como um ser terrivel
e distante, que reside no céu infinito,
desinteressado das criaturas a que
Ele mesmo deu existéncia. «E preciso
convencermo-nos de que Deus esta
continuamente junto de nos. -
Vivemos como se Nosso Senhor
estivesse la longe, onde brilham as
estrelas, e ndo temos em
consideracdo que também esta
sempre ao nosso lado. E esta como
um Pai amoroso -ama-nos mais a
cada um de nos do que todas as maes
do mundo podem querer aos seus
filhos -ajudando-nos, inspirando-nos,
abencoando ... e perdoando»[1].

Deus, que chamou os homens a vida,
continua a ocupar-se deles, segue-os



amorosamente, intervém
constantemente para os conduzir ao
fim que se propos: acolhé-los na
intimidade da sua vida eterna,
respeitando a sua liberdade e as
outras carateristicas da sua natureza,
com que Ele mesmo decidiu dota-los.

Nos ,0s homens, tendemos a resolver,
exclusivamente por nossa conta, 0s
pequenos ou grandes problemas
diarios, se consideramos que a
solugdo esta ao nosso alcance. O
nosso sentido de responsabilidade -
sem excluir talvez o nosso orgulho, o
nosso desejo de afirmacdo pessoal -
leva-nos a cerrar os dentes e a
esforcarmo-nos por deixar tudo bem
resolvido; custa-nos pedir ajuda a
outros e sO o fazemos quando ndo
temos outro remédio, as vezes com
vergonha.

Na&o recorramos a Deus apenas
quando a nossa indigéncia se revela
grande demais: perante um perigo de



morte, uma doenca grave, quando
chega um auténtico descalabro
economico, quando surge uma
catastrofe natural ou um conflito
bélico. Recorramos ao nosso Pai
celeste também nas coisas pequenas,
nas coisas de cada dia. Desse modo,
0s nossos dias ndo se enchem de
preocupacdes e rixas por coisas
insignificantes, porque ndo estardo
vazios de Deus, porque O teremos
deixado entrar n a nossa existéncia
concreta e viveremos com Ele a
nossa aventura quotidiana: tudo
circunstancias que nos indicam o
modo de vivermos como Seus filhos e
de repousarmos no Pai.

Um filho bom trata com o seu pai de
tudo aquilo que pessoalmente o
preocupa e de tudo aquilo que
interessa ao pai. Jesus convida-nos a
entregar a Deus as preocupacoes,
porque desse modo conseguimos
descansar: deixar de «estar fechados
nas nossas coisas» (sepultados nas



minudéncias materiais e relacionais
de cada dia) para «estarmos nas
coisas do Pai»; trocar a busca da
nossa justificacdo, a todo o custo e
em tudo o que fazemos, pela procura
prioritaria do reino de Deus e da Sua
justica (cf. Mt 6,33). S. Josemaria,
baseando-se na sua experiéncia
pastoral, animava-nos a realizar esta
permuta santa: «Quando chega o
Natal, gosto de contemplar as
imagens do Menino Jesus. Essas
figuras que nos mostram o Senhor
tdo apoucado, recordam-me que
Deus nos chama, que o Omnipotente
Se quis apresentar desvalido, quis
necessitar dos homens. Do berco de
Belém, Cristo diz-me a mim e diz-te a
ti que precisa de nos; reclama de nos
uma vida cristd sem hesitacdes, uma
vida de entrega, de trabalho, de
alegria.

Ndao conseguiremos jamais o
verdadeiro bom humor se néo
imitarmos deveras Jesus, se nao



formos humildes como Ele. Insistirei
de novo: vedes onde se oculta a
grandeza de Deus? Num presépio,
nuns paninhos, numa gruta. A
eficacia redentora das nossas vidas
S0 se pode dar com humildade,
deixando de pensar em nos mesmos
e sentindo a responsabilidade de
ajudar os outros. “E corrente, as
vezes até entre almas boas, criar
conflitos intimos, que chegam a
produzir sérias preocupacoes, mas
que carecem de qualquer base
objetiva. A sua origem esta na falta
de conhecimento proprio, que
conduz a soberba: o desejo de se
tornarem o centro da atencdo e da
estima de todos, a preocupacéao de
ndo ficarem mal, de ndo se
resignarem a fazer o bem e
desaparecerem, a dnsia da seguranca
pessoal... E assim, muitas almas que
poderiam gozar de uma paz
extraordindria, que poderiam
saborear um imenso jubilo, por



orgulho e presuncdo tornam-se
desgracadas e infecundas!”[2]

Descansar em Deus: pedir-lhe
perddo como Zaqueu e perdoar

«Descarrega o teu peso em Javé e Ele
te sustera: ndo consentira que o justo
socobre para sempre» (SI 54, 23).
Socobra-se com o desequilibrio dos
pecados nao perdoados, ainda ativos
na alma. Por isso, para descansarmos
realmente, precisamos de nos
mostrar integralmente sinceros com
Deus e pedir-lhe perddo no
sacramento da Reconciliacdo, que
reconstitui a tranquilidade e a paz a
alma.

As palavras do salmista aplicam-se,
sem duvida, aos pesares e angustias
por subsistir, por caminhar para a
frente; mas antes e em maior
profundidade referem-se as ofensas
a Deus, que roubam a paz da
consciéncia e mergulham a alma na
ansia por uma felicidade perturbada.



Jesus exortou-nos a isso mesmo num
momento de exultacdo no Espirito
Santo, contemplando a Seu lado as
pessoas simples e humildes; e vendo
a distancia, em atitude reservada, os
sabios e prudentes. «Vinde a Mim —
diz - todos os que estais fatigados e
cheios de angustia, que Eu vos
aliviarei. Tomai sobre vids o Meu jugo
e aprendei de Mim, que sou manso e
humilde de coracao, e encontrareis
descanso para as vossas almas» (Mt
11, 28-29).

Propde-nos uma troca: dar-Lhe o que
nos pesa e tomarmos naés a Sua
carga. Ficaremos a ganhar, «porque
0 Meu jugo é suave e 0 Meu peso é
leve» (Mt 11,30). Aconselha-nos a
abandonar n”Ele a nossa soberba,
que tantas canseiras nos traz, e a
revestirmo-nos da Sua humildade,
que permite considerar as questdes
na sua verdadeira dimensdo, sem
exagerar as dificuldades. A trocar a
nossa ira e a nossa arrogancia pela



Sua mansiddo. Sempre uma
mudanca a nosso favor: lancamos
sobre Ele a opressdo que 0s nossos
vicios e pecados merecem, e
conseguimos as virtudes e a paz que
Ele nos da. Convida-nos e permutar o
nosso desordenado amor-proprio,
pelo amor de Deus que a todos se
entrega; entdo. desaparece a fadiga
do trabalho; ou antes, se continuar, a
criatura deleita-se precisamente
nela, como sintetizou Santo
Agostinho em frase admiravel: in eo
quod amatur, aut non laboratur, aut
et labor amatur,[3] quando
realmente se ama, o trabalho nao
custa; e se custa, ama-se. Bem o
experimentou Zaqueu, quando
recebeu Nosso Senhor em sua casa:
trocou a sua riqueza material pela
proximidade de Jesus. Preferiu
recebé-Lo na alma a continuar a
cobrar impostos e a defraudar os
pobres. E encheu a sua vida de
alegria e de paz (cf. Lc 19, 1-10).



As palavras do salmista e as que
Jesus pronunciou referem-se, além
disso, aos pesos que normalmente
trazemos dentro, a que chamamos
ressentimentos, rancores, desejos de
vinganca. Também temos de
abandonar em Nosso Senhor esses
pesos, que cansam a alma e a
paralisam no seu caminho para
Deus: tiremos essa mole de cima dos
nossos ombros, perdoando do
coracdo a quem nos tiver ofendido.
«Na realidade, o perdao é antes de
mais uma decisdo pessoal, uma
opcao do coragdo que se opde ao
instinto espontaneo de pagar mal por
mal. Essa op¢do tem o seu ponto de
referéncia no amor de Deus, que nos
recebe apesar do nosso pecado e,
como modelo supremo, o perdao de
Cristo, que do alto da cruz clamou:
"Pai, perdoa-lhes, porque ndo sabem
o que fazem" (Lc 23,34).

Como se vé, o perddo tem uma raiz e
uma dimensao divinas. No entanto,



isto ndo exclui que o seu valor possa
entender-se também a luz de
consideracodes baseadas em razdes
humanas. A primeira de todas € a
que se refere a experiéncia vivida
pelo ser humano quando pratica o
mal. Nessa altura nota a sua
fragilidade e deseja que os outros
sejam indulgentes com ele. Portanto
como nao ha de tratar os outros
como ele deseja ser tratado? Todo o
ser humano alberga em si a
esperanca de poder retomar um
caminho de vida e ndo ficar
prisioneiro dos seus proprios erros e
das suas proprias culpas para
sempre. Sonha poder elevar
novamente o olhar para o futuro
para ainda descobrir uma perspetiva
de confianca e de compromisso»[4]

Perdoar coincide sempre com
descansar. As vezes, porém, perdoar
ndo é facil; falando com rigor,
devemos reconhecer que os homens,
frequentemente, ndo sabem fazé-lo;



sO Deus se mostra indulgente de
modo perfeito, porque perdoa tudo e
sempre a quem implora a Sua graca:
manifesta a Sua omnipoténcia
precisamente com a Sua misericordia
para connosco. Infelizmente tornou-
se habitual a atitude de que se deve
perdoar, mas ndo se deve esquecer.
Sem negar o que é evidente -0 valor
da experiéncia- , devemos exigir-nos
com sinceridade para nao nos
desculparmos e continuar com a
alma sobrecarregada de velhas
pendéncias, de listas de agravos, que
impedem de voar alto para Deus.

Jesus, desde o principio da Sua
pregacao, no sermdo da montanha
que S. Mateus nos transmite, ensina
claramente que um filho de Deus
perdoa a quem o ofendeu. O seu ser e
o0 seu sentido da filiagdo divina estdo
intimamente ligados a certeza da
misericordia com que Deus o trata, e,
consequentemente, o leva a conceder
gostosamente o perddo aos outros.



Para que este ponto nos ficasse claro,
Jesus enfrentou o escandalo dos
fariseus quando perdoou os pecados
ao paralitico (cf. Mt 9, 1-8) e quando
se sentou a comer com 0s pecadores
em casa de Levi (cf. Mt 9, 10-13).
Disse a Pedro e aos outros Apostolos
que teriam de perdoar sempre aos
seus irmados, e explicou-lhes a razdo:
cada um de vOs deve muito mais a
Deus, foi-vos perdoado muito mais
(cf.Mt 18, 21-35). Declarou bem-
aventurados os misericordiosos
porque alcangarao misericordia,
indo deste modo contracorrente num
ambiente vingativo e duro com o0s
fracos e os derrotados (cf. Mt 5, 7).

Nosso Senhor insistiu
reiteradamente neste ponto. Insistiu
porque conhecia a dificuldade do
homem em o entender, em o
assimilar; e porque é fundamental
para acolher o dom da filiacédo
divina, intimamente vinculado com o
da fraternidade sobrenatural. Santo



Agostinho explica que quem
repudiar o testamento da paz ndo
recebe a heranca de Nosso Senhor;
quem se obstinar em permanecer em
discordia com o cristdo ndo pode
estar em concordia com Cristo [5].
Perdoa quem se sente filho e se sabe
perdoado; quem olha o outro como a
um irmado, outro filho do mesmo Pai.
Tinha-o ensinado o apdstolo Jodo
com toda a clareza: «Se alguém
disser: "Amo a Deus" e aborrecer o
seu irmdo, € um mentiroso; pois
quem ndo ama o seu irmdo a quem
vé, ndo pode amar a Deus, a quem
ndo vé. Dele recebemos este
mandamento: quem ama a Deus,
ame também o seu irmao» (1 Jo 4,
20-21).

Cristo ndo se cansou de repisar a
misericordia e o perdao, até ao ponto
de equiparar a perfeicao espiritual, a
santidade, com a capacidade de
perdoar e usar de misericordia com
0s outros. «Sede misericordiosos



como vosso Pai € misericordioso. Nao
julgueis e néo sereis julgados; ndo
condeneis e ndo sereis condenados.
Perdoali e sereis perdoados; dai e dar-
se-vos-a; langar-vos-ao no regaco
uma boa medida, recalcada, cheia, a
transbordar: porque sereis medidos
com a medida com que

medirdes» (Lc 6, 36-38), Anima-nos
desse modo a ndo fecharmos nem
endurecermos 0 N0sSO coragao
perante as imperfeicdes e defeitos
alheios. «Ninguém pode dar nada a
ninguém, se ndo o deu antes a si
mesmo. Consequentemente, depois
de ter obtido misericdrdia e
abundancia de justica, o cristdo
comeca a ter compaixao dos infelizes
e comeca a rezar pelos pecadores.
Torna-se misericordioso
inclusivamente para os seus
inimigos. Com essa bondade prepara
para si uma boa reserva de
misericordia para a chegada de
Nosso Senhor [6].



Descansar com Deus: entrar na Sua
l6gica de amor e compreensao

A ignorancia das proprias culpas tem
influéncia na dificuldade de
compreensao e compaixao: quando
se ndo reconhecem os pecados
pessoais, descobrem-se apenas as
faltas dos outros e acusam-se sem
piedade, como ficou patente no
episddio da mulher adultera (cf. o 8,
1-11). So6 o Filho de Deus, inocente, se
compadeceu daquela infeliz,
perdoou-lhe, dizendo-lhe que néo
pecasse mais. Explicava um Padre da
Igreja: «Se tu, homem, ndo podes
viver sem pecado e por isso buscas o
perdao, perdoa sempre; perdoa na
medida e quantas vezes quiseres ser
perdoado. Ja que desejas sé-lo
totalmente, perdoa tudo e pensa que,
perdoando aos outros, te perdoas ati
mesmo» [7].

O amor tem influéncia na facilidade
em perdoar, em compreender. Quem



realmente sabe amar esta inclinado a
perdoar aqueles que ama. A ciéncia
da caridade é ciéncia de perddo; e
vice-versa. S. Josemaria explicou-o
frequentes vezes com frase lapidar,
que impressiona pela sua
simplicidade e transparéncia,
vibrante de sinceridade: «Eu ndo
precisei de aprender a perdoar,
porque Deus me ensinou a amar» [8].
Conhecem-no bem e
experimentaram-no os pais que
amam profundamente os seus filhos,
ndo precisam de se esforcar por
perdoar, depois de alguma maldade,
ou quando regressam a casa depois
de se terem afastado. Como o pai da
parabola narrada por Jesus,
adiantam-se a abraca-los, a falar com
eles, a fazer uma festa pelo regresso
do filho que se tinha perdido (cf. Lc
15,21-24).

A este respeito, a segunda parte da
parabola é também muito
expressiva. O filho mais velho nédo



compreende a alegria do pai e ndo
quer participar na festa, porque ndo
sabe perdoar. O seu coracdo esta
cheio de rancor e desprezo pelo
irmdo que se tinha ido embora, e
além disso manifesta algum
ressentimento para com o seu pai;
considera-o réu de nao lhe ter dado
sequer um cabrito para fazer uma
festa com os seus amigos. Na
realidade deve afirmar-se que nao se
sente nem filho nem irméo, conserva
agravos no seu coracao -falsos
agravos, neste caso- que o impedem
de se juntar ao festejo, ao descanso
na casa paterna. Descansar em Deus
significa, nem mais nem menos,
participar do repouso de Nosso
Senhor; ai se encontra o verdadeiro
repouso dos filhos de Deus. E implica
também descansar em Deus,
repousar na casa paterna: entrar no
Seu gozo, encher-se da Sua alegria. O
discipulo chegara a essa plenitude no
fim da sua passagem fiel por esta
terra depois de consumir os seus dias



com um trabalho realizado por amor,
colocando todo o seu engenho e todo
0 seu esforco no servigo dos
interesses do seu Senhor, que é ao
mesmo tempo seu Pai e que o espera
(cf. Mt 25,21 e 23); isto, porém, ndo
quer dizer que aqui em baixo ndo se
apresente ja esse dom, pois a propria
histéria humana demonstra que os
homens e mulheres que caminham
em paz com o seu Senhor, saboreiam
jd 0 gozo e a paz que o mundo nado
pode oferecer.

Descansar com Deus é um presente
imerecido; por isso é necessario pedi-
lo. Jesus ensinou-nos a solicita-lo na
quinta peticdo do Pai-nosso, quando
dizemos a Deus que nos perdoe e nos
ajude a perdoar. Também é possivel,
porém, suplica-lo de outro modo; por
exemplo, relacionando este descanso
com a paz que Nosso Senhor nos
oferece, como rezava Santo
Agostinho. «Senhor Deus, da-nos a
paz, pois nos deste todas as coisas; a



paz do descanso, a paz do sdbado, a
paz sem tarde. Porque toda esta
ordem formosissima de "coisas muito
boas", concluidos os seus modos, ha-
de passar: por isso nelas se fez
"manha e tarde". Mas o sétimo dia
ndo tem "tarde", nem ocaso, porque
Tu o santificaste para que durasse
eternamente, a fim de que assim
como Tu ao sétimo dia descansaste
depois de tantas obras "sumamente
boas" que fizeste (...), também noas,
depois das nossas obras "muito
boas", porque Tu no-las deste,
descansaremos em Ti no sabado da
vida eterna» [9]

A paz, perfeicao do descanso, fruto
do trabalho

A verdadeira paz determina a
perfeicdo do descanso com a
superacdo da luta entre o homem
velho e o homem novo; com a ordem
na tensao entre o interior e o
exterior da pessoa; com a falta de



tristeza ao verificarmos as nossas
limitagGes; com o ndo se abater pela
fadiga na prossecucdo do bem. Santo
Agostinho apresenta-a como
«serenidade da mente, tranquilidade
de &nimo, simplicidade de coracao,
vinculo de amor. Consoércio de
caridade»[10]. Com efeito todos
ansiamos, como € logico, por nao
termos que guerrear nem travar
mais batalhas contra nada nem
contra ninguém; chegar a uma paz
completa, estavel, eterna; uma paz a
que ndo escape a consecucdo das
exigéncias retas, na qual nenhum
temor inquiete e nenhum inimigo
ameace.

Um descanso desses, porém, ndo se
alcanca neste mundo, como muito
bem explica S. Tomas: «A verdadeira
paz é dupla. Uma é a paz perfeita,
que consiste no gozo do Sumo Bem,
quando todas as inclinacdes se
fundirem aquietando-se num unico
objeto; este é o fim ultimo do homem.



Além disso ha uma paz imperfeita,
que € a unica possivel neste mundo,
pois inclusive quando todos o0s
movimentos da alma se dirigem para
Deus, ha sempre outros elementos
que perturbam essa paz dentro e
fora»[11]; também para que
desejemos mais, sempre e em tudo, a
posse definitiva de Nosso Senhor.

Enquanto a histdria seguir o seu
curso, sempre teremos de lutar:
nenhuma virtude se pode considerar
definitivamente conquistada, sempre
serd necessdrio cuidar da concordia
adquirida. A vida do homem sobre a
terra, como notou Job, é milicia, os
nossos dias evoluem como os do
jornaleiro (cf. Job 7, 1); a paz interior
e exterior exigem sempre cuidado e
esforgo.

Muitos autores espirituais
comentaram a parabola do homem
cujos negocios corriam muito bem.
Imaginou que tinha alcancado



grande bem- estar, que podia
prescindir completamente do
trabalho e entregar-se ao ocio, de
modo que dizia para os seus botdes:
«que hei-de fazer pois ndo tenho
onde armazenar a minha colheita?
Disse para consigo: Vou fazer isto:
vou destruir os meus celeiros e
construir outros maiores, e guardarei
neles o meu trigo e os meus bens.
Direi entdo a minha alma: 6 alma,
tens muitos bens armazenados, para
muitos anos. Descansa, come, bebe,
passa bem. Deus, porém, disse-lhe:
Insensato, esta noite mesmo te vao
solicitar a entrega da tua alma; o que
colheste para quem vai ser? Assim
acontece a quem entesoura para si e
ndo € rico perante Deus» (Lc 12,
17-21).

O pecado deste homem nao é so de
moleza: projeta, faz calculos, pensa
em construir celeiros novos para
armazenar a sua abundante colheita.
Porém ndo para os outros, mas so



para si; desconhece o agradecimento
ao Céu e a necessidade fraterna de
socorrer os indigentes, atento
unicamente a satisfazer a sua
preguica e o seu afa de prazeres.
Santo Ambrosio comenta a passagem
com estas palavras: «<Em vao reune
meios que ndo sabe se vira a usar; as
coisas que ndo podemos levar
CONNOSCOo Nao sao nossas: so a
virtude é companheira dos defuntos;
s a misericordia vai connosco, s6 ela
compra para os defuntos as moradas
eternas»[12].

A paz da terra constroi-se mediante o
trabalho ordenado retamente. A
proposito da sétima bem-
aventuranca, S. Jeronimo anota que a
paz se alcanca se se trabalhar por
consegui-la: o homem recebe este
dom de Deus quando o procura, ndo
s6 com palavras, mas com obras;
quando o persegue primeiro em si
mesmo e depois nos outros [13]. Deus
abencoa com a Sua graca, o esfor¢o



para manter a concordia e a paz
entre todos, ou para a restaurar; e
também abencoa o trabalho em toda
a sua amplitude, quando esta
ordenado a Sua gloria e ao bem-estar
do proximo, quando se realiza por
amor e com amor. Uma atividade
dessas é caminho eficaz para
conferir paz a cada pessoa e a
comunidade humana; poderiamos
dizer realmente que abre o unico
caminho, a via necessaria para
vivificar a existéncia pessoal e o0s
ambientes. Neste sentido diz o
profeta que «a paz é fruto da
justica» (Is 32, 17), do trabalho
realizado com perfeicdo humana e
sobrenatural.

A paz, dom de Deus

A paz é um dom divino; sempre e em
todas as religides se elevaram preces
a divindade para que concedesse este
bem aos homens. Ao rever a Historia
compreende-se facilmente que a paz



se reduza a mera utopia, se a
fizermos depender da nossa conduta
e das nossas forcas. Quando nao se
permite a intervencdo de Deus néo se
atinge nem pessoal nem socialmente
a verdadeira e «relativa» paz que se
pode gozar neste mundo,
preparatoria da que se nos reserva
no «além», quando Nosso Senhor,
pela Sua misericordia, nos introduzir
no Seu eterno descanso.

Sabemos todas estas coisas por
revelacdo divina. Jesus, porém, nao
se limitou a dizer-nos onde e como
podemos encontrar o descanso, ja
nos concede agora que participemos
da sua Filiagdo divina, que nos
ganhou com o Seu sacrificio
redentor, identificando-se com a
vontade de Seu Pai. Entregou-no-la
nos Apostolos na ultima noite antes
de morrer na Cruz, quando
exclamou: «Deixo-vos a paz, dou-vos
a Minha paz; ndo vo-la dou como a
da o mundo. Nao se perturbe nem se



acobarde o vosso coracdo» (Jo 14, 27).
Na linha da explicacédo de Santo
Agostinho, podemos entender por
estas palavras que Nosso Senhor nos
deixa a paz, porque permanece no
mundo connosco -sobretudo na
Eucaristia- pois «Ele é a nossa

paz» (Ef 2, 14). Permanece connosco,
como nossa paz, para nos fortalecer
na luta contra os inimigos e as
dificuldades interiores e exteriores; e
da-nos a Sua paz, porque ja aqui nos
oferece a Sua amizade, de que
gozaremos plenamente na gloria,
quando o proprio Deus «enxugara
todas as lagrimas dos seus olhos; e
ndo havera morte, nem pranto, nem
lamento, nem fadiga, porque ja
passaram todas as coisas anteriores
(Ap. 21,4)[14].

Ao ressuscitar, transmitiu-nos a paz
da Sua vitdria na Cruz. Quando
apareceu aos Apostolos
cumprimentou-os do modo seguinte:
«A paz seja convosco» (Jo, 20, 21).



Anuncia-lhes a paz do Seu perddao as
fraquezas dos discipulos; a paz da
Sua amizade e da Sua graca, que
supera todas as distancias e todas as
distincdes, pois Ele concede-a sem a
mais leve acecdo de pessoas; a paz do
Seu amor de Filho, que nos chega
atraveés desse tornar-Se presente na
Eucaristia, sacrificio da paz e da
libertacdo do pecado.

Entregou-nos também a paz do
Paraclito, quando naquele mesmo
dia disse aos Apostolos: «Recebei 0
Espirito Santo; aqueles a quem
perdoardes os pecados, ser-lhes-do
perdoados; aqueles a quem 0s
retiverdes, ser-Thes-do retidos» (Jo 20,
22-23); paz da consolacdo que, desde
essa altura, acompanhou sempre os
discipulos do Mestre no meio de
tantas aflicOes e dificuldades.

Filhos do Deus da paz

O Deus e Pai de Nosso Senhor Jesus
Cristo é o Deus da paz. Para evitar



mal-entendidos e enganos, Jesus
pregou-o desde o primeiro momento,
na sétima bem-aventuranca: «Bem-
aventurados os pacificos, porque
serdo chamados filhos de Deus» (Mt
5,9). Com os Padres da Igreja
também nds podemos perguntar-nos
que relacdo existe entre a paze a
filiacdo divina: eles oferecem-nos
dois tipos de resposta.

S. Cromacio de Aquileia explica-a do
modo seguinte: «A dignidade de
todos aqueles que trabalham
afanosamente pela paz é muito
grande, pois sdo considerados filhos
de Deus. E um grande bem
restabelecer a paz entre irmdaos que
litigam por questdes de interesse, de
vangloria ou de rivalidade. Isso,
porém, ndo merece mais do que uma
recompensa modesta ( ... ). Devemos
reparar que existe uma obra de paz
de melhor qualidade e mais sublime:
refiro-me a que, mediante um ensino
constante, leva a paz aos pagaos,



inimigos de Deus; a que corrige 0s
pecadores e, mediante a peniténcia,
os reconcilia com Deus (...). Tais
pacificadores ndo sdo apenas bem-
aventurados; sdo muito dignos de
serem chamados filhos de Deus. Por
terem imitado o préprio Filho de
Deus, Cristo, a quem o0 Apdstolo
chama "nossa paz e

reconciliacdo" (Ef 2, 14-16; 2 Cor 5,
18-19), concede-se-lhes que
participem do Seu nome» [15]. S.
Jodo Crisostomo também considera
que € logico e justo chamar filhos de
Deus a todos aqueles que ndo so
procuram a amizade dos seus
irmdos, mas também se esforcam por
convocar os que estdo zangados a
fazerem as pazes, pois desse modo
atuou o Unigénito quando veio a este
mundo: unir o que estava separado,
reunir o que estava disperso [16].

Esta primeira explicacdo considera
os pacificos na sua atividade
exterior: sdo filhos de Deus porque



trabalham pela paz, como fez neste
mundo o Filho de Deus Encarnado.

Santo Agostinho segue outra via: esta
em paz aquilo que ndo repugna a
Vontade de Deus; por isso, sdo
chamados filhos de Deus aqueles que
querem sempre o que Deus quer,
sem resistirem a Sua vontade [17].
Esta explicacdo ressalta que a plena
identificagdo com a Vontade de Deus,
que causa a paz do cristdo, caminha
intimamente relacionada com a sua
participacdo na Filiacdo divina de
Jesus. A conduta filial de Cristo
manifestava-se em obras de
obediéncia e unido com Deus Pai. A
relacdo filial de Jesus com o Pai
continha uma relacdo de referéncia
constante, de mutuo olhar-Se
unificante, que tinha reflexos em
todo o Seu comportamento. A
vontade do Pai animava-O em todos
0s momentos e motivava
radicalmente as Suas acdes: «O meu
juizo é justo porque Eu ndo procuro



a minha vontade, mas a Vontade
daquele que Me enviou» (Jo 5, 30).

Esta segunda resposta pde em
destaque que os filhos de Deus sdo
pacificos porque obedecem ao seu
Pai, identificam-se com o que Ele
quer; sabem que «tudo contribui
para o bem dos que O amam» (Rom
8, 28); por isso tudo o que acontece
lhes serve para aumentar o seu amor
a Deus e aos outros por Deus; e
desejam-no, precisamente porque
para ai se dirige a Vontade divina.

As duas respostas sdo conciliaveis;
sublinham aspetos complementares
porque, efetivamente, o cristdo tem
paz quando trabalha pela paz, pois
realiza a sua atividade pensando em
Deus e nos outros; por isso mesmo
pode receber a paz e da-la aos
outros. O seu descanso espiritual, o
seu estar em harmonia com Deus,
converte-o em semeador de paz.



Viver a paz e semear a paz: assim
pode resumir-se a vida de um bom
filho de Deus. Mostram-se como
filhos de Deus o0s que imitam o seu
Pai, o Deus da paz, fonte eterna de
infinita paz; e acolhem o Espirito
Santo, vinculo de unido e de paz.
Vivem e transmitem uma paz que
cresce juntamente com a sua
regeneracao espiritual, a sua
intimidade com a Santissima
Trindade; erecuperam-na, quando a
tiverem perdido , recorrendo ao
sacramento da Reconciliacdo com
Deus e com a Igreja. Esta paz
aumenta nas suas almas e difundem-
na a sua volta na medida em que se
identificam com Jesus Cristo presente
na Eucaristia.

Descansar junto do sacrario como
Jesus em Betania

O Mestre preocupa-se com 0 nosso
descanso e com a nossa paz, porque
nos ama. Também agora, do Sacrario,



se apresenta como Bom Pastor, que
oferece repouso a nossa alma e ao
nosso corpo, na medida indicada
pela providéncia, de modo analogo a
como se interessava pelo descanso
espiritual e fisico dos discipulos
durante a Sua passagem pela terra.

Conta S. Marcos que, ao regressar da
sua primeira missao, «reunidos o0s
Apostolos com Jesus, lhe contaram
tudo o que tinham feito e ensinado.
Jesus diz-lhes: "Vinde para um lugar
afastado e descansai um pouco".
Porque eram muitos os que iam e
vinham, de modo que nem sequer
tinham tempo para comer. Foram,
pois, na barca para um lugar
afastado eles sozinhos» (Mc 6, 30-32).

Vemos aqui mais outra preocupacao
de Cristo por aqueles que O seguem,;
nesta ocasido, pelo seu descanso
fisico. A ocasido, porém, serve-Lhe
para ensinar um pormenor
importante: para descansar nao



basta abandonar filialmente os
nossos cuidados no Pai, nem
sabermo-nos perdoados e perdoar;
para saborear a paz profunda, é
necessario permanecer fisicamente
perto de Jesus.

Também nos muitas vezes,
necessitaremos de descansar
saboreando a presenca real de Nosso
Senhor no taberndaculo, distanciando-
nos (umas horas, alguns dias) das
ocupacgdes habituais para falar mais
tranquilamente com Ele, como 0s
Apostolos naquela ocasido.
Aproximamo-nos do Sacrario, onde
Ele ficou a nossa disposicdo, para
satisfazermos essa urgéncia de
conversar a sos com o Mestre, no
sossego do Seu carinho, da Sua
compreensdo, da Sua palavra. A este
proposito, o Papa Jodo Paulo II
escrevia: «E belo estar com Ele e,
reclinados sobre o Seu peito como o
discipulo predileto (cf. Jo 13,25),
sentir o amor infinito do Seu



coracdo. Se o cristianismo deve
distinguir-se no nosso tempo
sobretudo pela "arte da ora¢ao”,
como ndo havemos se sentir uma
necessidade renovada de estar muito
tempo em conversacao espiritual, em
adoracao silenciosa, em atitude de
amor, perante Cristo presente no
Santissimo Sacramento? Quantas
vezes, meus queridos irmdos e irmas,
fiz esta experiéncia e nela encontrei
forca, consolo e apoio!»[18].

Conveém que com certa frequéncia
deixemos o comodismo da nossa casa
a fim de passarmos alguns
momentos fisicamente perto de Jesus
numa igreja, talvez fria no inverno
ou quente no verdo! Ou entéo
alongar o trajeto de regresso a casa,
depois do trabalho, para
cumprimentarmos sem pressa o
Santissimo Sacramento. Talvez sejam
poucos minutos, porque 0s nossos
deveres ndo nos permitem
permanecer mais tempo. Esses



breves instantes, porém, sao
suficientes para que a alma
abandone no Coracdo de Jesus as
preocupacdes que a afligem, e volta a
realizar-se esse maravilhoso
intercambio de caridade no qual
sempre ficamos a ganhar.
Levantamo-nos mais leves e alegres,
com paz para nos mesmos e para 0s
outros.

Geralmente vemos Deus como fonte
e conteudo da nossa paz:
consideracdo verdadeira, mas ndo
exaustiva. Ndo costumamos pensar,
por exemplo, que nds também
«podemos» consolar e oferecer
descanso a Deus. Os santos
procederam desse modo; como
muitas outras pessoas procederam
com Jesus -Deus e Homem -enquanto
esteve nesta terra. Jodo Paulo II cita
na sua carta Dies Domini um texto de
Santo Ambrosio, no qual, de modo
indireto, alude a consolagao e
descanso de Deus na criatura:



«Agradecamos a Deus Nosso Senhor
que fez uma obra em que pode
encontrar descanso. Fez o céu, mas
ndo leio que nele tenha descansado;
fez as estrelas, a lua, o sol, e também
ndo leio que neles tenha descansado.
Leio, porém, que fez o homem e que
nessa altura descansou, pois nele
tinha alguém a quem perdoar os
pecados» [19].

Como ¢é evidente, com a nossa
devocdo e a nossa piedade
eucaristica, tratamos o Mestre como
amigo, acolhemo-Lo na nossa alma.
Qualquer cena evangélica ajuda a
refletir sobre esta espléndida
realidade do amor. Em Betania, seis
dias antes da Pascoa ofereceram um
jantar a Jesus. «Marta servia, e
Lazaro era um dos que estavam a
mesa com Ele. Maria, tomando uma
libra de perfume muito caro, de
nardo puro, ungiu os pés de Jesus e
secou-lhos com os cabelos. A casa



encheu-se da fragrancia do
perfume» (Jo 12, 2-3) .

Trés irmdos com atencdes para com
Nosso Senhor; um, a Seu lado,
comensal da mesma mesa; uma,
servindo-O; outra, ungindo-Lhe os
pés. Companbhia, servico, amor. Esta
passagem resume as coordenadas da
nossa devocdo eucaristica. Jesus
encontra-Se encerrado no
tabernaculo sob o véu das espécies
eucaristicas: «Quando te aproximas
do Sacrario -escreve S. Josemaria -
pensa que Ele! ... ha vinte séculos
que te espera»[20]. N6s podemos
fazer com que Se sinta
acompanhado, com 0s nossos
pormenores de carinho, com as
nossas visitas ao Santissimo, do
mesmo modo que quando
conversava com Lazaro; que Se sinta
servido com os cuidados de Marta,
que dedicava ao Mestre toda a sua
competéncia profissional de dona de
casa; que Se sinta amado com a



magnanimidade de Maria, que nado
olhou a gastos nem a escandalos
farisaicos. Agradecamos mais esta
possibilidade de oferecer a Jesus
sacramentado o0 nosso coracao e a
nossa Igreja como uma Betania
constante porque cultivemos em nos
as disposicdes e as obras daqueles
trés irmaos.

Ndao ha aqui assomo de utopias,
porque o Cristo do Sacrario é o
mesmo que caminhou pela Palestina,
e naquela noite esteve a mesa de
Lazaro em Betdnia. Em palavras de
S. Josemaria: «Para mim o Sacrario
foi sempre Betania, o lugar tranquilo
e aprazivel onde esta Cristo, onde
podemos contar-Lhe as nossas
preocupacdes, 0s nossos sofrimentos
e as nossas alegrias, com a mesma
simplicidade e naturalidade com que
lhe falavam aqueles Seus amigos,
Marta, Maria e Lazaro. Por isso, ao
percorrer as ruas de alguma cidade
ou de alguma aldeia, da-me grande



alegria descobrir, mesmo que seja ao
longe, a silhueta de uma igreja; é um
novo Sacrario, mais uma ocasido de
permitir que a alma se escape para
estar em desejo junto do Senhor
Sacramentado» [21].

Descansar com Cristo na Missa,
como os discipulos de Emaus

Em hebraico a palavra pascoa
significa passagem. No evangelho de
S.Jodo (cf. Jo 13, 1) refere-se a hora
da paixao, morte e glorificacio de
Nosso Senhor. Jesus deixava a Sua
presenca sensivel na terra, deixava a
companhia dos Seus, e passava com a
Sua Humanidade Santissima para a
direita do Pai (cf. Mc 16, 19).

Deixava a vida mortal para
ressuscitar, trés dias depois, com
uma existéncia nova, gloriosa e
eterna. A Sua Pascoa contém a Sua
passagem da dor ao gozo glorioso, do
Seu trabalho ao Seu descanso. Como
afirma S. Jodo Damasceno, transita



pelo percurso da tribulagdo da cruz
até a paz da ressurreicdo [22].
Devemos segui-Lo nesse itinerario,
que se inicia durante a existéncia
terrena e se vence no fim, quando
todo o caminho foi uma «pascoa»
vivida com Nosso Senhor. Ir deste
mundo para o Pai admite muitas
significacdes concretas: depende da
situacdo espiritual de cada um, do
caminho que tiver percorrido e do
que ainda lhe falte andar. S. Maximo
de Turim explica que a Pascoa do
Senhor - a Sua morte, a Sua
ressurreicdo e Sua ascensdo —suscita
um movimento ascendente das
criaturas para Deus, que converte o
infiel a fé, o pecador a graca, o justo a
santidade, os mortos a vida, os santos
a gloria[23]. Em ultimo termo
significa sempre dar um novo passo
na identificagcdo plena com o Filho de
Deus crucificado e ressuscitado por
nos, um passo mais para a casa do
Pai.



Como nos havemos de preparar para
ir com Cristo deste mundo para o
Pai? Participando com intensa
piedade no Sacrificio da Missa,
sacramento da Pascoa do Senhor que
comunica essa mesma Pascoa a
quem nela participa. A Santa Missa
consegue-nos sempre impulsos e
luzes sobrenaturais para avanc¢ar no
caminho da fidelidade e do amor.
Com esta participacdo no Sacrificio
do altar -Pascoa do Senhor e nossa
pascoa -procuramos acompanhar
Cristo na Sua morte e ressurreicio:
esforcamo-nos por obter a graca de
morrer com Ele para o nosso eu, pela
peniténcia e o sacrificio, para
ressuscitar com Ele pela graca e as
virtudes; queremos converter-nos em
almas que se ocupam das coisas d
"Ele, ndo das nossas e chegarmos
assim -quando Nosso Senhor nos
chamar a Sua presenca -a dar o salto
definitivo e sentarmo-nos com Ele a
direita do Pai.



Por estes motivos, celebrar ou
participar na Missa leva a entrar no
descanso de Cristo; descansar com
Ele depois de ter trabalhado por Ele;
recuperar forcas e voltar com novo
brio a luta interior, ao trabalho; a
falar de Cristo aos outros. Como
sucedeu com aqueles dois que iam a
caminho de Emaus (cf. Lc 24, 13-35).
Depois de terem acompanhado Jesus
durante a Sua pregacao, e depois do
«fracasso» da Cruz, regressavam
cansados a casa, renunciavam a ser
apostolos. Porém convidam Jesus,
caminhante nesses momentos
desconhecido, a ficar com eles e
descansar da fadiga de uma jornada
de caminho.

«"Fica connosco, Senhor, porque se
faz noite e o dia esta a

desaparecer" (cf. Lc 24, 29). Este foi o
convite premente que, na propria
tarde do dia da ressurreicao, os dois
discipulos que se dirigiam para
Emaus fizeram ao Caminhante que



ao longo do trajeto se tinha juntado a
eles. Esmagados por pensamentos
tristes, ndo imaginavam que aquele
desconhecido fosse precisamente o
seu Mestre, ja ressuscitado. Nao
obstante isso, tinham experimentado
como lhes "ardia" o coracao (cf. ibid.
32) enquanto Ele lhes falava
"explicando" as Escrituras. A Luz da
Palavra abrandava-lhes a dureza do
coracao de sorte que "se lhes abriram
os olhos" (cf. ibid. 31).Entre a
penumbra do crepusculo e 0 &nimo
sombrio que os paralisava, aquele
Caminhante constituia um raio de
luz que lhes despertava a esperanca
e lhes abria o espirito ao desejo da
plena luz. "Fica connosco",
suplicaram, e Ele aceitou. Pouco
depois o rosto de Jesus
desapareceria, mas o Mestre ficava
veladamente no "pdo partido",
perante o qual se tinham aberto os
seus olhos» [24].



Assim escrevia Jodo Paulo II na carta
apostolica com que proclamava um
tempo de especial culto eucaristico
na Igreja. E acrescentava: «A
passagem dos discipulos de Emaus €
perfeitamente adequada para
orientar um Ano em que a Igreja vai
estar especialmente dedicada a viver
0 mistério da Santissima Eucaristia.
No caminho das nossas duvidas e
inquietacOes, e as vezes das nossas
amargas desilusoes, o divino
Caminhante continua a fazer-se
nosso companheiro para nos
introduzir, mediante a interpretacao
das Escrituras, na compreensdo dos
mistérios de Deus. Quando o
encontro chega a sua plenitude, a luz
da Palavra acrescenta-se a que brota
do "Pdo da vida", com o que Cristo
cumpre de modo perfeito a Sua
promessa de "estar connosco todos os
dias até ao fim do mundo" (cf. Mt 28,
20)» [25].



A Igreja, Mae que conhece o coracdo
dos homens, sabe bem que temos
necessidade de participar na Pascoa
do Senhor, para passarmos da morte
a vida, do cansaco da luta e da fadiga
do trabalho ao descanso e felicidade
eternos. Por isso, dispds
piedosamente que essa participacao
na Missa seja obrigatoria aos
domingos, o dia da semana em que
Jesus entrou no Seu descanso. A
pascoa semanal ajuda-nos a ndo nos
determos no caminho, porquanto
essa paragem podia ser preludio de
desfalecimento; a ndo nos
desorientarmos conferindo as coisas
deste mundo uma importancia que
ndo tém, e negando-a, pelo contrario,
«as coisas do Pai». Com este
programa simples e eficaz, a Igreja
proporciona-nos o repouso mais
profundo e radical: deter-nos ao
caminhar; e evita-nos cair na
miragem dos repousos vaos.



Esse interesse da Esposa de Cristo
pela fidelidade dos seus filhos, para
que cuidem e amem a passagem de
nosso Senhor pela sua existéncia e
avancem com Ele, manifesta-se
inclusivamente nas oragoes das
Missas dominicais, nas quais roga
insistentemente a Nosso Senhor pela
sua perseveranca para que ndo
deixem de discernir o que afasta do
Mestre e se apliquem ao que Ele lhes
pede. Nos domingos do Tempo
comum, por exemplo, suplica a Deus
para os seus filhos

-«Luz para conhecer a Vossa vontade
e a forca necessaria para a cumprir»;

- «Uma vida segundo a Vossa
vontade, para que possamos dar com
abundancia frutos de boas obras em
nome do Vosso Filho predileto»;

- «Viver de tal maneira pela Vossa
graca que mere¢amos ter-Vos sempre
CONNOSCO»;



- «Viver fora das trevas do erro e
permanecer sempre no esplendor da
verdade»;

- «A verdadeira alegria, para que
quem foi libertado da escravidao do
pecado alcance também a felicidade
eternar,

- «A'luz da Vossa verdade aos que
andam extraviados para que possam
voltar ao bom caminho»;

- «Os dons da Vossa graca, para que,
abrasados de fé, esperanca e
caridade, perseverem fielmente no
cumprimento da Vossa lei»;

- «Os sinais da Vossa misericordia
para que, sob a Vossa orientacao
avisada, nos sirvamos dos bens
passageiros de tal modo que
possamos obter os eternos»;

- «cAumento do espirito filial nos
coracgdes, para que possamos
alcancar a heranca prometida»;



- «O Vosso amor nos nossos coracgoes,
a fim de que, amando-Vos em tudo e
sobre todas as coisas, consigamos
alcancar as Vossas promessas, que
superam todos 0s nossos desejos»;

- «O amor aos Vossos preceitos e a
esperanca nas Vossas promessas,
para que, no meio das vicissitudes do
mundo, 0S N0ss0s coragdes estejam
firmes na verdadeira alegria»;

- «0 amor do Vosso nome, para que,
fazendo a nossa vida mais religiosa,
acrescenteis o bem em nos e com
amorosa solicitude o conserveis»;

- «A Vossa graca para que, desejando
0 que nos prometeis, consigamos 0s
bens do céu»;

- «Viver sempre alegres no Vosso
servico, porque o gozo pleno e
verdadeiro consiste em servir-Vos a
Vs, criador de todos os bens» [26].



Em conclusao, a Igreja urge a Deus
para que ndo abandone os Seus
filhos, que cheguemos até ao final
com Ele: «Senhor, que Vos dignastes
redimir-nos e quisestes fazer-
nosVossos filhos, olhai-nos sempre
com amor de Pai e fazei que todos os
que acreditamos em Cristo, Vosso
Filho, alcancemos a verdadeira
liberdade e a heranca eterna».

Viver os Domingos e os dias de
festa com Deus

Passar o domingo com Deus significa
oferecer-Lhe também o tempo de
descanso.

Muitas pessoas tém tanto que fazer -
pelo menos, assim pensam - que ndo
encontram tempo para assistir a
Missa dominical. Na nossa época,
parece ser este o principal obstaculo
para passar os domingos e festas da
Igreja com Deus.



Descansar € mudar de ocupacgao, de
ambiente, de circunstancias
relacionais, de esfor¢o. No nosso
caso, significa também trocar o nosso
pouco pelo muito de Deus: confiar-
Lhe as nossas misérias e as nossas
ninharias, para receber os Seus dons
- 0 Corpo e o Sangue de Cristo, 0
Espirito Santo - causa infinita de
alegria e de paz. Oferecer-Lhe o
nosso tempo para receber a Sua
eternidade, que um dia nos ha-de
chegar.

Jodo Paulo II escreveu o seguinte:
«Este é um dia que constitui o
proprio centro da vida crista. Se
desde o inicio do meu Pontificado
ndo me tenho cansado de repetir:
"Nao tenhais medo! Abri, ainda mais,
abri de par em par as portas a
Cristo!", nesta mesma linha quereria
hoje convidar com forga todas as
pessoas a descobrir de novo o
domingo: Ndo tenhais medo de dar o
vosso tempo a Cristo! Sim, abramos o



nosso tempo a Cristo para que Ele o
possa iluminar e dirigir. Ele é que
conhece o segredo do tempo e 0
segredo da eternidade, e entrega-nos
0 "Seu dia" como um dom sempre
novo do Seu amor. A descoberta
deste dia é uma graca que se deve
pedir, ndo so para viver em plenitude
as exigéncias proprias da fé, mas
também para dar uma resposta
concreta aos anseios intimos e
auténticos de cada ser humano. O
tempo oferecido a Cristo nunca é um
tempo perdido; € um tempo ganho
para a humanizacdo profunda das
nossas relacoes e da nossa vida» [28].

E verdade, ficamos sempre a ganhar
quando damos a Nosso Senhor os
Nnoss0S jugos e aceitamos o que nos
vem d " Ele. Oxala cada cristdo fosse
consciente de que ndo pode viver
sem o domingo! Esta expressao,
recordava Bento XVI, «faz-nos recuar
ao ano de 304, quando o imperador
Diocleciano proibiu os cristaos, sob



pena de morte, de possuirem as
Escrituras, de se reunirem no
domingo para celebrarem a
Eucaristia e de construirem lugares
para as suas assembleias. Em
Abitinia, pequena localidade da atual
Tunisia, 49 cristdos foram
surpreendidos num domingo,
enquanto celebravam a Eucaristia na
casa de Otavio Félix desafiando as
proibicdes imperiais. Depois de
serem presos foram conduzidos a
Cartago a fim de serem interrogados
pelo procénsul Anulino. Foi
significativa, entre outras, a resposta
que um certo Emérito deu ao
proconsul, que lhe perguntava
porque é que tinham transgredido a
ordem do imperador: "Sine dominico
non possumus"; quer dizer, sem nos
reunirmos no domingo para celebrar
a Eucaristia ndo podemos viver.
Faltar-nos-iam as forgas para
enfrentar as dificuldades e ndo
sucumbir. Ao cabo de torturas
atrozes, estes 49 martires de Abitinia



foram assassinados. Deste modo;
com a efusdo do seu sangue,
confirmaram a sua fé. Morreram,
mas venceram,; agora recordamo-los
na gloria de Cristo ressuscitado.

«Também nés, cristdos do século XXI
devemos refletir sobre a experiéncia
dos martires de Abitinia. Para nds,
ndo é facil vivermos como cristaos,
embora ndo existam essas proibicdes
do imperador. Mas, sob o ponto de
vista espiritual, o mundo em que
vivemos, marcado frequentemente
pelo consumismo desenfreado, pela
indiferenca religiosa e por um
secularismo fechado a
transcendéncia, pode parecer um
deserto ndo menos inospito que
aquele "imenso e terrivel" deserto (Dt
8, 15) de que nos falava a primeira
leitura tirada do livro do
Deuterondmio. Nesse deserto, Deus
socorreu com o0 mand o povo judeu
em dificuldades, para lhe fazer
compreender que "nem so de pao



vive 0 homem; mas de toda a palavra
que sai da boca do Senhor" (Dt 8, 3).
No Evangelho de hoje Jesus explicou-
nos para que espécie de pao Deus
queria preparar o povo da nova
alianca mediante o dom do mana.
Referindo-se a Eucaristia, disse: «Este
€ 0 pdo que desceu do céu; ndo como
0 dos vossos pais, que 0 comeram e
morreram: quem comer deste pao
vivera para sempre» (Jo. 6, 58). O
Filho de Deus, tendo-Se feito carne,
podia converter -Se em pdao, e desse
modo ser alimento para o Seu povo,
para nos, que estamos neste mundo a
caminho para a terra prometida do
céu.

Precisamos deste pdo para enfrentar
a fadiga e o cansaco da viagem. O
domingo, dia do Senhor, é a ocasido
propicia para receber forgas d “Ele,
que é o Senhor da vida. Por
conseguinte o preceito festivo nédo é
um dever imposto a partir de fora,
um peso sobre 0s nossos ombros.



Pelo contrario, participar na
celebracdo dominical, alimentar-se
do Pdo eucaristico e experimentar a
comunhdo dos irmdos e irmas em
Cristo, € uma necessidade para os
cristdos; é uma alegria; desse modo o
cristdo pode encontrar a energia
necessaria para o caminho que
devemos percorrer em cada semana.
Além disso, ndo é um caminho
arbitrario: o caminho que Deus nos
indica com a Sua palavra vai na
direcdo inscrita na propria esséncia
do homem. A palavra de Deus e a
razdo caminham juntas. Seguir a
palavra de Deus, estar com Cristo,
significa para o homem realizar-se a
si mesmo; perdé-Lo equivale a
perder-se a si mesmo.

Nosso Senhor ndo nos deixa sds neste
caminho. Esta connosco. No coléquio
que o evangelho nos acaba de referir
diz expressamente: "Quem come a
Minha Carne e bebe 0 Meu Sangue
habita em Mim e Eu nele" (Jo 6, 56).



Como é que ndo havemos de alegrar-
nos com essa promessa?» [29].

Passar cristimente o domingo, com
Cristo Senhor Nosso, confere ao
descanso a sua dimensdo festiva: nao
representa um simples repouso de
uma fadiga fisica; assume o valor de
comemoracdo de acontecimentos
que se situam na propria vida como
origem da felicidade atual. A criacao,
a alianca, a libertacdo da escravidao,
a lei, a ressurreicdo gloriosa, o
Pentecostes ... Que extensa e amavel
¢ a série de maravilhas divinas, das
quais reavivamos a memaria no «Dia
do Senhor»! Nessa altura ressoa no
coracao do cristdo a Sua amorosa
peticdo naquela ultima noite: «Fazei
isto em memoria de Mim» (Lc 22, 19).
NoOs realizamos uma nova permuta e
dizemos-Lhe: «Nao te esquecas de
mim, Senhor, quando chegar a
minha hora, a hora da minha dor e
da minha tribulacdo; a minha hora
de passar deste mundo para a



eternidade, quando vier o ultimo dia.
Dia tremendo (cf. Is 13,6,9; Mal 4, 1; JI
2,2;801, 15). Lembra-Te de mim,
Senhor, que tantas vezes Te recebi na
Sagrada Comunhado, que Te
acompanhei junto ao Sacrario, e
admite-me no Teu reino "para que
coma e beba a Tua mesa" (Lc 22, 29)».

Cristo, glorioso no Santissimo
Sacramento, escuta as nossas
oracoes, vai enchendo de alegria os
nossos coragdes, também em vista
daquele transe, como encheu de gozo
e serenidade os Apostolos no dia da
Sua ressurreicdo: «A paz seja
convosco!» (Jo 20, 21).

Javier Echevarria, publicado no livro
“Eucaristia e vida crista”

[1]. S. Josemaria Escriva, Caminho, n.
267.


https://www.wook.pt/livro/eucaristia-e-vida-crista-javier-echevarria/3469049

[2]. S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa, n. 18.

[3]. Santo Agostinho, Sobre o bem da
viuvez 21, 26.

[4]. Jodo Paulo II, Mensagem para a
jornada mundial da paz 2002, 8-
XII-2002, n. 8.

[5]. Cf. Santo Agostinho, Sermao 59.

[6]. Sdo Cromacio de Aquileia,
Sermdao 41.

[7]. Sdo Pedro Crisdlogo, Sermdao 67.

[8]. S. Josemaria Escriva, Notas
tomadas da pregacdo (AGP, PO1,
1976, p. 34).

[9] Santo Agostinho, Confissdes, XIII,
35-36.

[10] Santo Agostinho, Sermdo 59.

[11] Sdo Tomas de Aquino, Suma
teologica, 11-11, q. 29, a. 2 ad 4.



[12]. Santo Ambradsio, Comentdrio ao
Evangelho de Sdo Lucas, 7.

[13]. Cf. S0 Jeronimo, Homilias sobre
o Evangelho de Sdo Mateus,
comentando Mt

[14]. Cf. Santo Agostinho, Tratados
sobre o Evangelho de Sdo Jodo, 77.

[15]. Sdo Cromacio de Aquileia,
Sermdao 41.

[16]. Cf. Sdo Jodo Criséstomo,
Homilias sobre o Evangelho de Sdo
Mateus, 15.

[17]. Cf. Santo Agostinho, Sobre o
sermado da montanha, lib. I, 2.

[18]. Jodo Paulo II, Carta enciclica
Ecclesia de Eucharistia,17-1V-2003.

[19]. Santo Ambradsio, Comentdrios ao
Hexameron, VI, 10, 76.

[20] S. Josemaria Escriva, Caminho, n.
537.



[21]. S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa, n. 154.

[22]. Cf. Sdo Jodo Damasceno, Sobre a
fé ortodoxa 1V, 11.

[23]. Cf. SGo Maximo de Turim,
Sermoes 53 e 54.

[24]. Jodo Paulo II, Carta apostdlica
Mane nobiscum, 7-X-2004, n. 1.

[25]. Ibid., 2.

[26]. Cf. Missal Romano, Oracdo do
dia dos domingos I, III, VI, XIII, XIV,
XV, XVI, XVII, XIX, XX, XXI, XXII, XXVI
e XXXIIT do Tempo Comum.

[27]. Missal Romano, Oracdo do dia
do Domingo XXIII do Tempo Comum.

[28]. Jodo Paulo II, Carta apostolica
Dies Domini, 31-V-1998, n. 7.

[29]. Bento XVI, Homilia no
encerramento do Congresso
Eucaristico de Bari, 29-V-2005.



D. Javier Echevarria

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-
o-descanso-dos-filhos-de-deus/
(23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/

	A Eucaristia e o descanso dos filhos de Deus

