
opusdei.org

A esperança do
cristão; homilia de S.
Josemaria (áudio)

Há já bastantes anos, com uma
convicção que crescia de dia
para dia, escrevi: Espera tudo
de Jesus; tu nada tens, nada
vales, nada podes. - Ele agirá, se
n'Ele te abandonares.

06/03/2021

Há já bastantes anos, com uma
convicção que crescia de dia para
dia, escrevi: Espera tudo de Jesus; tu
nada tens, nada vales, nada podes. -



Ele agirá, se n'Ele te abandonares.
Passou o tempo e aquela minha
convicção tornou-se ainda mais forte,
mais profunda. Tenho visto, em
muitas vidas, que a esperança em
Deus acende maravilhosas fogueiras
de amor, com um fogo que mantém
palpitante o coração, sem desânimos,
sem desfalecimentos, embora ao
longo do caminho se sofra e, às vezes,
se sofra deveras.

Enquanto lia o texto da Epístola da
Missa, comovi-me e imagino que vos
aconteceu o mesmo. Compreendia
que Deus nos ajudava, com as
palavras do Apóstolo, a contemplar a
teia divina das três virtudes
teologais, que compõem o fundo
sobre o qual se tece a existência
autêntica do homem cristão, da
mulher cristã.

Ouvi de novo S. Paulo: Justificados
pela fé, tenhamos paz com Deus, por
meio de Nosso Senhor Jesus Cristo,



por quem temos acesso pela fé a esta
graça, na qual permanecemos firmes e
nos gloriamos na esperança da glória
dos filhos de Deus. Mas não nos
gloriamos somente nisto; alegramo-
nos também nas tribulações, sabendo
que a tribulação exercita a paciência,
a paciência a prova e a prova a
esperança; esperança que não engana,
porque a caridade de Deus foi
derramada em nossos corações pelo
Espírito Santo.

Aqui, na presença de Deus, que nos
está a presidir do sacrário - como
fortalece esta proximidade real de
Jesus! - vamos meditar hoje esse
suave dom de Deus, a esperança, que
enche de alegria as nossas almas, spe
gaudentes, jubilosos, porque - se
formos fiéis - nos aguarda o Amor
infinito.

Não esqueçamos jamais que para
todos - para cada um de nós,
portanto - só há dois modos de estar



no mundo: ou se vive vida divina,
lutando para agradar a Deus, ou se
vive vida animal, mais ou menos
humanamente ilustrada, quando se
prescinde d'Ele. Nunca concedi
demasiado peso aos santões que
fazem alarde de não serem crentes:
quero-lhes realmente muito, como a
todos os homens, meus irmãos;
admiro a sua boa vontade, que em
determinados aspectos pode mostrar-
se heróica, mas tenho pena deles,
porque têm a enorme desgraça de
lhes faltar a luz e o calor de Deus e a
inefável alegria da esperança
teologal.

Um cristão sincero, coerente com a
sua fé, não actua senão com os olhos
em Deus, com visão sobrenatural;
trabalha neste mundo, que ama
apaixonadamente, metido nos afãs
da terra, com o olhar no Céu. É S.
Paulo quem o confirma: quæ sursum
sunt quærite; buscai as coisas do alto,
onde Cristo está sentado à direita de



Deus; saboreai as coisas do Céu, não
as da terra. Porque estais mortos -
para as coisas terrenas, pelo
Baptismo - e a vossa vida está
escondida com Cristo em Deus.

Esperança terrena e esperança cristã

Com monótona cadência sai da boca
de muitos o ritornello já tão vulgar,
de que a esperança é a última coisa
que se perde; como se a esperança
fosse um apoio para continuarmos a
deambular sem complicações, sem
inquietações de consciência; ou como
se fosse um expediente que permite
adiar sine die a oportuna rectificação
do procedimento, a luta para
alcançar metas nobres e, sobretudo,
o fim supremo de nos unirmos com
Deus.

Eu diria que esse é o caminho para
confundir a esperança com a
comodidade. No fundo, não há ânsias
de conseguir um verdadeiro bem,
nem espiritual, nem material



legítimo; a mais alta pretensão de
alguns reduz-se a evitar o que
poderia alterar a tranquilidade -
aparente - de uma existência
medíocre. Com uma alma tímida,
acanhada, preguiçosa, a criatura
enche-se de egoísmos subtis e
conforma-se com o facto de os dias,
os anos decorrerem sine spe nec
metu, sem aspirações que exijam
esforço, sem os perigos da peleja: o
que importa é evitar o risco do
desaire e das lágrimas. Que longe se
está de obter uma coisa, se se
malogrou o desejo de a possuir, por
temor das exigências que a sua
conquista comporta!

Também não falta a atitude
superficial dos que - inclusive com
visos de afectada cultura ou de
ciência - compõem poesia fácil com a
esperança. Incapazes de se
enfrentarem sinceramente com a sua
intimidade e de se decidirem pelo
bem, limitam a esperança a uma



ilusão, a um sonho utópico, ao
simples consolo ante as angústias de
uma vida difícil. A esperança - falsa
esperança! - transforma-se para estes
numa frívola veleidade que a nada
conduz.

Mas se abundam os temerosos e os
frívolos, nesta nossa terra muitos
homens rectos, impelidos por um
nobre ideal - ainda que sem motivo
sobrenatural, por filantropia -
afrontam toda a espécie de privações
e consomem-se generosamente a
servir os outros, a ajudá-los nos seus
sofrimentos ou nas suas dificuldades.
Sinto-me sempre levado a respeitar,
e mesmo a admirar a tenacidade de
quem trabalha decididamente por
um ideal limpo. No entanto,
considero minha obrigação recordar
que tudo o que iniciamos aqui, se é
empresa exclusivamente nossa,
nasce com o selo da caducidade.
Meditai as palavras da Escritura: 
contemplei tudo o que as minhas



mãos tinham feito e as canseiras que
tive ao fazê-lo e vi que tudo era
vaidade e vento que passa e que nada
havia de proveitoso debaixo do sol.

Esta precariedade não sufoca a
esperança. Pelo contrário, quando
reconhecemos a pequenez e a
contingência das iniciativas terrenas,
o trabalho abre-se à autêntica
esperança que eleva toda a
actividade humana e a converte em
lugar de encontro com Deus. Essa
tarefa é assim iluminada com uma
luz perene, que afasta as trevas das
desilusões. Mas se transformarmos
os projectos temporais em metas
absolutas, suprimindo do horizonte a
morada eterna e o fim para que
fomos criados - amar e louvar o
Senhor e possuí-lo depois no Céu - os
intentos mais brilhantes
transformam-se em traições e
inclusive em instrumento para
envilecer as criaturas. Recordai a
sincera e famosa exclamação de



Santo Agostinho, que tinha
experimentado tantas amarguras
enquanto não conhecia Deus e
procurava fora d'Ele a felicidade: 
fizeste-nos, Senhor, para Ti, e o nosso
coração está inquieto enquanto não
descansa em Ti!. Talvez não exista
nada mais trágico na vida dos
homens do que os enganos padecidos
pela corrupção ou pela falsificação
da esperança, apresentada com uma
perspectiva que não tem como
objecto o amor que sacia sem saciar.

A mim, e desejo que a vós suceda o
mesmo, a segurança de me sentir - de
me saber - filho de Deus enche-me de
verdadeira esperança que, por ser
virtude sobrenatural, ao ser
infundida nas criaturas, se acomoda
à nossa natureza e é também virtude
muito humana. Sou feliz com a
certeza do Céu que alcançaremos, se
permanecermos fiéis até ao fim; com
a felicidade que nos chegará, 
quoniam bonus, porque o meu Deus é



bom e é infinita a sua misericórdia.
Esta convicção incita-me a
compreender que só o que está
marcado com o selo de Deus revela o
sinal indelével da eternidade e tem
um valor imperecível. Por isso, a
esperança não me separa das coisas
desta terra, antes me aproxima
dessas realidades de um modo novo,
cristão, que procura descobrir em
tudo a relação da natureza, caída,
com Deus Criador e com Deus
Redentor.

Em que esperar

Dado que o mundo oferece muitos
bens, apetecíveis para este nosso
coração, que reclama felicidade e
busca ansiosamente o amor, talvez
alguns perguntem: nós, os cristãos,
em que devemos esperar? Além
disso, queremos semear a paz e a
alegria às mãos cheias, não ficamos
satisfeitos com a consecução da
prosperidade pessoal e procuramos



que estejam contentes todos os que
nos rodeiam.

Por desgraça, alguns, com uma visão
digna mas rasteira, com ideais
exclusivamente caducos e fugazes,
esquecem que os anelos do cristão se
hão-de orientar para cumes mais
elevados: infinitos. O que nos
interessa é o próprio Amor de Deus, é
gozá-lo plenamente, com um júbilo
sem fim. Temos comprovado, de
muitas maneiras, que as coisas da
terra hão-de passar para todos,
quando este mundo acabar; e já
antes, para cada um, com a morte,
porque nem as riquezas nem as
honras acompanham ninguém ao
sepulcro. Por isso, com as asas da
esperança, que anima os nossos
corações a levantarem-se para Deus,
aprendemos a rezar: in te Domine
speravi, non confundar in æternum,
espero em Ti, Senhor, para que me
dirijas com as tuas mãos agora e em



todos os momentos pelos séculos dos
séculos.

O Senhor não nos criou para
construirmos aqui uma Cidade
definitiva, porque este mundo é o
caminho para o outro, que é morada
sem pesar. No entanto, nós, os filhos
de Deus, não devemos desligar-nos
das actividades terrenas em que
Deus nos coloca para as
santificarmos, para as impregnarmos
da nossa bendita fé, a única que dá
verdadeira paz, alegria autêntica às
almas e aos diversos ambientes. Tem
sido esta a minha pregação constante
desde 1928: urge cristianizar a
sociedade; levar a todos os estratos
desta nossa humanidade o sentido
sobrenatural, de modo que uns e
outros nos empenhemos em elevar à
ordem da graça a ocupação diária, a
profissão ou o ofício. Desta forma,
todas as ocupações humanas se
iluminam com uma esperança nova,



que transcende o tempo e a
caducidade do mundano.

Pelo Baptismo, somos portadores da
palavra de Cristo, que serena, que
inflama e aquieta as consciências
feridas. E para que o Senhor actue
em nós e por nós, temos de lhe dizer
que estamos dispostos a lutar em
cada dia, ainda que nos vejamos
frouxos e inúteis, ainda que sintamos
o peso imenso das misérias pessoais
e da pobre debilidade pessoal. Temos
de lhe repetir que confiamos n'Ele,
na sua ajuda: se é preciso, como
Abraão, contra toda a esperança.
Assim trabalharemos com renovado
empenho e ensinaremos as pessoas a
reagirem com serenidade, livres de
ódios, de receios, de ignorância, de
incompreensões, de pessimismos,
porque Deus tudo pode.

Onde quer que nos encontremos,
esta é a exortação do Senhor: vigiai!
Em face deste apelo de Deus,



alimentemos nas nossas consciências
os desejos esperançosos de
santidade, com obras. Dá-me, meu
filho, o teu coração, sugere-nos o
senhor ao ouvido. Deixa-te de
construir castelos com a fantasia,
decide-te a abrir a tua alma a Deus,
pois exclusivamente no Senhor
acharás o fundamento real para a
tua esperança e para fazer o bem aos
outros. Quando não lutamos
connosco mesmos, quando não
rechaçamos terminantemente os
inimigos que estão dentro da
cidadela interior - o orgulho, a inveja,
a concupiscência da carne e dos
olhos, a auto-suficiência, a
tresloucada avidez da libertinagem -
quando não existe essa peleja
interior, os mais nobres ideais
definham como a flor do feno; ao
romper o sol ardente, a erva seca, a
flor cai e acaba a sua vistosa
formosura. Depois, pela menor fenda
brotarão o desalento e a tristeza,
como plantas daninhas e invasoras.



Jesus não se conforma com um
assentimento titubeante. Pretende,
tem direito a que caminhemos com
inteireza, sem concessões às
dificuldades. Exige passos firmes
concretos; pois, de ordinário, os
propósitos gerais servem para pouco.
Os propósitos pouco delineados
parecem-me entusiasmos falazes que
intentam calar as chamadas divinas
percebidas pelo coração; fogos
fátuos, que não queimam nem dão
calor e que desaparecem com a
mesma fugacidade com que
surgiram.

Por isso, convencer-me-ei de que as
tuas intenções de alcançar a meta
são sinceras, se te vir caminhar com
determinação. Faz o bem, revendo as
tuas atitudes habituais quanto à
ocupação de cada instante; pratica a
justiça, precisamente nos ambientes
que frequentas, ainda que a fadiga te
vença; fomenta a felicidade dos que
te rodeiam, servindo os outros com



alegria no lugar do teu trabalho, com
esforço para o acabar com a maior
perfeição possível, com a tua
compreensão, com o teu sorriso, com
a tua atitude cristã. E tudo por Deus,
com o pensamento na sua glória,
com o olhar no alto, anelando a
Pátria definitiva, pois só esse fim vale
a pena.

Tudo posso

Se não lutas, não me digas que
procuras identificar-te mais com
Cristo, conhecê-lo, amá-lo. Quando
empreendemos o caminho real de
seguir a Cristo, de nos portarmos
como filhos de Deus, não se nos
oculta o que nos aguarda: a Santa
Cruz, que temos de contemplar como
o ponto central onde se apoia a nossa
esperança de nos unirmos ao Senhor.

Digo-vos desde já que este programa
não é uma empresa cómoda; viver da
maneira que o Senhor assinala
pressupõe esforço. Leio-vos a



enumeração do Apóstolo, quando
refere as suas peripécias e os seus
sofrimentos para cumprir a vontade
de Jesus: Dos judeus recebi cinco
vezes quarenta açoites menos um.
Três vezes fui açoitado com varas;
uma vez apedrejado; três vezes
naufraguei; uma noite e um dia estive
no abismo do mar. Muitas vezes, em
viagens, perigos de rios, perigos de
ladrões, perigos dos da minha nação,
perigos dos gentios, perigos na cidade,
perigos no descampado, perigos no
mar, perigos entre falsos irmãos; em
trabalhos e misérias, em muitas
vigílias, com fome e com sede, com
muitos jejuns, com frio e nudez. Além
destas coisas exteriores, pesam sobre
mim as ocupações de cada dia pela
solicitude de todas as igrejas.

Gosto, nestas conversas com o
Senhor, de me cingir à realidade em
que se desenvolve a nossa vida, sem
inventar teorias, nem sonhar com
grandes renúncias, com



heroicidades, que habitualmente não
acontecem. Importa que
aproveitemos o tempo, que se nos
escapa das mãos e que, segundo o
critério cristão, é mais do que ouro,
porque representa uma antecipação
da glória que depois nos será
concedida.

Logicamente, na nossa jornada, não
toparemos com tais nem com tantas
contradições como as que ocorreram
na vida de Saulo. Nós descobriremos
a baixeza do nosso egoísmo, os
golpes da sensualidade, as investidas
de um orgulho inútil e ridículo e
muitas outras claudicações: tantas,
tantas fraquezas. Descoroçoar? Não.
Com S. Paulo, repitamos ao Senhor: 
sinto complacência nas minhas
enfermidades, nos ultrajes, nas
necessidades, nas perseguições, nas
angústias por amor de Cristo; pois
quando estou fraco, então sou mais
forte.



Às vezes, quando tudo nos acontece
ao contrário do que imaginávamos,
vem-nos espontaneamente à boca:
Senhor, olha que se afunda tudo,
tudo, tudo...! Chegou a hora de
rectificar: contigo, avançarei seguro,
porque Tu és a própria fortaleza: 
quia tu es, Deus, fortitudo mea.

Roguei-te que, no meio das
ocupações, procures levantar os teus
olhos ao Céu perseverantemente,
porque a esperança nos impele a
agarrar-nos a essa mão forte que
Deus nos estende sem cessar, com o
fim de não perdermos o ponto de
mira sobrenatural; isto também
quando as paixões se levantam e nos
acometem para nos aferrolharem no
reduto mesquinho do nosso eu, ou
quando - com pueril vaidade - nos
sentimos o centro do universo. Eu
vivo persuadido de que, sem olhar
para o alto, sem Jesus, jamais
conseguirei nada; e sei que a minha
fortaleza, para me vencer e para



vencer, nasce de repetir aquele
brado: tudo posso n'Aquele que me
conforta, que contém a segura
promessa de Deus de não abandonar
os seus filhos, se os seus filhos não o
abandonarem.

A miséria e o perdão

Tanto se aproximou o senhor das
criaturas, que todos guardamos no
coração fome de altura, ânsias de
subir muito alto, de fazer o bem. Se
agora renovo em ti essas aspirações,
é porque quero que te convenças da
segurança que Ele pôs na tua alma:
se o deixares actuar, servirás - onde
estás - como instrumento útil, com
uma eficácia insuspeitada. Para que
não te afastes por cobardia da
confiança que Deus deposita em ti,
evita a presunção de menosprezar
ingenuamente as dificuldades que
aparecerão no teu caminho de
cristão.



Não temos de estranhar. Trazemos
em nós mesmos - consequência da
natureza decaída - um princípio de
oposição, de resistência à graça: são
as feridas do pecado original,
agravadas pelos nossos pecados
pessoais. Portanto, temos de
empreender as ascensões, as tarefas
divinas e humanas - as de cada dia -
que sempre desembocam no Amor
de Deus, com humildade, com
coração contrito, fiados na
assistência divina e dedicando os
nossos melhores esforços, como se
tudo dependesse de nós mesmos.

Enquanto pelejamos - uma peleja que
durará até à morte - não excluas a
possibilidade de que se levantem,
violentos, os inimigos de fora e de
dentro. E, como se fosse pequeno o
lastro, às vezes, acumular-se-ão na
tua mente os erros cometidos, talvez
abundantes. Em nome de Deus te
digo: não desesperes. Quando isso
suceder - não tem necessariamente



que suceder, nem será o habitual -
converte essa ocasião num motivo
para te unires mais com o Senhor;
porque Ele, que te escolheu como
filho, não te abandonará. Permite a
prova, para que ames mais e
descubras com mais clareza a sua
contínua protecção, o seu Amor.

Insisto, tem ânimo, porque Cristo,
que nos perdoou na Cruz, continua a
oferecer o seu perdão no Sacramento
da Penitência e sempre temos um
advogado junto do Pai, Jesus Cristo, o
Justo. Ele mesmo é a vítima de
propiciação pelos nossos pecados, e
não somente pelos nossos mas
também pelos de todo o mundo, para
que alcancemos a Vitória.

Para a frente, aconteça o que
acontecer! Bem agarrado ao braço do
Senhor, considera que Deus não
perde batalhas. Se, por qualquer
motivo, te afastas d'Ele, reage com a
humildade de começar e de



recomeçar; de fazer de filho pródigo
todos os dias, inclusive
repetidamente nas vinte e quatro
horas do dia; de reconciliar o teu
coração contrito na Confissão,
verdadeiro milagre do Amor de
Deus. Neste Sacramento
maravilhoso, o Senhor limpa a tua
alma e inunda-te de alegria e de
força para não desanimares na tua
luta e para voltares de novo sem
cansaço a Deus, mesmo quando tudo
te pareça obscuro. Além disso, a Mãe
de Deus, que é também nossa Mãe,
protege-te com a sua solicitude
maternal e dá-te confiança no teu
caminhar.

Deus não se cansa de perdoar

A sagrada Escritura adverte que até o
justo cai sete vezes. Sempre que leio
estas palavras, a minha alma
estremece com um forte abalo de
amor e de dor. Uma vez mais, vem o
Senhor ao nosso encontro, com essa



advertência divina, para nos falar da
sua misericórdia, da sua ternura, da
sua clemência, que nunca acabam.
Estai seguros: Deus não quer as
nossas misérias, mas não as
desconhece e conta precisamente
com essas debilidades para que nos
façamos santos.

Um abalo de amor, dizia-vos.
Considero a minha vida e, com
sinceridade, vejo que não sou nada,
que não valho nada, que não tenho
nada, que não posso nada; mais: que
sou o nada! Mas Ele é o tudo e, ao
mesmo tempo, é meu, e eu sou d'Ele,
porque não me repele, porque se
entregou por mim. Contemplastes
amor maior?

E um abalo de dor, pois examino a
minha conduta e assombro-me
perante o conjunto das minhas
negligências. Basta-me examinar as
poucas horas decorridas desde que
me levantei hoje, para descobrir



tanta falta de amor, de
correspondência fiel. Penaliza-me
deveras este meu comportamento,
mas não me tira a paz. Prostro-me
diante de Deus e exponho-lhe
claramente a minha situação. Logo
tenho a segurança da sua assistência
e oiço no fundo do meu coração o
que ele me repete devagar: meus es
tu!. Sabia - e sei - como és; para a
frente!

Não pode ser de outra maneira. Se
acorrermos continuamente a pôr-nos
na presença do Senhor, aumentará a
nossa confiança, ao comprovarmos
que o seu Amor e o seu chamamento
permanecem actuais: Deus não se
cansa de nos amar. A esperança
demonstra-nos que, sem Ele, não
conseguimos realizar nem o mais
pequeno dever; e com ele, com a sua
graça, cicatrizarão as nossas feridas;
revestir-nos-emos da sua fortaleza
para resistir aos ataques do inimigo e
melhoraremos. Em resumo: a



consciência de que somos feitos de
barro ordinário há-de servir-nos,
sobretudo, para afirmarmos a nossa
esperança em Cristo Jesus.

Misturai-vos com frequência entre os
personagens do Novo Testamento.
Saboreai aquelas cenas comovedoras
em que o Mestre actua com gestos
divinos e humanos ou relata, com
frases humanas e divinas, a história
sublime do perdão e do seu contínuo
Amor pelos seus filhos. Esses reflexos
do Céu renovam-se também agora na
perenidade actual do Evangelho:
palpa-se, nota-se, pode-se afirmar
que se toca com as mãos a protecção
divina; um amparo que adquire
vigor, quando prosseguimos apesar
dos tropeções, quando começamos e
recomeçamos, pois isto é a vida
interior vivida com a esperança em
Deus.

Sem este empenho em superar os
obstáculos de dentro e de fora, não



nos será concedido o prémio. 
Nenhum atleta será premiado, se não
lutar verdadeiramente, e não seria
autêntico o combate se faltasse o
adversário com quem pelejar.
Portanto, se não houver adversário,
não haverá coroa; pois não pode
haver vencedor, onde não há vencido.

Longe de nos desalentarem, as
contrariedades hão-de ser um acicate
para crescermos como cristãos; nessa
luta nos santificamos e o nosso
trabalho apostólico adquire maior
eficácia. Ao meditar nos momentos
em que Jesus Cristo - no Horto das
Oliveiras e, mais tarde, no abandono
e ludíbrio da Cruz - aceita e ama a
Vontade do Pai, enquanto sente o
peso gigantesco da Paixão, temos de
nos persuadir de que para imitar
Cristo, para ser bons discípulos d'Ele,
é preciso que sigamos o seu conselho:
se alguém quer vir atrás de mim,
negue-se a si mesmo, tome a sua cruz
e siga-me. Por isso, gosto de pedir a



Jesus para mim: Senhor, nenhum dia
sem cruz! Assim, com a graça divina,
se reforçará o nosso carácter e
serviremos de apoio ao nosso Deus,
superando as nossas misérias
pessoais.

Compreende bem isto: se ao cravar
um prego na parede, não
encontrasses resistência, que
poderias pendurar dele? Se não nos
robustecermos, com o auxílio divino,
por meio do sacrifício, não
alcançaremos a condição de
instrumentos do Senhor. Pelo
contrário, se nos decidirmos a
aproveitar com alegria as
contrariedades, por amor de Deus, ao
enfrentar o que é difícil e
desagradável, o que é duro e
incómodo, não nos custará exclamar
com os Apóstolos Tiago e João: 
Podemos!.

A importância da luta



Devo prevenir-vos contra uma
artimanha de que Satanás - ele
nunca tira férias! - não desdenha
servir-se para nos arrancar a paz.
Talvez em algum instante se insinue
a dúvida, a tentação de pensar que se
retrocede lamentavelmente ou de
que mal se avança; até ganha força a
convicção de que, apesar do
empenho por melhorar, se piora.
Garanto-vos que, em regra, esse juízo
pessimista só reflecte uma falsa
ilusão, um engano que convém
repelir. Costuma suceder, nesses
casos, que a alma se torna mais
atenta, a consciência mais delicada, o
amor mais exigente; ou, então,
acontece que a acção da graça
ilumina com mais intensidade e
saltam aos olhos muitos pormenores
que passariam inadvertidos na
penumbra. Seja o que for, temos de
examinar atentamente essas
inquietações, porque o Senhor, com a
sua luz, pede-nos mais humildade ou
mais generosidade. Lembrai-vos de



que a Providência de Deus nos
conduz sem pausas e não regateia o
seu auxílio - com milagres
portentosos e com milagres
pequenos - para fazer progredir os
seus filhos.

Militia est vita hominis super terram,
et sicut dies mercenarii, dies eius, a
vida do homem sobre a terra é
milícia e os seus dias decorrem com
o peso do trabalho. Ninguém escapa
a este imperativo; nem os comodistas
que põem resistência em aceitá-lo:
desertam das fileiras de Cristo e
afadigam-se noutras contendas para
satisfazerem a sua preguiça, a sua
vaidade, as suas ambições
mesquinhas; são escravos dos seus
caprichos.

Se a situação de luta é conatural à
criatura humana, procuremos
cumprir as nossas obrigações com
tenacidade, rezando e trabalhando
com boa vontade, com rectidão de



intenção, com o olhar posto no que
Deus quer. Assim ficarão saciadas as
nossas ânsias de Amor e
progrediremos no caminho para a
santidade, embora, ao terminar a
jornada, comprovemos que ainda
falta percorrer muita distância.

Renovai todas as manhãs com um 
serviam decidido - servir-te-ei,
Senhor! - o propósito de não ceder,
de não cair na preguiça ou na apatia,
de enfrentar as tarefas com mais
esperança, com mais optimismo,
persuadidos de que, se sairmos
vencidos em alguma escaramuça,
poderemos superar esse desaire com
um acto de amor sincero.

A virtude da esperança - certeza de
que Deus nos governa com a sua
providente omnipotência, de que nos
dá os meios necessários - fala-nos da
contínua bondade do Senhor para
com os homens, para contigo, para
comigo, sempre disposto a ouvir-nos,



porque jamais se cansa de escutar.
Interessam-lhe as tuas alegrias, os
teus êxitos, o teu amor e também as
tuas dificuldades, a tua dor, os teus
fracassos. Por isso, não esperes n'Ele
somente quando tropeçares por
causa da tua debilidade; dirige-te ao
teu Pai do Céu nas circunstâncias
favoráveis e nas adversas,
acolhendo-te à sua misericordiosa
protecção. E a certeza da nossa
nulidade pessoal - não é necessária
grande humildade para reconhecer
esta realidade, pois somos uma
autêntica multidão de zeros -
converter-se-á em fortaleza
irresistível, porque à esquerda do
nosso eu estará Cristo, e que cifra
incomensurável assim resulta! O
Senhor é a minha fortaleza e o meu
refúgio, quem temerei?.

Acostumai-vos a ver Deus por trás de
tudo, a saber que Ele nos aguarda
sempre, que nos contempla e nos
pede justamente que o sigamos com



lealdade, sem abandonarmos o lugar
que nos corresponde neste mundo.
Temos de caminhar com afectuosa
vigilância, com uma sincera
preocupação de lutar, para não
perder a sua divina companhia.

Esta luta de um filho de Deus não
implica tristes renúncias, obscuras
resignações, privações de alegria; é a
reacção do enamorado que,
enquanto trabalha e enquanto
descansa, enquanto se alegra e
enquanto padece, põe o seu
pensamento na pessoa amada e por
ela enfrenta gostosamente os
diferentes problemas. No nosso caso,
além disso, como Deus - insisto - não
perde batalhas, nós, com Ele,
seremos vencedores. Tenho a
experiência de que, se me ajusto
fielmente ao que quer de mim, Ele
me faz descansar em verdes prados e
me conduz a águas refrescantes.
Reconforta a minha alma e guia-me
pelo amor do seu nome. Mesmo que



atravesse um vale tenebroso, não
temo nenhum mal, porque Tu estás
comigo. A tua clava e o teu cajado são
o meu consolo.

Nas batalhas da alma, a estratégia
muitas vezes é questão de tempo, de
aplicar o remédio conveniente, com
paciência, com pertinácia. Aumentai
os actos de esperança. Recordo-vos
que sofrereis derrotas, ou que
passareis por altos e baixos - Deus
permita que sejam imperceptíveis -
na vossa vida interior, porque
ninguém está livre desses percalços.
Mas o Senhor, que é omnipotente e
misericordioso, concedeu-nos os
meios idóneos para vencer. Basta
que os empreguemos, como
comentava antes, com a resolução de
começar e recomeçar em cada
momento, se for preciso.

Recorrei semanalmente - e sempre
que o necessiteis, sem dar lugar aos
escrúpulos - ao santo Sacramento da



Penitência, ao sacramento do perdão
divino. Revestidos da graça,
caminharemos por entre os montes e
subiremos a encosta do
cumprimento do dever cristão, sem
nos determos. Utilizando estes
recursos com boa vontade e rogando
ao Senhor que nos conceda uma
esperança cada dia maior,
possuiremos a alegria contagiosa dos
que se sabem filhos de Deus: Se Deus
está connosco, quem nos poderá
derrotar? . Optimismo, portanto.
Incitados pela força da esperança,
lutaremos para apagar a mancha
viscosa que espalham os semeadores
do ódio e redescobriremos o mundo
com uma perspectiva jubilosa,
porque saiu formoso e limpo das
mãos de Deus, e restituir-lho-emos
assim belo, se aprendermos a
arrepender-nos.

Com o olhar no Céu



Cresçamos na esperança, que deste
modo nos consolidaremos na fé,
verdadeiro fundamento das coisas
que se esperam e prova das que não se
vêem . Cresçamos nesta virtude, que
é suplicar ao Senhor que aumente a
sua caridade em nós, porque só se
confia verdadeiramente no que se
ama com todas as forças. E vale a
pena amar o Senhor. Vós haveis
experimentado, como eu, que a
pessoa enamorada se entrega
confiante, com uma sintonia
maravilhosa, em que os corações
batem num mesmo querer. E que
será o Amor de Deus? Não sabeis que
Cristo morreu por cada um de nós?
Sim, por este nosso coração pobre,
pequeno, se consumou o sacrifício
redentor de Jesus.

Frequentemente, o Senhor fala-nos
do prémio que nos ganhou com a sua
Morte e Ressurreição. Vou preparar
um lugar para vós. Depois que eu
tiver ido e vos tiver preparado o lugar,



virei novamente e tomar-vos-ei
comigo para que, onde eu estou,
estejais Vós também. O Céu é a meta
do nosso caminho terreno. Jesus
Cristo precedeu-nos e ali, na
companhia da Virgem e de S. José - a
quem tanto venero - dos Anjos e dos
Santos, aguarda a nossa chegada.

Nunca faltaram os hereges - mesmo
na época apostólica - que
pretenderam arrancar a esperança
aos cristãos. Se se prega que Cristo
ressuscitou dos mortos, como dizem
alguns de entre vós que não há
ressurreição dos mortos? Pois, se não
há ressurreição dos mortos, também
Cristo não ressuscitou. E, se Cristo
não ressuscitou, é pois vã a nossa
pregação, e é também vã a nossa fé....
A divindade do nosso caminho -
Jesus, caminho, verdade e vida - é
penhor seguro de que leva à
felicidade eterna, se não nos
afastarmos d'Ele.



Como será maravilhoso quando o
nosso Pai nos disser: servo bom e fiel,
porque foste fiel nas coisas pequenas,
eu te confiarei as grandes: entra no
gozo do teu Senhor!. Esperançados!
Esse é o prodígio da alma
contemplativa. Vivemos de Fé, de
Esperança e de Amor; e a Esperança
torna-nos poderosos. Recordais-vos
de S. João? Eu vos escrevo, jovens,
porque sois valentes e a palavra de
Deus permanece em vós e vencestes o
maligno. Deus urge-nos, para a
juventude eterna da Igreja e de toda
a humanidade. Podeis transformar
em divino todo o humano, como o rei
Midas convertia em ouro tudo o que
tocava!

Nunca esqueçais que depois da
morte vos receberá o Amor. E no
amor de Deus encontrareis, além do
mais, todos os amores limpos que
tenhais tido na terra. O Senhor
dispôs que passemos esta breve
jornada da nossa existência,



trabalhando e, como o seu Unigénito,
fazendo o bem. Entretanto, temos de
estar alerta, à escuta daquelas
chamadas que Santo Inácio de
Antioquia notava na sua alma, ao
aproximar-se a hora do martírio: 
vem para junto do Pai, vem para o teu
Pai que te espera ansioso.

Peçamos a Santa Maria, Spes nostra,
que nos inflame no santo empenho
de habitarmos todos juntos na casa
do Pai. Nada nos poderá preocupar,
se decidirmos firmar o coração no
desejo da verdadeira Pátria: o Senhor
nos conduzirá com a sua graça e
impelirá a barca com bom vento
para tão claras margens.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-esperanca-
do-cristao-homilia-de-s-josemaria-

audio/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-esperanca-do-cristao-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-esperanca-do-cristao-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-esperanca-do-cristao-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-esperanca-do-cristao-homilia-de-s-josemaria-audio/

	A esperança do cristão; homilia de S. Josemaria (áudio)

