
opusdei.org

A luz da fé (3): a
criação (II): O Amor
que abraça o mundo

Depois de termos refletido
sobre os relatos da criação,
podemos perguntar-nos uma
vez mais: em que sentido é
racional falar hoje de criação?

14/08/2017

Que o amor tem um lugar central na
realidade é uma ideia bonita e
inspiradora para muitas pessoas.
Mas trata-se, talvez, frequentemente,
de uma convicção nostálgica: o



mundo, dizem, seria um lugar
melhor se todos nos guiássemos por
esse princípio. A experiência do mal,
das injustiças, da imperfeição do
mundo, parecem fazer do amor mais
um ideal a que tender do que a base
sobre a qual se levantaria o próprio
edifício da realidade. «Com efeito, o
homem moderno crê que a questão
do amor tem pouco a ver com a
verdade. O amor concebe-se hoje
como uma experiência que pertence
ao mundo dos sentimentos volúveis e
não à verdade»[1].

Por contraste, a fé cristã reconhece
na origem do universo um Amor
pessoal e infinitamente criativo, que
chegou ao ponto de entrar como um
mais na Sua criação, para a salvar.
«Com amor eterno te amei; por isso
prolonguei a Minha misericórdia
para contigo» (Jr 31, 3). Muitas
pessoas que trabalham com
entusiasmo por melhorar o mundo
reconhecem a grandeza desta visão



da realidade, mas não podem deixar
de ver a ideia de um ser pessoal e
eterno – um ser que precede o
mundo – como algo que, afinal de
contas, responde a um modo de
pensar «mítico e contrário ao
sistema»[2]: algo alheio ao
entrelaçado racional que podemos
compartilhar, na medida em que se
baseia na nossa experiência comum
do mundo. Depois de termos
refletido sobre os relatos da criação
no Génesis, podemos perguntar-nos
agora, uma vez mais: em que sentido
é racional falar hoje de criação?

Onde está Deus?

É frequente ouvir, mesmo entre
pessoas com fé, a consideração de
que, enquanto a ciência baseia as
suas afirmações em provas seguras, a
ideia de Deus basear-se-ia em
tradições ou suposições não
verificáveis. À primeira vista, parece
difícil objetar algo a esta ideia. No



entanto, se se tiver em conta que
«provas seguras» significa aqui
«evidências empíricas», compreende-
se que essa segurança tem um
alcance limitado pela própria
ciência, que deliberadamente se
concentra nos aspetos empíricos e
mensuráveis da realidade. Esta
decisão estratégica permitiu à ciência
crescer exponencialmente, mas
implica também que o seu estudo
não pode abarcar todo o espetro da
realidade, ou não pode ao menos
descartar que este espetro seja mais
amplo. Por outro lado, como toda a
disciplina – e isto inclui também a
teologia – a ciência experimental tem
pressupostos que ela própria não
pode demonstrar. Um deles é a 
existência da realidade que estuda,
que requere necessariamente uma
reflexão racional de outro tipo.
Entende-se assim que a revelação
cristã não venha a questionar o
método da ciência nem os seus
evidentes êxitos: na realidade,



precede-o e abre-lhe horizontes mais
amplos.

Certamente, o modo peculiar como
Deus se faz presente no mundo pode
fazê-Lo aparecer por vezes como um
grande ausente. Escrevia Santo
Agostinho: «Nada há mais oculto e
nada mais presente do que Ele;
dificilmente se encontra onde está e
mais dificilmente onde não está»[3].
Este paradoxo, esta encruzilhada de
sim e não, que parece indicar um
curto-circuito, fala pelo contrário da
necessidade de abrir a racionalidade
a outro nível[4]. Deus não é uma
realidade como outras neste mundo,
nem intervém necessariamente nos
processos naturais de modos
empiricamente verificáveis. Deus
atua num nível muito mais profundo,
mantendo o ser próprio de todas as
coisas, fazendo com que as coisas 
sejam. Ao falar d’Ele, mesmo para
negar a sua existência, a linguagem
vai sempre para além do marco de



rigor próprio da ciência
experimental, e enxerta-se numa
linguagem diferente, que a própria
ciência pressupõe, e que tem
também um rigor próprio: a
linguagem filosófica ou metafísica.
Por isso, o deus a quem se quereria
obrigar a revelar-se através de
instrumentos de observação
científica, não seria o verdadeiro
Deus, mas uma sua caricatura. E o
verdadeiro Deus não vem interferir
na ciência, porque se situa num nível
de realidade anterior à própria
ciência. Deus não cabe nas leis da
física, porque são antes as leis da
física que «cabem» n’Ele[5].

O contributo da ciência foi
determinante para que o homem
tomasse consciência da imensidade
do universo, da sua evolução
dinâmica; para compreender as suas
leis, bem como a trajetória evolutiva,
que forma uma espécie de pré-
história biológica do aparecimento



do homo sapiens sobre a terra. No
entanto, a ciência não pode explicar
até ao fim a origem do universo,
porque esse evento não liga dois
«estados» da mesma realidade.
Explicar a «lei» com que se passou do
nada para a primeira forma
embrionária do universo está para
além das possibilidades da ciência,
porque o nada escapa a qualquer
representação científica. Toda a
teoria cosmológica assume uma
estrutura espacio-temporal como
ponto de partida; e o nada em
sentido radical, quer dizer, o não-ser,
cai sempre fora desta estrutura: o
limiar que separa o ser e o nada é
metafísico[6]. Entende-se, por isso,
que o diálogo entre a ciência e a
teologia não seja só desejável mas
necessário, e que requeira a
mediação da filosofia, mais do que
como um árbitro para pôr paz entre
partes em litígio, como um
interlocutor capaz de compreender o



alcance e as possibilidades de ambas
as disciplinas.

No coração do real

Mesmo aproximando-se até à própria
origem do universo, pois, a ciência
fica sempre deste lado da realidade,
dentro do ser. São muitos os
cientistas que, ao identificar esse
umbral, se apercebem da
necessidade de empreender uma
reflexão filosófica, a partir da qual é
possível chegar a compreender a
necessidade de um Criador na
origem do universo. «É, sem dúvida,
um grande livro da própria beleza da
criação. Contempla, olha, lê a sua
parte superior e a sua parte inferior.
Deus não fez letras de tinta,
mediante as quais pudesses conhecê-
l'O: pôs diante dos teus olhos essas
mesmas coisas que fez. Porque
procuras uma voz mais potente? A ti
clamam o céu e a terra: “Deus fez-
me”»[7].



No entanto, a própria filosofia
depara-se também com perguntas
limite: Porquê o ser e não antes o
nada? Porque existo? Neste sentido, a
fé cristã vem contribuir com «uma
imagem de Deus nova, mais elevada
do que nunca a razão filosófica
pudesse formular e pensar. Mas a fé
também não contradiz a doutrina
filosófica de Deus; (…) a fé cristã em
Deus aceita em si a doutrina
filosófica de Deus e consuma-a»[8].
Perante a pergunta acerca do
porquê, do sentido último da
existência – pergunta que nalgum
momento da vida se torna decisiva
para todos – faz-se silêncio. Levanta-
se, então, a fé cristã e responde
serenamente: Deus estava aí antes do
mundo, pensou nele e criou-o com
amor.

Esta simples afirmação produz, na
realidade, o contrário do que por
vezes se atribui à noção de criação:
desmitifica o universo. A



compreensão do mundo como
criação de Deus é «a “Iluminação”
decisiva da história (…), a rutura com
os temores que tinham reprimido os
homens. Significa a libertação do
universo pela razão, o
reconhecimento da sua
racionalidade e da sua liberdade»[9].
Embora a ciência seja capaz de ler
uma parte importante da lógica
interna da natureza, uma ciência
sem Deus não libertaria o mundo dos
mitos, porque inevitavelmente
ficariam sempre fissuras a preencher
com outras explicações[10]. Não é
possível, pela autolimitação da
ciência ao empírico, que ela própria
cubra algum dia todas essas fissuras;
e o homem tão pouco vai deixar de se
perguntar por elas, porque o próprio
facto de o fazer – como, de resto, o
próprio exercício da ciência – mostra
que transcende a ordem do empírico.
O espírito humano, que se manifesta,
entre outras coisas, no facto de que
cada um de nós percebe a sua



identidade face ao mundo, no facto
de que nos perguntemos por essas
fissuras, e, mesmo que alguém possa
considerar estúpido, perguntar-se
por elas… tudo isso põe de manifesto,
inclusivamente uma reflexão
meramente filosófica, que nós
mesmos – embora sendo um
microcosmos, que compartilha com o
universo os seus próprios elementos
– somos algo mais do que simples 
mundo.

A liberdade pessoal e a
autoconsciência, pelas quais nos
percebemos distintos do mundo, são
por isso também grandes frestas
através das quais o homem pode
assomar à transcendência: falam do
Deus pessoal que é ainda mais
radicalmente distinto do mundo, e
que o cria livremente. E vice-versa,
no reconhecimento de que a
realidade tem a sua origem nessa
Liberdade criadora joga-se o próprio
reconhecimento da liberdade



humana e, portanto, da dignidade de
cada pessoa[11]. Este é um dos
sentidos fundamentais em que o 
Génesis diz que «Deus criou o homem
à Sua imagem» (Gn 1, 27): nós
próprios somos um espelho no qual
se pode entrever Deus. Por isso o
Beato John Henry Newman
identificava na consciência o «nosso
grande mestre interior de
religião»[12], um «princípio de
conexão entre a criatura e o
criador»[13].

A fé na criação, pois, não vem
acrescentar de fora o «mundo do
espírito» ao mundo material: antes
afirma decididamente que Deus
abraça o universo material inteiro. A
intuição poética de Dante expressou-
o de modo imortal: «Deus é o amor
que move o sol e as demais
estrelas»[14]. Neste coração do real
está Deus, e Deus quer o mundo, e
cada um: «aberta a Sua mão com a
chave do amor, surgiram as



criaturas»[15]. Tem grande
profundidade teológica, nesse
sentido, um pensamento recorrente
em São Josemaria; à hora de atuar,
costumava dizer, esta é «a razão mais
sobrenatural: porque nos dá na real
gana»[16]. A liberdade e o amor, como
a racionalidade do mundo, falam de
Deus. Por isso, se Santo Agostinho
reconhecia Deus no livro da
natureza, encontrava-O também na
intimidade da sua alma: «eis que Tu
estavas dentro de mim e eu fora, e
fora andava-Te eu a procurar (…),
chamaste e clamaste, e quebraste a
minha surdez; brilhaste e
resplandeceste, e afugentaste a
minha cegueira»[17].

O milagre do mundo

A realidade dos milagres responde a
esta mesma prioridade a respeito do
mundo da liberdade, o amor e a
sabedoria de Deus. Com o seu
peculiar estilo paradoxal, dizia



Chesterton: «Se um homem crê na
inalterabilidade das leis da natureza,
não pode crer em nenhum milagre
de nenhuma época. Se um homem
crê numa vontade anterior às leis,
pode crer em qualquer milagre de
qualquer época»[18]. Os três
evangelhos sinópticos falam de um
leproso que se aproxima de Jesus,
pedindo-lhe a cura. Jesus responde:
«Quero, fica limpo» (Mt 8, 3). Deus
cura aquele homem porque quer, do
mesmo modo que criou o mundo e
criou cada um, porque quer, por
amor. Comentando o relato de outro
milagre, a cura de um cego,
observava Bento XVI: «Não é
casualidade que o comentário
conclusivo das pessoas depois do
milagre recorde a valorização da
criação no começo do Génesis: “Fez
tudo bem” (Mc 7, 37). Na ação
curativa de Jesus entra claramente a
oração, com o Seu olhar para o Céu.
A força que curou o surdo-mudo foi
provocada certamente pela



compaixão para com ele, mas
provém do facto de que recorre ao
Pai. Entrecruzam-se estas duas
relações: a relação humana de
compaixão para com o homem, que
entra na relação com Deus, e assim
se converte em cura»[19].

Os milagres, pois, não são exceções
que põem em causa a solidez e a
racionalidade do mundo, mas que
apontam para a própria raiz dessa
solidez: põem de manifesto o
verdadeiro milagre, que é a própria
existência do universo e da vida; o
verdadeiro milagre – miraculum, algo
diante do qual só cabe admirar-se – é
a criação de Deus. A abertura da
razão a este início dos inícios não só
torna os milagres razoáveis, mas
também torna razoável, sobretudo, o
próprio mundo. «A uniformidade e a
generalidade das leis naturais (…)
levam a pensar que a natureza se
basta a si própria. E, no entanto, não
há solução de continuidade entre a



criação e o acontecimento mais
habitual e banal. O milagre intervém
para nos convencer disso»[20].

Diz-se às vezes que «vivemos por
milagre», para referir-se aos modos
surpreendentes como se resolvem
certos problemas ou perigos. Na
realidade, a expressão recolhe uma
verdade radical: cada instante da
nossa vida corrente se desenvolve no
meio do milagre de um mundo que
existe por amor. «Cada um de nós,
cada homem e cada mulher, é um
milagre de Deus, é querido por Ele e
é conhecido pessoalmente por
Ele»[21]. Como dizia São Paulo aos que
o escutavam no Areópago de Atenas,
«n’Ele vivemos, nos movemos e
existimos» (At 17, 28). Por isso, «para
a tradição judaico-cristã, dizer
“criação” é mais do que dizer
natureza, porque tem que ver com
um projeto do amor de Deus onde
cada criatura tem um determinado
valor e significado»[22].



* * *

«Dou-Te graças porque me fizeste
como um prodígio» (Sl 139, 14): a fé
na criação cifra-se numa atitude
profunda de agradecimento. Apesar
da dor e do mal presentes no mundo,
a realidade inteira – e em especial a
própria existência e a dos que nos
rodeiam – aparece como uma
promessa de felicidade: «Todos os
sedentos, vinde às águas! E os que
não tendes dinheiro, vinde! (…)
Comprai, sem dinheiro e sem nada
em troca, vinho e leite» (Is 55, 1). O
homem sabe-se inerme – porque
realmente o é – mas destinatário de
uma generosidade infinita que o
chama a viver, e a viver para
sempre. Santo Ireneu sintetizou-o
numa máxima célebre: «A glória de
Deus é o homem vivo, e a vida do
homem é a visão de Deus»[23]. Com
este olhar, a vida não é uma simples
luta pelo êxito ou pela sobrevivência,
nem sequer nas condições mais



extremas: é espaço para o
agradecimento, para a adoração, em
que o homem encontra o seu
verdadeiro descanso[24]. «Que
maravilhosa certeza é que a vida de
cada pessoa não se perde num
desesperante caos, num mundo
regido pela pura casualidade ou por
ciclos que se repetem sem sentido! O
Criador pode dizer a cada um de nós:
“Antes que te formasses no seio de
tua mãe, Eu te conhecia” (Jr 1, 5).
Fomos concebidos no coração de
Deus, e por isso “cada um de nós é o
fruto de um pensamento de Deus.
Cada um de nós é querido, cada um é
amado, cada um é necessário”»[25].

Leituras para aprofundar

Catecismo da Igreja Católica, n.
279-324.



Francisco, Enc. Laudato si’, capítulo
II, “O evangelho da criação” (nn.
62-100)

Bento XVI, Audiência, 6-II-2013; 
Audiência, 9-XI-2005

– Homilia na Vigília Pascal, 23-
IV-2011; Homilia na Vigília Pascal, 7-
IV-2012.

– Mensagem ao Meeting de Rimini,
10-VIII-2012.

– Discurso à Pontifícia Academia das
Ciências, 31-X-2008.

– Discurso na Universidade de
Ratisbona, 12-IX-2006.

São João Paulo II, Catequese sobre a
criação, 8-I-1986 – 23-IV-1986.

São João Paulo II, Memória e
identidade, Bertrand Editora, Lisboa
2005

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://opusdei.org/%E2%80%93%09http:/w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130206.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html


Artigas, M.; Turbón, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofía y religión,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G. K. São Tomás de
Aquino (On Saint Thomas Aquinas).

Guardini, R. O princípio das coisas:
Meditações sobre os três primeiros
capítulos do Génesis, publicado em 
Meditaciones Teológicas, Cristiandad,
Madrid, 1965, 13-113. (Der Anfang der
Dinge [Meditationen über Genesis,
Kapitel 1-3]).

– “El ojo y el conocimiento religioso”,
em Los sentidos y el conocimiento
religioso, Cristiandad, Madrid, 1965,
21-48. (“Das Auge und die religiöse
Erkenntnis”).

– La aceptación de sí mismo. Lumen,
Buenos Aires 2016; Cristiandad,
Madrid 1962 (Die Annahme seiner
selbst).



Kehl, M. La creación, Sal Terrae,
Bilbao 2011 (Schöpfung: Warum es
uns gibt).

Marmelada, C.; Palafox, E.; Llano, A. 
En busca de nuestros orígenes.
Biología y trascendencia del hombre a
la luz de los últimos descubrimientos,
Rialp, Madrid 2017.

Maspero, G.; O’Callaghan, P. Creatore
perché Padre. Introduzione
all’ontologia del dono, Cantagalli,
Siena 2012.

Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, em Tanzella-
Nitti, G. y Strumia, A. (eds.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

Ratzinger, J. Progetto di Dio.
Meditazioni sulla creazione e la
Chiesa, Marcianum Press, Veneza
2012 (Gottes Projekt. Nachdenken
über Schöpfung und Kirche).

https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology


– Creación y pecado, Eunsa,
Pamplona 2005 = En el principio creó
Dios [incluye la conferencia 
Consecuencias de la fe en la creación],
Edicep, Valência 2008 (Im Anfang
schuf Gott. Vier Münchener
Fastenpredigten über Schöpfung und
Fall. Konsequenzen des
Schöpfungsglaubens).

– Deus e o mundo, Edições Tenacitas,
Coimbra 2006

Sanz, S. A criação, em 
www.opusdei.org

Tanzella-Nitti, G. Creation, em
Tanzella-Nitti, G. y Strumia, A. (eds.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

[1] Francisco, Lumen Fidei, n. 27.

https://opusdei.org/
https://inters.org/creation
https://www.inters.org/


[2] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[3] Santo Agostinho, De quantitate
animae, 34, 77.

[4] É neste sentido que Bento XVI
falou «da valentia para abrir-se à
amplidão da razão» (Discurso na
Universidade de Regensburg, 12-
IX-2006).

[5] «Albert Einstein disse que nas leis
da natureza “se revela uma razão tão
superior que toda a racionalidade do
pensamento e dos ordenamentos
humanos é, em comparação, um
reflexo absolutamente
insignificante” (…). Um primeiro
caminho, portanto, que conduz à
descoberta de Deus é contemplar a
criação com olhos atentos» (Bento
XVI, Audiência, 14-XI-2012).

[6] Nesse sentido, explica São Tomás
de Aquino que para retirar o ser do
nada é necessária uma «potência



infinita» (cfr. Summa Theologica I, q.
45, 5, ad 3): uma capacidade que não
pode ser comunicada a nenhuma
criatura, precisamente porque –
como podemos perceber na nossa
própria existência – as criaturas são
contingentes, quer dizer, poderiam
não ter sido nunca (Summa
Theologica I, q. 104, 1)

[7] Santo Agostinho, Sermão 68, 6.

[8] J. Ratzinger, El Dios de la fe y el
Dios de los filósofos, Encontro,
Barcelona 2007, 13.

[9] J. Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 2005, 37.

[10] São muitos os cientistas que
assim o entendem; basta mencionar
Einstein, que, a partir de uma ideia
peculiar de Deus chegou a dizer que
«a ciência sem a religião está coxa; a
religião sem a ciência é
cega» (Pensieri, idee, opinioni
[1934-1950], Newton Compton, Roma



1996, p. 29); e a Georges Lemaître,
sacerdote e físico, que pôs as bases
do que mais adiante se chamaria, ao
princípio com ironia, e depois mais
seriamente, o Big Bang.

[11] cf. J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
25-26: «Se, partindo da realidade, a
personalidade não é possível ou não
existe, tão pouco pode existir em
nenhum outro sítio. A liberdade ou é
possível partindo do fundamento da
realidade ou então não existe».

[12] Beato John Henry Newman, An
Essay in Aid of a Grammar of Assent,
Longmans Green and Co, Londres
1903, 389.

[13] Ibid., n. 117.

[14] «L’amor che move il sole e l’altre
stelle» (Dante, Commedia. Paradiso,
XXXIII, 145).

[15] São Tomás de Aquino, 
Commentum in secundum librum



Sententiarum, Prologus (citado em 
Catecismo da Igreja Católica, 293).

[16] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 184.

[17] Santo Agostinho, Confissões, X,
27, 38.

[18] G. K. Chesterton, Orthodoxy,
New York, Dover 2012, 67.

[19] Bento XVI, Audiência geral, 14-
XII-2011.

[20] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, 176-177.

[21] Bento XVI, Audiência geral, 23-
V-2012.

[22] Francisco, Laudato si’, n. 76.

[23] Santo Ireneu, Adversus haereses,
4, 20, 7 (citado em Catecismo da
Igreja Católica, 294).



[24] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 347. Criação, milagre, adoração,
agradecimento… Não é casual que
estes motivos convirjam no mistério
eucarístico: «A Eucaristia une o Céu e
a terra, abraça e penetra tudo o
criado. O mundo que saiu das mãos
de Deus regressa a Ele em feliz e
plena adoração» (Francisco, Laudato
si’, 236).

[25] Francisco, Laudato si’, 65; cf.
Bento XVI, Homilia no solene início
do ministério petrino (24-IV-2005).

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-2/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-2/

	A luz da fé (3): a criação (II): O Amor que abraça o mundo

