opusdei.org

Aluz da fé (3): a
criacao (II): O Amor
que abraca o mundo

Depois de termos refletido
sobre os relatos da criacdo,
podemos perguntar-nos uma
vez mais: em que sentido €
racional falar hoje de criagao?

14/08/2017

Que o0 amor tem um lugar central na
realidade € uma ideia bonita e
inspiradora para muitas pessoas.
Mas trata-se, talvez, frequentemente,
de uma convic¢ao nostalgica: o



mundo, dizem, seria um lugar
melhor se todos nos guidssemos por
esse principio. A experiéncia do mal,
das injusticas, da imperfeicdo do
mundo, parecem fazer do amor mais
um ideal a que tender do que a base
sobre a qual se levantaria o proprio
edificio da realidade. «Com efeito, o
homem moderno cré que a questao
do amor tem pouco a ver com a
verdade. O amor concebe-se hoje
como uma experiéncia que pertence
ao mundo dos sentimentos voluveis e
néo a verdade»™,

Por contraste, a fé cristd reconhece
na origem do universo um Amor
pessoal e infinitamente criativo, que
chegou ao ponto de entrar como um
mais na Sua criacdo, para a salvar.
«Com amor eterno te amei; por isso
prolonguei a Minha misericordia
para contigo» (Jr 31, 3). Muitas
pessoas que trabalham com
entusiasmo por melhorar o mundo
reconhecem a grandeza desta visdo



da realidade, mas nao podem deixar
de ver a ideia de um ser pessoal e
eterno — um ser que precede o
mundo - como algo que, afinal de
contas, responde a um modo de
pensar «mitico e contrario ao
sistema»"': algo alheio ao
entrelacado racional que podemos
compartilhar, na medida em que se
baseia na nossa experiéncia comum
do mundo. Depois de termos
refletido sobre os relatos da criagdo
no Génesis, podemos perguntar-nos
agora, uma vez mais: em que sentido
é racional falar hoje de criacdo?

Onde esta Deus?

E frequente ouvir, mesmo entre
pessoas com fé, a consideracdo de
que, enquanto a ciéncia baseia as
suas afirmacdes em provas seguras, a
ideia de Deus basear-se-ia em
tradicdes ou suposicdes ndo
verificaveis. A primeira vista, parece
dificil objetar algo a esta ideia. No



entanto, se se tiver em conta que
«provas seguras» significa aqui
«evidéncias empiricas», compreende-
se que essa seguranca tem um
alcance limitado pela propria
ciéncia, que deliberadamente se
concentra nos aspetos empiricos e
mensuraveis da realidade. Esta
decisdo estratégica permitiu a ciéncia
crescer exponencialmente, mas
implica também que o seu estudo
ndo pode abarcar todo o espetro da
realidade, ou ndo pode ao menos
descartar que este espetro seja mais
amplo. Por outro lado, como toda a
disciplina - e isto inclui também a
teologia — a ciéncia experimental tem
pressupostos que ela propria ndo
pode demonstrar. Um deles é a
existéncia da realidade que estuda,
que requere necessariamente uma
reflexdo racional de outro tipo.
Entende-se assim que a revelacao
cristd ndo venha a questionar o
método da ciéncia nem o0s seus
evidentes éxitos: na realidade,



precede-o e abre-lhe horizontes mais
amplos.

Certamente, o modo peculiar como
Deus se faz presente no mundo pode
fazé-Lo aparecer por vezes como um
grande ausente. Escrevia Santo
Agostinho: «Nada ha mais oculto e
nada mais presente do que Ele;
dificilmente se encontra onde esta e
mais dificilmente onde néo esté»",
Este paradoxo, esta encruzilhada de
sim e ndo, que parece indicar um
curto-circuito, fala pelo contrario da
necessidade de abrir a racionalidade
a outro nivel™. Deus néo é uma
realidade como outras neste mundo,
nem intervém necessariamente nos
processos naturais de modos
empiricamente verificaveis. Deus
atua num nivel muito mais profundo,
mantendo o ser proprio de todas as
coisas, fazendo com que as coisas
sejam. Ao falar d’Ele, mesmo para
negar a sua existéncia, a linguagem
vai sempre para além do marco de



rigor proprio da ciéncia
experimental, e enxerta-se numa
linguagem diferente, que a propria
ciéncia pressupde, e que tem
também um rigor proprio: a
linguagem filosofica ou metafisica.
Por isso, o deus a quem se quereria
obrigar a revelar-se através de
instrumentos de observacao
cientifica, ndo seria o verdadeiro
Deus, mas uma sua caricatura. E o
verdadeiro Deus ndo vem interferir
na ciéncia, porque se situa num nivel
de realidade anterior a propria
ciéncia. Deus ndo cabe nas leis da
fisica, porque sdo antes as leis da
fisica que «cabem» n’Ele®,

O contributo da ciéncia foi
determinante para que o homem
tomasse consciéncia da imensidade
do universo, da sua evolucao
dindmica; para compreender as suas
leis, bem como a trajetoria evolutiva,
que forma uma espécie de pré-
histdria bioldgica do aparecimento



do homo sapiens sobre a terra. No
entanto, a ciéncia ndo pode explicar
até ao fim a origem do universo,
porque esse evento nao liga dois
«estados» da mesma realidade.
Explicar a «lei» com que se passou do
nada para a primeira forma
embriondria do universo esta para
além das possibilidades da ciéncia,
porque o nada escapa a qualquer
representacdo cientifica. Toda a
teoria cosmoldgica assume uma
estrutura espacio-temporal como
ponto de partida; e o nada em
sentido radical, quer dizer, o ndo-ser,
cai sempre fora desta estrutura: o
limiar que separa o ser e o nada é
metafisico®. Entende-se, por isso,
que o dialogo entre a ciéncia e a
teologia ndo seja so desejavel mas
necessario, e que requeira a
mediacdo da filosofia, mais do que
como um arbitro para por paz entre
partes em litigio, como um
interlocutor capaz de compreender o



alcance e as possibilidades de ambas
as disciplinas.

No coracao do real

Mesmo aproximando-se até a propria
origem do universo, pois, a ciéncia
fica sempre deste lado da realidade,
dentro do ser. Sdo muitos os
cientistas que, ao identificar esse
umbral, se apercebem da
necessidade de empreender uma
reflexdo filoséfica, a partir da qual €
possivel chegar a compreender a
necessidade de um Criador na
origem do universo. «E, sem duvida,
um grande livro da propria beleza da
criacdo. Contempla, olha, 1é a sua
parte superior e a sua parte inferior.
Deus nao fez letras de tinta,
mediante as quais pudesses conhecé-
1'0: pos diante dos teus olhos essas
mesmas coisas que fez. Porque
procuras uma voz mais potente? A ti
clamam o céu e a terra: “Deus fez-

me”»[ﬂ.



No entanto, a propria filosofia
depara-se também com perguntas
limite: Porqué o ser e ndo antes o
nada? Porque existo? Neste sentido, a
fé cristd vem contribuir com «uma
imagem de Deus nova, mais elevada
do que nunca a razdao filosofica
pudesse formular e pensar. Mas a fé
também ndo contradiz a doutrina
filosofica de Deus; (...) a fé cristd em
Deus aceita em si a doutrina
filos6fica de Deus e consuma-a»'®.
Perante a pergunta acerca do
porqué, do sentido ultimo da
existéncia — pergunta que nalgum
momento da vida se torna decisiva
para todos - faz-se siléncio. Levanta-
se, entdo, a fé cristd e responde
serenamente: Deus estava ai antes do
mundo, pensou nele e criou-o com
amor.

Esta simples afirmacdo produz, na
realidade, o contrario do que por
vezes se atribui a nogdo de criagao:
desmitifica o universo. A



compreensdo do mundo como
criagdo de Deus é «a “Iluminacdo”
decisiva da historia (...), a rutura com
os temores que tinham reprimido os
homens. Significa a libertagdo do
universo pela razéo, o
reconhecimento da sua
racionalidade e da sua liberdade»"".
Embora a ciéncia seja capaz de ler
uma parte importante da l6gica
interna da natureza, uma ciéncia
sem Deus ndo libertaria o mundo dos
mitos, porque inevitavelmente
ficariam sempre fissuras a preencher
com outras explicacdes"”. Ndo é
possivel, pela autolimitacdo da
ciéncia ao empirico, que ela propria
cubra algum dia todas essas fissuras;
e 0 homem tdo pouco vai deixar de se
perguntar por elas, porque o proprio
facto de o fazer — como, de resto, o
proprio exercicio da ciéncia — mostra
que transcende a ordem do empirico.
O espirito humano, que se manifesta,
entre outras coisas, no facto de que
cada um de nos percebe a sua



identidade face ao mundo, no facto
de que nos perguntemos por essas
fissuras, e, mesmo que alguém possa
considerar estupido, perguntar-se
por elas... tudo isso pde de manifesto,
inclusivamente uma reflexao
meramente filosofica, que nos
mesmos — embora sendo um
microcosmos, que compartilha com o
universo 0s seus proprios elementos
—somos algo mais do que simples
mundo.

A liberdade pessoal e a
autoconsciéncia, pelas quais nos
percebemos distintos do mundo, sdo
por isso também grandes frestas
através das quais o homem pode
assomar a transcendéncia: falam do
Deus pessoal que é ainda mais
radicalmente distinto do mundo, e
que o cria livremente. E vice-versa,
no reconhecimento de que a
realidade tem a sua origem nessa
Liberdade criadora joga-se o proprio
reconhecimento da liberdade



humana e, portanto, da dignidade de
cada pessoa"". Este é um dos
sentidos fundamentais em que o
Génesis diz que «Deus criou o homem
a Sua imagem» (Gn 1, 27): nos
proprios somos um espelho no qual
se pode entrever Deus. Por isso o
Beato John Henry Newman
identificava na consciéncia o «nosso
grande mestre interior de
religiio»"”, um «principio de
conexao entre a criatura e o
criador»™.

A fé na criacdo, pois, ndo vem
acrescentar de fora o «mundo do
espirito» ao mundo material: antes
afirma decididamente que Deus
abraca o universo material inteiro. A
intuicdo poética de Dante expressou-
0 de modo imortal: «Deus é o amor
que move o sol e as demais
estrelas»'*. Neste coragio do real
estd Deus, e Deus quer o mundo, e
cada um: «aberta a Sua mao com a
chave do amor, surgiram as



criaturas»™. Tem grande
profundidade teoldgica, nesse
sentido, um pensamento recorrente
em Sdo Josemaria; a hora de atuar,
costumava dizer, esta € «a razdo mais
sobrenatural: porque nos da na real
gana»"®. A liberdade e o amor, como
a racionalidade do mundo, falam de
Deus. Por isso, se Santo Agostinho
reconhecia Deus no livro da
natureza, encontrava-O também na
intimidade da sua alma: «eis que Tu
estavas dentro de mim e eu fora, e
fora andava-Te eu a procurar (...),
chamaste e clamaste, e quebraste a
minha surdez; brilhaste e
resplandeceste, e afugentaste a
minha cegueira»”.

O milagre do mundo

A realidade dos milagres responde a
esta mesma prioridade a respeito do
mundo da liberdade, o amor e a
sabedoria de Deus. Com 0 seu
peculiar estilo paradoxal, dizia



Chesterton: «Se um homem cré na
inalterabilidade das leis da natureza,
ndo pode crer em nenhum milagre
de nenhuma época. Se um homem
cré numa vontade anterior as leis,
pode crer em qualquer milagre de
qualquer época»™®. Os trés
evangelhos sindpticos falam de um
leproso que se aproxima de Jesus,
pedindo-lhe a cura. Jesus responde:
«Quero, fica limpo» (Mt 8, 3). Deus
cura aquele homem porque quer, do
mesmo modo que criou o mundo e
criou cada um, porque quer, por
amor. Comentando o relato de outro
milagre, a cura de um cego,
observava Bento XVI: «Nao é
casualidade que o comentario
conclusivo das pessoas depois do
milagre recorde a valorizacdo da
criacdo no comeco do Génesis: “Fez
tudo bem” (Mc 7, 37). Na acdo
curativa de Jesus entra claramente a
oracdo, com o Seu olhar para o Céu.
A forca que curou o surdo-mudo foi
provocada certamente pela



compaixdo para com ele, mas
provém do facto de que recorre ao
Pai. Entrecruzam-se estas duas
relacOes: a relacdo humana de
compaixdo para com o homem, que
entra na relacdo com Deus, e assim
se converte em cura»"?,

Os milagres, pois, ndo sdo excecoes
que pdem em causa a solidez e a
racionalidade do mundo, mas que
apontam para a propria raiz dessa
solidez: pdem de manifesto o
verdadeiro milagre, que €é a propria
existéncia do universo e da vida; o
verdadeiro milagre — miraculum, algo
diante do qual so cabe admirar-se — é
a criacdo de Deus. A abertura da
razao a este inicio dos inicios ndo so
torna os milagres razoaveis, mas
também torna razodavel, sobretudo, o
proprio mundo. «A uniformidade e a
generalidade das leis naturais (...)
levam a pensar que a natureza se
basta a si propria. E, no entanto, ndo
ha solucdo de continuidade entre a



criacdo e o acontecimento mais
habitual e banal. O milagre intervém
para nos convencer disso»"".

Diz-se as vezes que «vivemos por
milagre», para referir-se aos modos
surpreendentes como se resolvem
certos problemas ou perigos. Na
realidade, a expressdo recolhe uma
verdade radical: cada instante da
nossa vida corrente se desenvolve no
meio do milagre de um mundo que
existe por amor. «Cada um de nos,
cada homem e cada mulher, é um
milagre de Deus, é querido por Ele e
é conhecido pessoalmente por
Ele»™. Como dizia Sao Paulo aos que
0 escutavam no Areopago de Atenas,
«n’Ele vivemos, nos movemos e
existimos» (At 17, 28). Por isso, «para
a tradigdo judaico-crista, dizer
“criacdo” é mais do que dizer
natureza, porque tem que ver com
um projeto do amor de Deus onde
cada criatura tem um determinado
valor e significado»"*.



kK 3k

«Dou-Te gracas porque me fizeste
como um prodigio» (S1 139, 14): a fé
na criacdo cifra-se numa atitude
profunda de agradecimento. Apesar
da dor e do mal presentes no mundo,
a realidade inteira — e em especial a
propria existéncia e a dos que nos
rodeiam — aparece como uma
promessa de felicidade: «Todos os
sedentos, vinde as aguas! E os que
nao tendes dinheiro, vinde! (...)
Comprai, sem dinheiro e sem nada
em troca, vinho e leite» (Is 55, 1). O
homem sabe-se inerme — porque
realmente o é — mas destinatario de
uma generosidade infinita que o
chama a viver, e a viver para
sempre. Santo Ireneu sintetizou-o
numa maxima célebre: «A gloria de
Deus é o homem vivo, e a vida do
homem ¢ a visdo de Deus»”*. Com
este olhar, a vida ndo é uma simples
luta pelo éxito ou pela sobrevivéncia,
nem sequer nas condi¢des mais



extremas: é espaco para o
agradecimento, para a adoracgao, em
que o homem encontra o seu
verdadeiro descanso™. «Que
maravilhosa certeza é que a vida de
cada pessoa ndo se perde num
desesperante caos, num mundo
regido pela pura casualidade ou por
ciclos que se repetem sem sentido! O
Criador pode dizer a cada um de nos:
“Antes que te formasses no seio de
tua mae, Eu te conhecia” (Jr 1, 5).
Fomos concebidos no coracao de
Deus, e por isso “cada um de nos € o
fruto de um pensamento de Deus.
Cada um de nos é querido, cada um €
amado, cada um é necessario”»"",

Leituras para aprofundar

Catecismo da Igreja Catdlica, n.
279-324.



Francisco, Enc. Laudato si’, capitulo
I, “O evangelho da criacdo” (nn.
62-100)

Bento XVI, Audiéncia, 6-1I-2013;
Audiéncia, 9-XI-2005

— Homilia na Vigilia Pascal, 23-
IV-2011; Homilia na Vigilia Pascal, 7-
IV-2012.

— Mensagem ao Meeting de Rimini,
10-VIII-2012.

— Discurso a Pontificia Academia das
Ciéncias, 31-X-2008.

— Discurso na Universidade de
Ratisbona, 12-1X-2006.

Sao Jodo Paulo II, Catequese sobre a
criacdo, 8-1-1986 — 23-1V-1986.

Sao Jodo Paulo II, Memoria e
identidade, Bertrand Editora, Lisboa
2005



https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://opusdei.org/%E2%80%93%09http:/w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130206.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html

Artigas, M.; Turbon, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofia y religion,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G. K. Sdo Tomds de
Aquino (On Saint Thomas Aquinas).

Guardini, R. O principio das coisas:
Meditacdes sobre o0s trés primeiros
capitulos do Génesis, publicado em
Meditaciones Teologicas, Cristiandad,
Madrid, 1965, 13-113. (Der Anfang der
Dinge [Meditationen iiber Genesis,
Kapitel 1-3]).

- “El 0jo y el conocimiento religioso”,
em Los sentidos y el conocimiento
religioso, Cristiandad, Madrid, 1965,
21-48. (“Das Auge und die religiose
Erkenntnis”).

— La aceptacion de st mismo. Lumen,
Buenos Aires 2016; Cristiandad,
Madrid 1962 (Die Annahme seiner
selbst).



Kehl, M. La creacion, Sal Terrae,
Bilbao 2011 (Schopfung: Warum es
uns gibt).

Marmelada, C.; Palafox, E.; Llano, A.
En busca de nuestros origenes.
Biologia y trascendencia del hombre a
la luz de los ultimos descubrimientos,
Rialp, Madrid 2017.

Maspero, G.; O’Callaghan, P. Creatore
perché Padre. Introduzione
allontologia del dono, Cantagalli,
Siena 2012.

Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, em Tanzella-
Nitti, G. y Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

Ratzinger, J. Progetto di Dio.
Meditazioni sulla creazione e la
Chiesa, Marcianum Press, Veneza
2012 (Gottes Projekt. Nachdenken
tiber Schopfung und Kirche).


https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology

— Creacion y pecado, Eunsa,
Pamplona 2005 = En el principio creo
Dios [incluye la conferencia
Consecuencias de la fe en la creacion],
Edicep, Valéncia 2008 (Im Anfang
schuf Gott. Vier Miinchener
Fastenpredigten tiber Schopfung und
Fall. Konsequenzen des
Schopfungsglaubens).

— Deus e o mundo, Edi¢des Tenacitas,
Coimbra 2006

Sanz, S. A criacdo, em
www.opusdei.org

Tanzella-Nitti, G. Creation, em
Tanzella-Nitti, G. y Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

[1] Francisco, Lumen Fidei, n. 27.


https://opusdei.org/
https://inters.org/creation
https://www.inters.org/

[2] ]. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[3] Santo Agostinho, De quantitate
animae, 34, 77.

[4] E neste sentido que Bento XVI
falou «da valentia para abrir-se a
ampliddo da razdo» (Discurso na
Universidade de Regensburg, 12-
IX-2006).

[S] «Albert Einstein disse que nas leis
da natureza “se revela uma razdo tao
superior que toda a racionalidade do
pensamento e dos ordenamentos
humanos é, em comparagdo, um
reflexo absolutamente
insignificante” (...). Um primeiro
caminho, portanto, que conduz a
descoberta de Deus é contemplar a
criacdo com olhos atentos» (Bento
XVI, Audiéncia, 14-X1-2012).

[6] Nesse sentido, explica Sdo Tomas
de Aquino que para retirar o ser do
nada é necessaria uma «poténcia



infinita» (cfr. Summa Theological, q.
45, 5, ad 3): uma capacidade que nao
pode ser comunicada a nenhuma
criatura, precisamente porque —
como podemos perceber na nossa
propria existéncia — as criaturas sdo
contingentes, quer dizer, poderiam
ndo ter sido nunca (Summa
Theological, q. 104, 1)

[7] Santo Agostinho, Sermdo 68, 6.

[8] J. Ratzinger, El Dios de la fe y el
Dios de los filosofos, Encontro,
Barcelona 2007, 13.

[9] J. Ratzinger, Creacion y pecado,
Eunsa, Pamplona 2005, 37.

[10] S&o muitos os cientistas que
assim o entendem; basta mencionar
Einstein, que, a partir de uma ideia
peculiar de Deus chegou a dizer que
«a ciéncia sem a religido esta coxa; a
religido sem a ciéncia é

cega» (Pensierti, idee, opinioni
[1934-1950], Newton Compton, Roma



1996, p. 29); e a Georges Lemaitre,
sacerdote e fisico, que pos as bases
do que mais adiante se chamaria, ao
principio com ironia, e depois mais
seriamente, o Big Bang.

[11] cf. J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
25-26: «Se, partindo da realidade, a
personalidade ndo é possivel ou ndo
existe, tdo pouco pode existir em
nenhum outro sitio. A liberdade ou é
possivel partindo do fundamento da
realidade ou entdo nao existe».

[12] Beato John Henry Newman, An
Essay in Aid of a Grammar of Assent,
Longmans Green and Co, Londres
1903, 389.

[13] Ibid., n. 117.

[14] «L’amor che move il sole e laltre
stelle» (Dante, Commedia. Paradiso,
XXXIII, 145).

[15] S&o Tomas de Aquino,
Commentum in secundum librum



Sententiarum, Prologus (citado em
Catecismo da Igreja Catolica, 293).

[16] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 184.

[17] Santo Agostinho, Confissoes, X,
27, 38.

[18] G. K. Chesterton, Orthodoxy,
New York, Dover 2012, 67.

[19] Bento XVI, Audiéncia geral, 14-
XII1-2011.

[20] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, 176-177.

[21] Bento XVI, Audiéncia geral, 23-
V-2012.

[22] Francisco, Laudato si’, n. 76.

[23] Santo Ireneu, Adversus haereses,
4,20, 7 (citado em Catecismo da
Igreja Catolica, 294).



[24] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 347. Criacdo, milagre, adoracdo,
agradecimento... Nao é casual que
estes motivos convirjam no mistério
eucaristico: «A Eucaristia une o Céu e
a terra, abraca e penetra tudo o
criado. O mundo que saiu das maos
de Deus regressa a Ele em feliz e
plena adoracdo» (Francisco, Laudato
st’, 236).

[25] Francisco, Laudato si’, 65; cf.
Bento XVI, Homilia no solene inicio
do ministério petrino (24-IV-2005).

Marco Vanzini / Carlos Ayxela

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-2/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-2/

	A luz da fé (3): a criação (II): O Amor que abraça o mundo

