
opusdei.org

A luz da fé (2): a
criação (I): «Deus viu
tudo o que tinha
feito, e era muito
bom»

Se antes o mundo transparecia
Deus, hoje tornou-se, para
muitos, opaco. Porque a fé na
criação é ainda decisiva na era
da ciência.

06/08/2017

«Quando olho para o Teu céu, obra
de Tuas mãos, vejo a lua e as estrelas



que criaste: Que coisa é o ser
humano, para dele Te lembrares, o
filho do homem, para o visitares?
(Sal 8,4-5). A contemplação do
mundo inspira assombro aos homens
de todas as épocas. Também hoje,
ainda que possamos conhecer bem
as causas físicas das cores de um pôr-
do-sol, de um eclipse ou da aurora
boreal, fascina-nos presenciar estes
fenómenos. Além disso, à medida
que a ciência avança, torna-se mais
patente a complexidade e a
imensidade que nos rodeia, tanto
abaixo da nossa escala – desde a vida
microscópica até às próprias
entranhas da matéria – como acima
dela, nas distâncias e tamanho das
galáxias, que ultrapassam a
imaginação de qualquer um.

O assombro também nos pode captar
de modo profundo ao determo-nos a
considerar a realidade do nosso eu:
quando nos apercebemos de que
existe, sem ser capaz de



compreender de todo a origem da
sua vida, e da consciência que tem de
si mesmo. De onde venho? – Embora
a velocidade com que se vive hoje em
muitas partes do planeta leve a
esquivar-nos a este tipo de
perguntas, na realidade não são algo
reservado a espíritos
particularmente introspetivos:
respondem a uma necessidade de
dar com as coordenadas
fundamentais, um sentido da
orientação que por vezes se pode
adormecer, mas que, de um modo ou
de outro, tarde ou cedo, volta a
aflorar na vida de todos.

A procura de um Rosto para além
do universo

A perceção do abismo da própria
consciência ou da imensidade do
mundo pode limitar-se por vezes a
experimentar um profundo mal-
estar. No entanto, a religiosidade dos
homens sondou em todas as épocas



para além destes fenómenos;
procurou, de formas muito variadas,
um Rosto que adorar. Por isso, diante
do espetáculo da natureza, diz o
salmista: «Os céus apregoam a glória
de Deus e o firmamento anuncia a
obra das Suas mãos» (Sal 19,2); e
também, diante do mistério do eu, da
vida: «Eu te louvo porque me fizeste
maravilhoso» (Sal 139,14). Durante
séculos este passo, partindo do
mundo visível até Deus fazia-se com
grande naturalidade. Mas o crente
vê-se hoje por vezes perante questões
que lhe podem causar perplexidade:
não é esta busca de um Rosto para
além do universo conhecido uma
projeção do homem, própria de um
estádio superado da humanidade? Os
avanços da ciência, mesmo quando
esta não disponha de resposta para
todas as perguntas e problemas não
fazem da noção de criação uma
espécie de véu da nossa ignorância?
Não é, além disso, uma questão de



tempo que a ciência chegue a ir ao
encontro de todas essas perguntas?

Seria um erro descartar demasiado
rapidamente estas questões como
impertinências, ou como sintomas de
um ceticismo infundado.
Simplesmente, põem em evidência
como «a fé tem que ser revivida e
reencontrada em cada geração»[1]:
também no momento presente, em
que a ciência e a tecnologia
mostraram amplamente tudo o que o
homem pode conhecer e fazer por si
próprio, ao ponto de que a ideia de
uma ordem anterior à nossa
iniciativa se tornou, por vezes,
longínqua e difícil de imaginar. Estas
questões, pois, requerem uma
consideração calma, que permita
afiançar a própria fé,
compreendendo o seu sentido e a sua
relação com a ciência e a razão, para
poder iluminar também outros.
Naturalmente, num par de artigos só
é possível traçar algumas vias, sem



esgotar uma questão, que por si só,
incide em múltiplos aspetos da fé
cristã.

A revelação da criação

No nosso percurso podemos partir
simplesmente da afirmação
fundamental da Bíblia sobre a
origem de tudo o que existe e, em
particular, de cada pessoa ao longo
da história. Trata-se de uma
afirmação muito concreta e fácil de
enunciar: somos criação de Deus,
fruto da Sua liberdade, da Sua
sabedoria e do Seu amor. «O Senhor
realiza tudo quanto quer nos céus e
na terra, nos mares e nos
abismos» (Sal 135,6). «Quão
numerosas são as Tuas obras,
Senhor! Tudo fizeste com sabedoria.
A terra está cheia das Tuas
criaturas» (Sal 104,24).

No entanto, por vezes, as afirmações
mais simples encobrem as realidades
mais complexas. Se na atualidade a



razão humana percebe, por vezes, de
forma difusa esta visão do mundo,
não é por ter chegado a ela de um
modo simples. Historicamente, a
noção de criação – no sentido em que
a Igreja a recolhe no Credo – surgiu
apenas ao longo da revelação ao
povo de Israel. O apoio da Palavra
divina permitiu pôr a descoberto os
limites das diferentes conceções
míticas sobre as origens do cosmos e
do homem, para chegar mais além
das especulações dos brilhantes
filósofos gregos, e reconhecer o Deus
de Israel como o único Deus, que
criou tudo do nada.

Um traço diferente do relato bíblico
é, pois, o facto de que Deus crie sem
partir de nada preexistente, apenas
com a força da Sua palavra: «Disse
Deus: – faça-se luz. – E a luz fez-se
(…). – Façamos o homem à nossa
imagem (…) – E Deus criou o homem
à Sua imagem» (Gn 1,3.26-27).
Também é próprio deste relato que



na origem não haja nenhum rasto de
mal: «E Deus viu tudo quanto havia
feito, e era muito bom» (Gn 1,31). O
próprio Génesis não poupa
pormenores sobre os modos como o
mal e a dor abrem caminho desde
muito cedo na história. Contudo, e
em aberto contraste com esta
experiência universal, a Bíblia
afirma repetidamente que o mundo é
essencialmente bom, que a criação
não é uma forma degradada de ser,
mas um imenso dom de Deus. «O
universo não surgiu como resultado
de uma omnipotência arbitrária, de
uma demonstração de força ou de
um desejo de auto-afirmação. A
criação é da ordem do amor (…):
«Amas tudo o que existe e não
desprezas nada do que fizeste;
porque, se odiasses alguma coisa,
não a terias criado». (Sb 11,24).
Então, cada criatura é objeto da
ternura do Pai, que lhe dá um lugar
no mundo. Até a vida efémera do ser
mais insignificante é objeto do Seu



amor e, nesses poucos segundos de
existência, Ele rodeia-a com o Seu
carinho»[2].

O início do evangelho de S. João
lança também uma luz decisiva
sobre este relato. «No princípio
existia o Verbo» (Jo 1,1), escreve o
quarto evangelista, retomando as
primeiras palavras do Génesis (Cfr. 
Gn 1,1). No início do mundo está o 
logos de Deus, que faz dele uma
realidade profundamente racional,
radicalmente cheia de sentido.
«Contigo está a Sabedoria que
conhece as Tuas obras e que estava
presente quando fazias o mundo; Ela
sabe o que é agradável aos Teus
olhos e o que é correto conforme os
Teus preceitos» (Sb 9,9). A propósito
do termo grego com que se designa o
Verbo de Deus, explicava Bento XVI:
«Logos significa tanto razão como
palavra, uma razão que é criadora e
capaz de se comunicar, mas
precisamente como razão. Deste



modo, S. João brindou-nos a palavra
conclusiva sobre o conceito bíblico
de Deus, a palavra com que todos os
caminhos da fé bíblica,
frequentemente árduos e tortuosos,
atingem a sua meta, encontram a sua
síntese. No princípio existia o logos, e
o logos é Deus, diz-nos o evangelista.
O encontro entre a mensagem bíblica
e o pensamento grego não era uma
simples casualidade»[3]. Todo o
diálogo pressupõe um interlocutor
racional, com logos. Assim, o diálogo
com o mundo que os filósofos gregos
começaram a entabular era possível
precisamente porque a realidade
criada está transida de racionalidade,
de uma lógica muito simples e
simultaneamente muito complexa.
Este diálogo vinha encontrar-se, pois,
com a afirmação decidida de que o
mundo «não é produto de uma
necessidade qualquer, de um destino
cego ou do acaso»[4], mas de uma
inteligência amorosa – um Ser
pessoal – que transcende a própria



ordem do universo, porque a
precede.

O núcleo dos relatos da criação

Com alguma frequência os relatos da
criação no Génesis percebem-se hoje
como textos belos e poéticos, cheios
de sabedoria, mas talvez, no fim de
contas, pouco à altura da sofisticação
e seriedade metodológica que,
entretanto, a ciência e a crítica
literária e histórica adquiriram. No
entanto, seria um erro tratar com
desdém os nossos antepassados
porque não tiveram microscópio,
aceleradores de partículas ou
revistas especializadas:
esqueceríamos demasiado facilmente
que talvez soubessem e vissem coisas
essenciais; coisas que nós podemos
ter perdido de vista pelo caminho.
Para compreender o que uma pessoa
ou um texto nos querem dizer é
necessário atender ao seu modo de
falar, sobretudo se é diferente do



nosso. Neste sentido, convém ter em
conta que, nos relatos da criação, «a
imagem do mundo fica delineada
pela pluma do autor inspirado com
as caraterísticas das cosmogonias do
tempo»; e é nesse quadro queDeus
insere a novidade específica da Sua
revelação a Israel e aos homens de
todos os tempos: «a verdade acerca
da criação de tudo por obra do único
Deus»[5].

Contudo, objeta-se com frequência
que, se a noção de criação teve um
papel no passado, hoje é ingénuo
tentar propô-la de novo. A física
moderna e as descobertas acerca da
evolução das espécies teriam tornado
obsoleta a ideia de um criador que
intervém para gerar e dar forma ao
mundo: a racionalidade do universo
seria, no melhor dos casos, uma
propriedade interior à matéria, e
falar de outros agentes suporia
desafiar a seriedade do discurso
científico. No entanto, torna-se assim



facilmente, sem o saber, uma leitura
literalista da Bíblia, que a própria
Bíblia descarta. Se, por exemplo, se
comparam os dois relatos sobre as
origens, situados um atrás do outro,
nos dois primeiros capítulos do 
Génesis, observam-se diferenças
muito claras que não é possível
atribuir a um descuido redacional.
Os autores sagrados tinham
consciência de que não tinham que
proporcionar uma descrição
detalhada e literal acerca de como se
produziu a origem do mundo e do
homem: procuravam expressar,
através da linguagem e dos conceitos
de que dispunham, algumas
verdades fundamentais[6].

Quando se acerta em compreender a
linguagem peculiar destes relatos –
uma linguagem primitiva, mas cheia
de sabedoria e de profundidade –
pode identificar-se o seu verdadeiro
núcleo. Falam-nos de «uma
intervenção pessoal»[7] que



transcende a realidade do universo:
antes do mundo existe a liberdade
pessoal e a sabedoria infinita de um
Deus criador. Através de uma
linguagem simbólica, aparentemente
ingénua, abre caminho uma
profunda pretensão de verdade, que
poderíamos resumir assim: tudo isto
foi feito por Deus, porque quis[8]. A
Bíblia não pretende pronunciar-se
sobre os estádios da evolução do
universo e da origem da vida, mas
afirmar a «liberdade da
omnipotência»[9] de Deus, a
racionalidade do mundo que cria e o
Seu amor por este mundo. Manifesta-
se assim uma imagem da realidade, e
de cada um dos seres que a
conformam, como «um dom que
surge da mão aberta do Pai de
todos»[10]. A realidade, à luz da fé na
criação, fica marcada nas suas
próprias entranhas sob o signo do
acolhimento. Mesmo no meio da
imperfeição, do mal, da dor, o cristão
vê em cada ser um presente que



surge do Amor e que chama ao amor:
a desfrutar, a respeitar, a cuidar, a
transmitir.

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Foto: Kurt K. Kreger (cc)

[1] J. Ratzinger, Deus e o mundo,
Edições Tenacitas, 2006

[2] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 77.

[3] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Regensburg (12-
IX-2006).

[4] Catecismo da Igreja Católica, 295.

[5] S. João Paulo II, Audiência, 29-
I-1986.

[6] Juntamente com essas razões
internas à própria Bíblia, o



conhecimento sobre a forma correta
de interpretar o texto sagrado
também se conseguiu através do
diálogo – não isento de tensões, mas
muito frutífero – entre a teologia e a
ciência. Nestes longos processos é
frequente que se verifiquem excessos
de ambas as partes, que se
alimentam mutuamente: uma leitura
fundamentalista da Bíblia, pela qual
se pretende fazê-la dizer mais do que
realmente diz, pode desacreditar o
texto sagrado, de modo que a ciência
se considera autorizada a dizer mais
do que realmente é capaz de dizer
sobre a origem e sentido da
realidade.

[7] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[8] Esta convicção estava radicada
fortemente na fé de Israel, como
mostram as palavras de uma mãe ao
filho, antes do martírio: «Suplico-te,
filho, que olhes para o céu e para a



terra, e vendo tudo o que há neles
reconheças que Deus não os fez de
coisas já existentes, e que o mesmo
sucede com o género humano» (2 M
7,28).

[9] R. Guardini, La fine dell’epoca
moderna. Il potere, Morcelliana,
Brescia 1993, 17.

[10] Francisco, Laudato si’, 76.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-1/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-criacao-1/

	A luz da fé (2): a criação (I): «Deus viu tudo o que tinha feito, e era muito bom»

