
opusdei.org

A Caminho do
centenário (4): A
cooperação do
trabalho humano no
projeto de Deus para
o mundo

Quarto artigo da série “A
Caminho do Centenário”. Este
texto apresenta a visão de São
Josemaria sobre o trabalho
como participação na obra
criadora de Deus, em
continuidade com a tradição
bíblica e o Magistério. Longe de
ser uma tarefa meramente
instrumental e extrínseca, o
trabalho é uma colaboração



ativa no aperfeiçoamento do
mundo criado.

04/06/2025

A partir de meados do século XIX, a
temática do trabalho e das suas
dinâmicas passou a integrar de
forma mais profunda a reflexão
teológica. É a época da revolução
industrial e das grandes
transformações socioculturais.
Surgem tensões entre classes sociais.
A vida familiar e comunitária
começa a experimentar novas
formas de organização. Com a
publicação da encíclica Rerum
novarum (1891) de Leão XIII, a
primeira de uma longa tradição de
encíclicas sociais, começa a
desenvolver-se progressivamente a
Doutrina Social da Igreja. Nas
primeiras décadas do século XX
nasce a teologia das realidades



terrenas, que virá a relacionar-se
com uma incipiente teologia do
laicado. Nestes mesmos anos, antes e
em torno do Concílio Vaticano II,
experimentam-se novas formas de
ação pastoral, destinadas a difundir o
Evangelho nas novas realidades
sociais e laborais.

A questão do valor do trabalho e do
papel das atividades humanas na
edificação do Reino de Deus entra
nas sessões do Concílio e é objeto de
um desenvolvimento novo e
profundo na constituição Gaudium et
spes, especialmente nos números 33
a 39. Os Padres conciliares não
hesitam em colocar interrogações
exigentes:

«Sempre o homem procurou, com o
seu trabalho e engenho, desenvolver
mais a própria vida; hoje, porém,
graças à ciência e à técnica, estendeu
o seu domínio à natureza inteira, e
continuamente o aumenta […].



Muitas são as questões que se
levantam entre os homens, perante
este imenso empreendimento, que já
atingiu o inteiro género humano.
Qual o sentido e valor desta
atividade? Como se devem usar estes
bens? Para que fim tendem os
esforços dos indivíduos e das
sociedades?»[1].

Em meados do século XX, surgem
diversas obras teológicas que
abordam estas mesmas questões. Ao
refletir sobre o sentido do trabalho
humano, vários autores procuram
esclarecer o que a perspetiva cristã,
iluminada pelo mistério pascal de
Jesus Cristo, pode oferecer ao
dinamismo do progresso social,
técnico e científico. Onde deve situar-
se a esperança cristã: na construção
do Reino de Cristo já presente na
história, no seu cumprimento futuro
no fim dos tempos, ou em algum 
ponto intermédio? De onde emana a
luz que orienta o sentido das



atividades humanas: do mistério da
Encarnação ou da sua orientação
escatológica para a Jerusalém
celeste?

Muitos teólogos contribuíram com as
suas próprias reflexões para este
debate. Entre eles destacam-se
Gustave Thils, com Teologia das
realidades terrenas (1946); Marie-
Dominique Chenu, Para uma teologia
do trabalho (1955); Alfons Auer, O
cristão na profissão (1966); Johann
Baptist Metz, Teologia do mundo
(1968); e Juan Alfaro, Para uma
teologia do progresso humano (1969).
Todos concordam em sublinhar que
a atividade humana no mundo
possui uma dimensão espiritual e
que, tendo sido criados à imagem e
semelhança de Deus, o homem e a
mulher cooperam de forma ativa e
livre no seu plano para a criação.

Nas obras filosóficas e poéticas de
Karol Wojtyła, como também mais



tarde no magistério pontifício de São
João Paulo II, o trabalho humano
ocupa um lugar central. O professor
de Ética de Lublin desenvolve a
dimensão imanente do trabalho no
sujeito, ou seja, aquilo com que este
contribui para a dignidade da pessoa
e para a formação da sua identidade.
Na sua obra poética, Wojtyła
sublinha que o esforço inerente ao
trabalho se traduz em generosidade e
afeto por aqueles que dele
beneficiam, revelando assim um
compromisso de amor. A grandeza
do trabalho material, portanto, não
reside no produto final, mas no
sujeito que o realiza. O mistério do
Verbo encarnado fundamenta tanto a
dignidade da pessoa que trabalha,
como a dignidade da matéria que o
trabalho transforma. Muitos dos
elementos da “teologia do trabalho”
de Karol Wojtyła convergirão
posteriormente na encíclica Laborem
exercens (1981), o documento
magisterial mais extenso e profundo



até à data sobre o significado
humano e cristão do trabalho.

Ao longo do tempo, o magistério da
Igreja tem acompanhado – e
continua a acompanhar – as questões
que emergem do progresso social e
técnico, uma vez que a sociedade
humana e as dinâmicas laborais
evoluem com rapidez. O
extraordinário progresso do ser
humano, tanto no conhecimento da
realidade como na sua capacidade de
a transformar, traz consigo novas
perspetivas, mas também novos
desafios que requerem uma
orientação moral.

Uma dignidade ancorada na
Escritura

Diversos autores analisaram os
ensinamentos de São Josemaria
sobre o trabalho, contextualizando-
os no enquadramento teológico e
social da sua época[2]. Os seus escritos



não pretendiam dialogar com a
teologia do seu tempo, nem tinham
como objetivo desenvolver o
magistério do Concílio Vaticano II.
No entanto, o fundador do Opus Dei
transmitiu uma visão específica do
trabalho que merece ser estudada
com atenção. A luz fundacional que
recebeu de Deus conduziu-o a uma
compreensão renovada da
mensagem bíblica sobre a atividade
humana no mundo e proporcionou-
lhe uma perceção nova e mais
profunda da lógica da Encarnação.

O fundador do Opus Dei comentou
extensamente a presença do trabalho
humano na Sagrada Escritura,
especialmente no livro do Génesis,
no contexto da criação do homem e
da mulher, e em referência ao
mandato recebido de Deus para
cultivar e povoar a terra[3]. O mundo,
a terra e a matéria são realidades
boas porque saíram das mãos de
Deus, e o ser humano é chamado a



agir de acordo com os fins que elas
possuem no desígnio divino[4]. Do
mesmo modo, São Josemaria recorria
com frequência aos livros
sapienciais, especialmente àqueles
que louvam as virtudes humanas, o
trabalho bem feito e a administração
prudente do mundo recebido de
Deus.

Na economia do Novo Testamento,
marcada pela novidade radical da
Encarnação do Verbo, São Josemaria
sublinhou repetidamente que Jesus
de Nazaré, verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, ao assumir a
natureza humana, assumiu também
o trabalho, exercendo o ofício de 
tektón, de artesão, que aprendera na
oficina de José[5]. Para explicar o
sentido cristão do trabalho como
caminho de santificação no meio do
mundo, costumava propor o exemplo
dos primeiros cristãos: seguindo os
ensinamentos de Jesus e dos
Apóstolos, desempenhavam todo o



tipo de atividades honestas e
suscetíveis de ser santificadas,
transformando com a caridade de
Cristo a sociedade em que viviam e
tornando-a mais humana[6].

Embora a época medieval não tenha
elaborado uma “espiritualidade do
trabalho” propriamente dita, a
modernidade tendeu a apresentar o
ser humano em oposição a Deus,
exaltando a sua razão e capacidade
técnica como fundamentos de uma
dignidade e autonomia contrapostas
à autoridade do Criador. Nenhuma
destas etapas históricas, salvo raras
exceções, ofereceu um
enquadramento teológico ou
espiritual que destacasse o ser
humano como colaborador do poder
criador de Deus – alguém que,
mediante o seu trabalho, participa no
seu projeto para o mundo. No
entanto, São Josemaria está
profundamente convencido de que a
nova fundação que Deus lhe pede



para promover na Igreja implica
precisamente a difusão desta nova
visão do trabalho; ou melhor, a
redescoberta de uma perspetiva que
o passar dos séculos havia relegado
ao esquecimento.

«O trabalho é participação na obra
criadora, é vínculo de união com os
outros homens e meio para
contribuir para o progresso de toda a
humanidade; é fonte de sustento
para a própria família, é ocasião de
aperfeiçoamento pessoal, é – e
importa muito dizê-lo com toda a
clareza – modo e caminho de
santidade, realidade que pode ser
santificada e que santifica»[7].

A dignidade do trabalho está
ancorada no mandato dado por Deus
aos nossos primeiros pais e, na
economia do Novo Testamento, no
trabalho assumido pelo Verbo
encarnado no contexto da vida
quotidiana da Sagrada Família de



Nazaré. Reafirmar esta perspetiva é
parte integrante da missão que São
Josemaria atribui à nova fundação:

«O Senhor suscitou o Opus Dei em
1928 para ajudar a recordar aos
cristãos que, como conta o livro do
Génesis, Deus criou o homem para
trabalhar. Viemos chamar de novo a
atenção para o exemplo de Jesus, que
durante trinta anos permaneceu em
Nazaré trabalhando,
desempenhando um ofício. Nas mãos
de Jesus, o trabalho – e um trabalho
profissional, semelhante ao que
milhões de homens realizam, em
todo o mundo – converte-se em
tarefa divina, em atividade
redentora, em caminho de
salvação»[8].

Criação em caminho

Apresentar o trabalho humano como 
participação no poder criador de Deus
é possível quando se reconhece que a



criação possui uma dimensão
histórica intrínseca, o seu ser in statu
viae – em estado de caminho –, e,
portanto, destinada a ser levada à
plenitude precisamente por meio do
trabalho humano. Um ponto do 
Catecismo da Igreja Católica (1997)
ilustra de forma sugestiva este
aspeto: «A criação tem a sua bondade
e a sua perfeição próprias, mas não
saiu totalmente acabada das mãos do
Criador. Foi criada “em estado de
caminho” (in statu viae) para uma
perfeição última ainda a atingir, e a
que Deus a destinou»[9]. O Concílio
Vaticano II tinha já afirmado
claramente esta mesma perspetiva,
desenvolvendo-a em vários pontos
da constituição pastoral Gaudium et
spes, com o objetivo de expor o valor
das atividades humanas, a sua
legítima autonomia e a sua elevação,
pela caridade, ao mistério pascal de
Jesus Cristo.



«Uma coisa é certa para os crentes: a
atividade humana, individual e
coletiva, aquele imenso esforço com
que os homens, no decurso dos
séculos, tentaram melhorar as
condições de vida, corresponde à
vontade de Deus. […] Assim, os
homens e as mulheres que, ao
ganhar o sustento para si e suas
famílias, de tal modo exercem a
própria atividade que prestam
conveniente serviço à sociedade, com
razão podem considerar que
prolongam com o seu trabalho a obra
do Criador, ajudam os seus irmãos e
dão uma contribuição pessoal para a
realização dos desígnios de Deus na
história»[10].

Ao prolongar a obra do Criador, o ser
humano, pela sua condição de
criatura, não partilha da
transcendência do ato criador de
Deus, mas coopera no seu
desenvolvimento ao longo do tempo.
A sua participação inscreve-se no



progresso que a criação já conheceu
e continuará a conhecer na história.
E fá-lo com criatividade, reflexo do
facto de ter sido criado à imagem e
semelhança de Deus.

Compreendido e apresentado como 
participação no poder divino, o
trabalho deixa de ser uma atividade
meramente extrínseca e transitória,
limitada à satisfação de necessidades
materiais. Também não pode ser
reduzido a uma carga imposta
inexoravelmente ao ser humano,
fonte apenas de cansaço e stress:
ainda que esta conceção seja
frequente, assumi-la significa adotar
uma perspetiva teológica e
antropologicamente errada:

«Temos, pois, de nos convencer de
que o trabalho é uma realidade
magnífica, que se nos impõe como lei
inexorável a que todos estamos
submetidos, de uma ou de outra
forma, apesar de alguns



pretenderem eximir-se a ela.
Aprendei-o bem: esta obrigação não
surgiu como uma sequela do pecado
original, nem se reduz a uma
descoberta dos tempos modernos.
Trata-se de um meio necessário que
Deus nos confia na terra, alongando
os nossos dias e tornando-nos
partícipes do seu poder criador, para
que ganhemos o nosso sustento e,
simultaneamente, recolhamos
“frutos para a vida eterna”: “o
homem nasce para trabalhar, como
as aves para voar”»[11].

O Cristianismo convida-nos,
portanto, a mudar de atitude perante
o trabalho. Seria redutor considerá-
lo unicamente como uma
necessidade inevitável de que
gostaríamos de nos ver livres, ou
como um obstáculo à realização dos
nossos desejos e da nossa
personalidade. Pelo contrário, a
antropologia bíblica apresenta-o
como um contributo inteligente para



o progresso da criação, um mandato
criador que Deus confiou aos
primeiros seres humanos antes do
pecado de Adão:

«Desde o começo da sua criação que
o homem teve de trabalhar. Não sou
eu quem o inventa. Basta abrir as
primeiras páginas da Sagrada Bíblia
para aí se ler que Deus formou Adão
com o barro da terra e criou para ele
e para a sua descendência este
mundo tão formoso, ut operaretur et
custodiret illum, com o fim de o
trabalhar e de o conservar»[12].

Prolongar a criação mediante o
próprio trabalho, no entanto, não é
um processo automático. Não se trata
de inserir mecanicamente a
atividade humana num ato criador
divino que atravessa a história. Para
participar na obra criadora por meio
do seu trabalho, o homem precisa de
ser dócil ao Espírito Santo, Espírito
criador, e identificar-se com Jesus



Cristo, sujeito da recapitulação e
reconciliação do mundo com Deus.
Para que se possa cooperar
verdadeiramente na ação divina –
seja na obra da criação, da redenção
ou da santificação – é necessário
estar em estado de graça, que
manifesta a atualidade do amor de
Deus no próprio sujeito. Em poucas
palavras, só sendo homens e
mulheres de oração, e transformando
o trabalho em oração[13], é que o
trabalho se torna «o ponto de
encontro da nossa vontade com a
Vontade salvadora do nosso Pai
celestial»[14].

Um programa de tal envergadura só
pode realizar-se se o trabalho for
integrado na vida de oração de quem
o exerce, como tema do seu diálogo
com Deus. Só assim a vontade de
quem trabalha pode identificar-se
com a vontade de Deus: compreende-
se onde e como exercer a caridade e
as demais virtudes cristãs, recebem-



se luzes para examinar a própria
consciência, orienta-se a atividade
para a verdade e o bem, promovem-
se programas que visam o bem
comum e a difusão do Evangelho de
Jesus Cristo.

Dar ao mundo a forma de
Cristo

Ao meditar sobre o trabalho e torná-
lo objeto da sua oração pessoal, o
cristão aprende a inserir a sua
atividade na obra da criação e da
salvação. Seguindo as inspirações do
Espírito Santo, pode “transformar” o
mundo, dando-lhe “a forma de
Cristo” e, assim, converter o trabalho
humano em opus Dei, obra de Deus.
Este é o sentido profundo da
afirmação de São Josemaria de que o
trabalho é o eixo em torno do qual
deve girar a santidade e o apostolado
daqueles que se vinculam à nova
fundação que Deus, por seu
intermédio, suscitou[15].



A centralidade do trabalho não é
meramente circunstancial, uma vez
que as virtudes e o apostolado se
exercitam, normalmente, no âmbito
das relações e dos contextos ligados à
atividade laboral de cada pessoa.
Trata-se, sobretudo, de uma
centralidade projetual, na medida em
que orienta as realidades terrenas
para Deus precisamente a partir
daquilo que o cristão concebe,
realiza e põe em prática por meio do
seu trabalho.

Vivemos num mundo em construção,
numa história aberta. Por isso, é
necessário escutar o Espírito para
compreender, nas circunstâncias
sempre mutáveis da vida, como dar
ao trabalho humano a forma Christi.

«Ao realizar o vosso trabalho, seja
qual for, examinai-vos, meus filhos,
para comprovar, na presença de
Deus, se o espírito que inspira essa
tarefa é, na realidade, espírito



cristão, tendo em conta que a
mudança das circunstâncias
históricas – com as modificações que
introduz na configuração da
sociedade – pode fazer com que
aquilo que foi justo e bom num certo
momento deixe de o ser»[16]. Ainda a
caminho da cidade de Deus, o cristão
é chamado, pela sua vocação
batismal, a construir a cidade dos
homens[17]. Por isso, é necessário
valorizar todas as dimensões que
contribuem para o progresso da
humanidade: o saber, a técnica, a
arte, a ciência[18].

A visão positiva do progresso e da
investigação científica, fruto de uma
compreensão do trabalho como
participação no projeto de Deus para
o mundo, não ignora uma legítima
preocupação ética pelas questões
levantadas pelo desenvolvimento
técnico e científico. No entanto, o
espírito cristão convida a colocar o
foco, antes de mais, na formação e



nas virtudes de quem trabalha, para
que possa agir com responsabilidade
na procura da verdade e do bem.
Para os cristãos, isto implica alcançar
uma síntese madura entre fé e razão,
ética e técnica, progresso científico e
progresso humano. Assim o inspira
tanto o otimismo cristão como o
amor apaixonado por um mundo
que, saído bom das mãos de Deus, foi
confiado ao cuidado e
aperfeiçoamento do ser humano
através do seu trabalho[19].

«Nosso Senhor quis que os seus
filhos, que recebemos o dom da fé,
manifestemos a visão otimista
original da criação, o “amor ao
mundo” que palpita no cristianismo.
Portanto, não deve faltar nunca
entusiasmo no teu trabalho
profissional nem no teu empenho
por construir a cidade temporal»[20].

Enquanto pai de um caminho eclesial
específico e de uma nova fundação, o



pensamento de São Josemaria sobre
o papel do trabalho humano nos
planos de Deus encontra-se não só
nos seus numerosos ensinamentos
sobre o sentido espiritual e teológico
do trabalho, mas também se reflete
nas muitas obras inspiradas por ele e
promovidas pelos seus filhos e filhas
em todo o mundo.

Transmitir uma visão positiva da
dignidade do trabalho, como a que
nos foi legada pelos escritos e pela
pregação do fundador do Opus Dei,
acarreta consequências muito
relevantes para a psicologia do
homem contemporâneo, para a sua
vida social e para a organização do
seu tempo. Com efeito, o trabalho
continua a ser um espaço de tensões
e desafios: gera conflitos na
conciliação entre a vida profissional
e a vida familiar, bem como na
relação entre o esforço laboral e o
necessário descanso – uma tensão
que somos chamados a discernir e



integrar. Além disso, viver uma ética
assente na justiça torna-se difícil
num ambiente de relações
frequentemente marcadas pelo
egoísmo, pela autoafirmação e pela
busca desmedida do lucro.

Tudo isto permite compreender que,
numa história marcada pelo pecado
do homem, cooperar na tarefa de
levar a bom termo um mundo criado 
in statu viae implica também
reordenar o que está desordenado,
curar o que foi ferido pelo pecado.
Em última análise, significa
participar na obra redentora de
Cristo[21]. Essa participação é, em si
mesma, um dom de Deus, e só se
torna possível quando, na sua vida
concreta, o ser humano rejeita o
pecado e vive em estado de graça,
como filho de Deus guiado pelo
Espírito Santo.

O próximo artigo abordará algumas
reflexões sobre a dimensão histórica



da atividade humana, situando o
trabalho na interseção entre criação
e redenção.

Esta série é coordenada pelo Prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Conta com
outros colaboradores, alguns dos
quais são professores e professoras da
Pontifícia Universidade da Santa Cruz
(Roma).

[1] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 33.

[2] José Luís Illanes, La santificación
del trabajo (1980); “Trabajo” (2013),
em Diccionario de san Josemaría
Escrivá de Balaguer; Ante Dios y en el
mundo. Apuntes para una teología del
trabajo (1997); Pedro Rodríguez, 
Vocación, trabajo, contemplación
(1986); Ernst Burkhart - Javier López, 
Vida cotidiana y santidad en la



enseñanza de San Josemaría, vol. III,
cap. 7 (2013); Giorgio Faro, Il lavoro
nell’insegnamento del Beato
Josemaría Escrivá (2000); Antonio
Aranda, “Identidad cristiana y
configuración del mundo. La fuerza
configuradora de la secularidad y del
trabajo santificado” (2002), em La
grandezza della vita quotidiana, vol.
1.

[3] cf. São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 57; Cristo que passa, n. 47.

[4] cf. São Josemaria, Cristo que
passa, n. 112; Entrevistas a São
Josemaria, n. 114.

[5] cf. São Josemaria, Cristo que
passa, n. 55.

[6] cf. São Josemaria, Entrevistas a
São Josemaria, n. 24; Sulco, n. 320,
490.

[7] São Josemaria, Carta 14, n. 4.



[8] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 55.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
302.

[10] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 34.

[11] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 57.

[12] Ibid.

[13] cf. São Josemaria, Sulco, n. 497; 
Amigos de Deus, n. 64-67.

[14] São Josemaria, Carta 6, n. 13.

[15] cf. São Josemaria, Carta 31, n.
10-11.

[16] São Josemaria, Carta 29, n. 18.

[17] cf. São Josemaria, Amigos de
Deus, n. 210.

[18] cf. São Josemaria, Sulco, n. 293.



[19] cf. São Josemaria, Entrevistas a
São Josemaria, n. 23 e 116-117.

[20] São Josemaria, Forja, n. 703.

[21] cf. São Josemaria, Cristo que
passa, n. 65 e 183.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-cooperacao-
do-trabalho-humano-no-projeto-de-

deus-para-o-mundo/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-no-projeto-de-deus-para-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-no-projeto-de-deus-para-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-no-projeto-de-deus-para-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-no-projeto-de-deus-para-o-mundo/

	A Caminho do centenário (4): A cooperação do trabalho humano no projeto de Deus para o mundo
	Uma dignidade ancorada na Escritura
	Criação em caminho
	Dar ao mundo a forma de Cristo


