
opusdei.org

A Caminho do
centenário (3): A
compreensão do
trabalho em São
Josemaria, uma
visão de conjunto

São Josemaria ensinou que o
trabalho é uma vocação divina
e um meio de santificação
pessoal e de apostolado.
Inspirado no mistério da
Encarnação e nas páginas da
Sagrada Escritura, promoveu
uma visão cristológica do
trabalho, integrando-o na vida
espiritual, sem separar o
secular do sagrado.



25/03/2025

A pregação de São Josemaria é
depositária de uma visão teológica
precisa e muito rica – fruto da
iluminação que recebeu no dia 2 de
outubro de 1928 – que se alimenta de
duas fontes principais: a Sagrada
Escritura e uma compreensão
incisiva do mistério da Encarnação
do Verbo.

Trata-se de uma mensagem de
grande alcance, pois dirige-se a todos
os que vivem no meio do mundo e
trabalham em todo o tipo de
ocupações seculares. Ao mesmo
tempo, os ensinamentos de São
Josemaria delineiam a missão
específica da Obra. Muitos aspetos da
vida cristã que ele qualifica como
característicos do espírito do Opus
Dei procedem de uma compreensão
inovadora e profundamente



cristológica das realidades desta
terra e da possibilidade de se
alcançar a santidade precisamente
trabalhando nestas realidades. Por
conseguinte, para compreender o que
é o Opus Dei e a sua missão dentro da
missão da Igreja, é iluminante entrar
nos ensinamentos de São Josemaria
sobre o trabalho.

Vocação divina e profissional

O conceito de vocação, como
explicava o fundador da Obra, inclui
como componente essencial o
trabalho. «O trabalho é a vocação
original do homem, é uma bênção de
Deus; e enganam-se
lamentavelmente aqueles que o
consideram um castigo»[1]. Ao
explicar em que consistia a chamada
ao Opus Dei, repetia com frequência
que a vocação profissional – a que se
pensa ter ou se propõe seguir – faz
parte da vocação divina. Quem se
não sentisse chamado pelo Senhor a



exercer um trabalho, uma atividade
santificável no meio do mundo, não
poderia receber a vocação à Obra.

«Tenho-vos repetido muitas vezes
que a vocação profissional de cada
um de nós é parte importante da
vocação divina; por isso, também o
apostolado que a Obra realiza no
mundo será sempre atual, moderno,
necessário: porque enquanto houver
homens à face da terra, haverá
homens e mulheres que
trabalhem»[2].

Tal como aconteceu com os
Apóstolos, pode suceder que, como
assinalava São Josemaria, Deus
chame precisamente no exercício e
no contexto do trabalho[3]. Responder
a essa chamada não implica
nenhuma mudança de estado: cada
um permanece no lugar que ocupa
no mundo, com os seus
compromissos profissionais e as suas
relações familiares e sociais[4].



O fundador da Obra exortou os seus
filhos e filhas a estarem presentes em
todos os âmbitos onde os seres
humanos realizam as suas
atividades, firmemente arreigados
na condição secular e humana da
profissão a que se dedicam.
«Recebeste o chamamento de Deus
para um caminho concreto: meteres-
te em todas as encruzilhadas do
mundo, estando tu – no teu trabalho
profissional – metido em Deus»[5].
Assim como o trabalho não é
simplesmente uma tarefa entre
outras, mas algo que define a vida de
quem o exerce, também responder à
vocação ao Opus Dei não é um
compromisso entre outros, mas a 
forma que caracteriza toda a
existência de quem a recebeu. E esta
vocação abrange as múltiplas facetas
da vida de cada um: relações sociais,
amizades, responsabilidades
familiares, etc.



Para levar a cabo a missão da Obra
de Deus, São Josemaria propõe às
suas filhas e aos seus filhos uma
condição precisa: transformar o
trabalho em oração e viver como
contemplativos no meio do mundo.
Trata-se de um ensinamento original,
pois, para a maioria das pessoas, as
responsabilidades relativas à vida
familiar, social e profissional são
vistas como desligadas da vida
contemplativa e de oração.

Neste sentido, a santificação do
trabalho foi por vezes entendida de
forma redutora. Poderia limitar-se,
por exemplo, a começar uma tarefa
com uma oração de oferecimento e a
terminá-la com uma oração de ação
de graças, ou a interromper de vez
em quando o que se está a fazer para
recitar algumas jaculatórias. Tudo
isto, sem dúvida, é positivo e pode
ajudar-nos a manter a presença de
Deus ao longo do dia. No entanto, o
que São Josemaria convida os seus



filhos a fazer é algo mais profundo:
transformar todo o trabalho em
diálogo amoroso com Deus, de forma
quase contínua, a tal ponto que,
quanto mais imersos estivermos no
mundo, mais podemos e devemos
estar unidos a Deus. «A nossa
condição de filhos de Deus levar-nos-
á a ter espírito contemplativo no
meio de todas as atividades humanas
– luz, sal e levedura, pela oração, pela
mortificação, pela cultura religiosa e
profissional –, fazendo realidade este
programa: quanto mais dentro do
mundo estivermos, mais temos de
ser de Deus»[6].

Na Igreja, toda a ação evangelizadora
que se apresentar como participação
na missão do Filho estará sempre
enraizada num profundo sentido da
filiação divina. Isto vê-se no Opus Dei
com uma ênfase particular.
Transformar o mundo através do
trabalho, participando assim na
missão do Filho de recapitular e



reconciliar todas as coisas, significa
imprimir nas atividades humanas a 
forma Christi, isto é, a forma do
amor, do serviço, da caridade. É o
amor que tornará grandes as coisas
pequenas, transformando as obras
mais humildes em louvores a Deus[7].
Transformar o mundo com a forma
Christi revela a dimensão eucarística
do trabalho, que pode ser comparado
a uma Missa que se prolonga pelas
vinte e quatro horas do dia, celebrada
em virtude do sacerdócio comum dos
fiéis, a que o Batismo habilita. Como
assinalava São Josemaria, temos de
servir a Deus «não só no altar, mas
no mundo inteiro, que para nós é
altar. Todas as obras dos homens se
fazem como num altar, e cada um de
vós, nessa união de almas
contemplativas que é o vosso dia,
celebra, de algum modo, a sua Missa,
que dura vinte e quatro horas, à
espera da Missa seguinte, que durará
outras vinte e quatro horas, e assim
até ao fim da nossa vida»[8].



Uma expressão concisa

O ensinamento central de São
Josemaria sobre o trabalho poderia
resumir-se numa frase: «Santificar o
trabalho, santificar-se no trabalho,
santificar com o trabalho»[9].

«Digo-vos uma vez mais, filhos: o
Senhor chamou-nos para que,
permanecendo cada um no seu
próprio estado de vida e no
desempenho da sua própria
profissão ou ofício, nos
santifiquemos todos no trabalho,
santifiquemos o trabalho e
santifiquemos com o trabalho. É
assim que esse trabalho humano que
realizamos pode, com razões de
sobra, considerar-se opus Dei,
operatio Dei, trabalho de Deus»[10].

O que é que esta concisa e densa
expressão encerra? Vários autores
comentaram-na em diversas



ocasiões. Vejamo-lo com mais
pormenor.

Santificar o trabalho, entendido como
efeito externo da ação humana,
implica, antes de mais, santificar as
estruturas profissionais, económicas,
sociais e políticas que resultam do
trabalho humano e que, por sua vez,
influem na continuidade desse
trabalho. Na sua dimensão objetiva,
significa assumir a missão de
transformar o mundo, impregnando-
o com a caridade de Cristo para o
oferecer de novo a Deus[11]. Isto
requere um conhecimento profundo
das dinâmicas próprias de cada
âmbito laboral, juntamente com uma
respeitosa sensibilidade em relação à
autonomia das realidades terrenas.
Exige também uma sólida
competência profissional e uma
alegre disposição para o sacrifício.

Santificar-se no trabalho, em sentido
subjetivo, significa converter o



trabalho em lugar privilegiado para o
exercício das virtudes cristãs e no
eixo central da vida espiritual e
ascética que São Josemaria propõe
aos seus filhos e filhas[12]. No espírito
do Opus Dei, destacam-se
especialmente virtudes como a
caridade e a justiça nas relações
humanas, o profissionalismo e o
estudo – que permitem fazer melhor
o trabalho e adquirir prestígio –, bem
como a ordem, que leva a tirar mais
partido do tempo e, portanto, a dar
mais glória a Deus[13].

Santificar os outros através do
trabalho indica o modo próprio da
ação apostólica dos membros da
Obra. Para evangelizar e estender o
Reino de Deus não é necessário
interromper o trabalho nem deixá-lo
num segundo plano; pelo contrário,
as pessoas do Opus Dei são apóstolos
quando realizam o seu trabalho com
justiça, competência e caridade,
dando bom exemplo, orientando as



estruturas terrenas segundo o
Evangelho, desenvolvendo a
dimensão de serviço que todas as
profissões têm. Numa palavra,
colocando Jesus Cristo no cume de
toda a atividade humana.

Nesta missão evangelizadora, o
testemunho de vida é sempre
complementado com a palavra, que
ilumina, explica as razões da fé,
oferece ajuda e consolação. A
proximidade com os colegas e a
quotidianidade dos lugares fazem
desta ação evangelizadora um 
apostolado de amizade e confidência.
Em muitos dos seus escritos, São
Josemaria sublinha a dimensão
apostólica inerente ao trabalho.

«Parecem-me muito lógicas as tuas
ânsias de que a humanidade inteira
conheça a Cristo. Mas começa pela
responsabilidade de salvar as almas
dos que convivem contigo, de
santificar cada um dos teus colegas



de trabalho ou de estudo… Esta é a
principal missão de que o Senhor te
encarregou»[14].

«Pode bem dizer-se, filhos da minha
alma, que o maior fruto do trabalho
do Opus Dei é esse que os seus
membros obtêmpessoalmente, com o
apostolado do exemplo e da amizade
leal para com os seus colegas de
profissão: na universidade ou na
fábrica, na oficina, na mina ou no
campo»[15].

«[Os que] ignorarem o que significa
adedicação completa a um trabalho 
profissional sério, à ciência profana,
estão muito longe de dar valor ao
alcance e à envergadura e do
trabalho apostólico que Deus pede
aos sócios da Obra e à forma como o
fazem»[16].

Trabalhar em Cristo – seguindo a
lógica da Encarnação – é a principal
missão que Deus confia aos que
recebem a vocação ao Opus Dei.



Santificar o trabalho, santificar-se no
trabalho e santificar os outros
através do trabalho não são metas
separadas nem justapostas, mas três
dimensões inseparáveis de uma
mesma realidade unitária[17]. Para
São Josemaria, estas dimensões
constituem motivos suficientes para
entusiasmar-se e entusiasmar,
afirmando que vale a pena entregar
a vida a Deus com esse propósito.

«Unir o trabalho profissional com a
luta ascética e com a contemplação –
coisa que pode parecer impossível,
mas que é necessária para contribuir
para a reconciliação do mundo com
Deus –, e converter esse trabalho
diário em instrumento de
santificação pessoal e de apostolado.
Não é este um ideal nobre e grande,
pelo qual vale a pena dar a vida?»[18].

Poder-se-ia perguntar: como aplicar
estes ensinamentos quando alguém
se encontra em situação de doença,



fracasso ou desemprego? Ou quando
o trabalho que nos coube
desempenhar comporta muitas
dificuldades de relacionamento, de
ambiente ou de outro tipo? Por
outras palavras: estariam os
ensinamentos de São Josemaria
reservados a pessoas que têm
condições ideais ou que trabalham
em determinadas circunstâncias? Na
realidade, a mensagem de
santificação do trabalho é universal,
pode aplicar-se a todas as pessoas e
situações. Não se refere tanto ao que
fazemos (trabalhar), mas ao que
somos (trabalhadores). Podemos
enfrentar tudo nesta vida com esse
sentido: fazer as coisas bem, por
amor, para servir.

Eixo central da santificação
pessoal

A santificação do trabalho inclui
também o estudo, uma atividade
comum entre os jovens que



acompanharam São Josemaria nos
primeiros anos do seu trabalho
pastoral. Esta visão reflete-se já em
1934 no capítulo de Caminho
intitulado «Estudo», onde é
apresentado como uma tarefa que,
por si só, se pode transformar em
oração e apostolado. Tal como o
trabalho, o estudo possui uma
dimensão de serviço e gera relações
que facilitam um apostolado de
amizade e confidência entre colegas.
São Josemaria sublinhava,
especialmente entre os jovens, a
importância do aproveitamento do
tempo, um ensinamento de perene
atualidade[19]. Nesta linha, explicava
que descansar não significa cair na
inatividade ou na preguiça, mas
mudar de atividade para renovar as
forças[20].

A sua pregação sobre o trabalho
costumava inspirar-se na sua
profunda devoção à vida de Jesus em
Nazaré e ao seu trabalho na oficina



de José, temas recorrentes nas suas
homilias[21]. São José, apresentado
como artesão e mestre da vida
interior, converte-se num modelo
emblemático para os membros da
Obra. Este exemplo levou São
Josemaria a instituir que os seus
filhos e filhas espirituais renovassem
cada ano a sua dedicação ao Opus
Dei na solenidade do Santo Patriarca,
em 19 de março.

Juntamente com São José, Maria de
Nazaré é apresentada também como
modelo da santificação do trabalho.
A sua vida diária revela como o
cuidado da família colabora na
redenção e ordena o mundo segundo
o plano de Deus, mostrando que a
vida familiar é, em si mesma, um
trabalho santificado e santificável.
Em Maria destaca-se especialmente a
dimensão de serviço, inerente a todo
o trabalho humano santificado, um
princípio que São Josemaria
sintetizou no lema: «Para servir,



servir»[22]. A vida quotidiana da
Sagrada Família de Nazaré levou-o
também a sublinhar a importância
da humildade e do silêncio
contemplativo como elementos
essenciais do trabalho santificado.
Trabalhar muito e bem, insistia, não
significa cair num ativismo
precipitado ou irrefletido; pelo
contrário, exortava a fazer o ruído de
três e o trabalho de três mil[23].

Não é de estranhar que a ideia de
considerar o trabalho como eixo
central da santificação pessoal
inspire ensinamentos profundos e
inovadores sobre a relação entre o
trabalho e a oração, entre os
compromissos laborais e os deveres
familiares, assim como entre o
esforço e o descanso. Neste contexto,
São Josemaria propôs uma
interpretação original da relação
entre Marta e Maria em Betânia:



«Nunca partilharei a opinião – ainda
que a respeite – daqueles que
separam a oração da vida ativa,
como se fossem incompatíveis. Os
filhos de Deus têm de ser
contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multidão, sabem
encontrar o silêncio da alma em
diálogo permanente com o Senhor: e
olhá-l’O como se olha um Pai, como
se olha um Amigo, a quem se quer
com loucura»[24].

Procurando com coerência e
sinceridade o exercício das virtudes
cristãs, esta harmonia, difícil em si
mesma, torna-se mais acessível.

A integração do trabalho numa vida
virtuosa, entendida como expressão
de uma missão apostólica e de
serviço, previne o risco, tão comum
hoje em dia, de absolutizar o
trabalho. Realizar o trabalho em
Cristo protege de uma visão redutora
e evita a sua deriva para o 



eficientismo, que surge quando o
trabalho chega a absorver toda a
existência, convertendo-se num
ídolo. Esta espécie de patologia, que
São Josemaria denominava 
profissionalite[25], distorce o autêntico
sentido do trabalho humano.

O trabalho santificado não impede a
unidade de vida do cristão, antes a
gera. Para São Josemaria, devolver
aos cristãos esta unidade de vida
constitui um aspeto fundamental do
espírito que recebeu de Deus:

«Cumprir a vontade de Deus no
trabalho, contemplar Deus no
trabalho, trabalhar por amor a Deus
e ao próximo, converter o trabalho
em meio de apostolado, dar ao que é
humano valor divino: esta é a
unidade de vida, simples e forte, que
devemos ter e ensinar»[26].

A visão que São Josemaria teve do
trabalho em Cristo abre um espaço
de diálogo com perspetivas fulcrais



da teologia das realidades terrenas,
da teologia dogmática, da
eclesiologia e da teologia espiritual,
especialmente no que se refere à
missão dos fiéis leigos. Nos artigos
que se seguem, exploraremos alguns
dos aspetos mais enriquecedores
deste fecundo intercâmbio.

[1] Sulco, n. 482. Os textos dos quais
não se menciona o autor são de São
Josemaria.

[2] Carta 6, n. 35.

[3] cf. Caminho, n. 799.

[4] cf. Carta 6, n. 37.

[5] Forja, n. 748.

[6] Forja, n. 740.

[7] cf., por exemplo, Sulco, n. 487,
489; Forja, n. 684, 686, 742, etc.



[8] notas tiradas numa meditação, 19
de março de 1968, em Álvaro del
Portillo, Cartas de família I, n. 226.

[9] Cristo que passa, n. 45.

[10] Carta 6, n. 13.

[11] cf. Cristo que passa, n. 183.

[12] cf. Carta 31, n. 10; Sulco, n.
493-494.

[13] cf. Caminho, n. 80.

[14] Sulco, n. 953.

[15] Carta 6, n. 55.

[16] Carta 6, n. 44.

[17] cf. J. L. Illanes.

[18] Instrução, 19/03/1934, n 33.

[19] cf. Caminho, n. 354-355; Sulco, n.
509, 513.

[20] cf. Sulco, n. 514.



[21] cf. “Na oficina de José”, em 
Cristo que passa, n. 39-56; “Trabalho
de Deus”, em Amigos de Deus, n.
55-72.

[22] Cristo que passa, n. 50.

[23] cf. Carta 3, n. 66.

[24] Forja, n. 738.

[25] cf. Sulco, n. 502, 503.

[26] Carta 6, n. 14.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-
compreensao-do-trabalho-em-sao-
josemaria-uma-visao-de-conjunto/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-compreensao-do-trabalho-em-sao-josemaria-uma-visao-de-conjunto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-compreensao-do-trabalho-em-sao-josemaria-uma-visao-de-conjunto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-compreensao-do-trabalho-em-sao-josemaria-uma-visao-de-conjunto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-compreensao-do-trabalho-em-sao-josemaria-uma-visao-de-conjunto/

	A Caminho do centenário (3): A compreensão do trabalho em São Josemaria, uma visão de conjunto
	Vocação divina e profissional
	Uma expressão concisa
	Eixo central da santificação pessoal


