
opusdei.org

A caridade cristã no
modo de falar

Murmurar, criticar ou espalhar
boatos pode ser ocasião para
faltar gravemente à caridade.
Este editorial faz eco do convite
do Papa Francisco para não
falar a "linguagem da
hipocrisia".

06/06/2020

Se permanecerdes na Minha palavra,
sereis Meus verdadeiros discípulos;
conhecereis a verdade e a verdade vos
fará livres (Jo 8, 31-32). Num amplo
diálogo com os judeus surge esta



promessa do Senhor que, na sua
simplicidade e solenidade, atravessa
os séculos: a verdade torna-nos
livres. Mas também atravessam os
séculos as falsas promessas de quem
era homicida desde o princípio e não
permaneceu na verdade, porque a
verdade não está nele. Quando diz a
mentira, fala do que lhe é próprio,
porque é mentiroso e pai da mentira
(Jo 8, 44).

«A razão mais sublime da dignidade
do homem − ensina o Concílio
Vaticano II − consiste na sua vocação
à união com Deus. É desde o começo
da sua existência que o homem é
convidado a dialogar com
Deus» (Gaudium et Spes, 19). Assim,
pode dizer-se que a palavra − a 
necessidade de viver em diálogo, em
comunhão − é o mais próprio da
pessoa. Na palavra comunica-se a
própria pessoa: quando falamos, não
emitimos apenas uma mensagem,
mas em certo sentido damo-nos a nós



mesmos. E não só chegamos aos
ouvidos dos demais, mas ao seu
coração, ao centro do seu ser. Por
isso, a palavra tem uma dimensão, de
certo modo, sagrada. O seu uso reto
beneficia e edifica as pessoas,
enquanto as palavras descuidadas
maltratam os outros. Aleksandr
Soljenítsin bem o captou: as
mentiras, dizia, não são palavras que
dizemos e ficam a pairar no ar, longe
de nós, mas cada mentira corrompe-
nos por dentro, até nos consumir as
entranhas.

O exemplo dos primeiros cristãos

Na sua pregação, o Senhor convida a
todos à transparência; a ser simples,
a evitar casuísticas que com
frequência encobrem, ou pelo menos
dão início à mentira: dizei somente,
sim, se é sim; não, se é não. Tudo o
que passa além disto vem do Maligno
(Mt 5, 37). Duríssimo contra a
hipocrisia, o Senhor elogia



calorosamente aqueles em quem não
há duplicidade nem engano (cf. Jo 1,
47). É próprio d´Ele um estilo, um
modo de fazer, que penetrou
profundamente entre os primeiros
cristãos: a epístola de Tiago expressa-
se com acentos semelhantes: Que o
vosso sim seja sim; que o vosso não
seja não. Assim não caireis ao golpe
do julgamento (Tg 5, 12). S. Pedro
fala-lhes de rejeitar toda a malícia,
toda a astúcia, fingimentos, invejas e
toda a espécie de maledicência para
poder aproximar-se de Deus, e como 
crianças recém-nascidas desejar com
ardor o leite espiritual (1 Pe 2, 1-2).

Essa inocência cristã na palavra, no
entanto, não se consegue com uma
simples intenção genérica, boazinha:
a tensão entre a verdade e a mentira
está presente em toda duração da
nossa vida. A Escritura não se limita
a enunciar os princípios, mas
assinala com detalhe os abusos da
palavra, a incoerência entre o que é,



e o que se diz que é. Neste sentido é
exemplar, e de perene atualidade, a
admoestação de S. Tiago sobre a
língua:

Se alguém não cair por palavra, este é
um homem perfeito, capaz de refrear
todo o seu corpo. Quando pomos o
freio na boca dos cavalos, para que
nos obedeçam, dirigimos também
todo o seu corpo. Vede também os
navios: por grandes que sejam e
embora agitados por ventos
impetuosos, são governados com um
pequeno leme à vontade do piloto.
Assim também a língua é um pequeno
membro, mas pode gloriar-se de
grandes coisas (...) Todas as espécies
de feras selvagens, de aves, de répteis
e de peixes do mar se domam e têm
sido domadas pela espécie humana. A
língua, porém, nenhum homem a pode
domar (Tg 3, 2-8).

Esta mesma preocupação em
"domar" a língua está muito presente



nos ensinamentos do Papa Francisco.
Com a mesma insistência do
Apóstolo, nunca perde uma
oportunidade de pedir aos cristãos
que nos esforcemos em pôr freio à
palavra que destrói. O Papa sabe que
o seu chamamento à renovação da
vida dos cristãos e da Igreja ficaria
desvirtuada se não chegássemos a
esse pequeno leme que decide o
itinerário da nave.

Todos agradecemos a franqueza com
que fala o Sucessor de Pedro, embora
haja o risco de que pensemos
apressadamente que fala para
outros, e viremos a página sem nos
perguntarmos em que medida os
nossos hábitos atuais, ou as formas
socialmente aceites de se comportar
nesta área, estão de acordo com o
Evangelho. O Catecismo da Igreja
Católica (cf. n. 2464 e ss.) e o
Magistério do Papa Francisco
proporcionam muitas pistas de
reflexão.



A mentira, linguagem da hipocrisia

Com que delicadeza nos esforçamos
por amar e dizer sempre a verdade,
por evitar completamente a mentira?
Porque não podemos esquecer a
gravidade da mentira que «é uma
autêntica violência feita a outrem.
Este é atingido na sua capacidade de
conhecer, a qual é condição de todo o
juízo e de toda a decisão. A mentira
contém em gérmen a divisão dos
espíritos e todos os males que a
mesma suscita. É funesta para toda a
sociedade: destrói pela base a
confiança entre os homens e retalha
o tecido das relações
sociais» (Catecismo, n. 2486).

O Papa falou com energia da 
linguagem da hipocrisia, própria de
quem não ama a verdade. Eles
amam-se apenas a si mesmos, e,
deste modo, procuram enganar,
envolver o outro no seu engano, na
sua mentira. Têm um coração



mentiroso; não podem dizer a
verdade (Meditação matutina, 4-
VI-2013). Como S. Pedro, apela à
inocência das crianças, ao leite
espiritual (1 Pe 2, 2) não adulterado: 
uma criança não é hipócrita,
porque não está corrompida. 

Quando Jesus nos diz que o vosso
modo de falar seja: "sim, sim",
"não, não", com alma de criança,
diz-nos o contrário daquilo que
dizem os corruptos (...). Peçamos
hoje ao Senhor que o nosso modo
de falar seja o dos simples, o das
crianças; falar como filhos de
Deus: portanto falar na verdade do
amor (Meditação matutina, 4-
VI-2013).

A murmuração: aprender a
morder a própria língua

No sermão da montanha, Jesus leva
até à radicalidade o quinto
mandamento do Decálogo: Ouvistes o
que foi dito aos antigos: Não matarás,



mas quem matar será castigado pelo
juízo do tribunal. Mas eu vos digo:
todo aquele que se irar contra seu
irmão será castigado pelos juízes (...)
Aquele que lhe disser: Louco, será
condenado ao fogo da geena (Mt 5,
21-22). As palavras do Senhor são
duras, «quem entra na vida cristã,
quem aceita seguir este caminho,
tem exigências superiores às de
todos os outros. Não tem
vantagens superiores, não! Tem
exigências superiores» (Meditação
matutina, 13-VI-2013). 

A murmuração e o insulto não se
reduzem a uma brincadeira
inocente: matam o irmão. Escreve S.
Josemaria: «Sabes o mal que podes
ocasionar atirando para longe uma
pedra com os olhos vendados?
Também não sabes o prejuízo que
podes causar, às vezes grave, quando
lanças frases de murmuração, que te
parecem levíssimas por teres os
olhos vendados pela falta de



escrúpulo ou pela
exaltação» (Caminho, 455). Então,
continua o Papa, quando já se
começa a sentir algo de negativo no
coração contra alguém, e se exprime 
com um insulto, maldição ou
cólera, há algo que não funciona.
Deves converter-te, tens que
mudar (Meditação matutina, 13-
VI-2013).

E se houvesse quem pensasse que
tudo isto é justificável porque o
"merece", o Papa faz esta
recomendação: Vai e reza por ele.
Vai e faz penitência por ele. E
depois, se for necessário, fala com
a pessoa que pode resolver o
problema. Mas não o digas a todos
(...) Paulo foi um grande pecador. E
diz de si mesmo: antes, fui um
perseguidor, um blasfemo, um
violento. Mas comigo usaram de
misericórdia. Talvez nenhum de
nós blasfeme. Mas se algum de nós
murmura, é certamente um



perseguidor e um violento
(Meditação matutina, 13-IX-2013).

Hoje, cada um deve interrogar-se:
faço crescer a unidade na família,
na paróquia, na comunidade, ou
sou um tagarela, uma tagarela?
Sou motivo de divisão, de
dificuldade? Mas vós não sabeis o
mal que os mexericos fazem à
Igreja, às paróquias, às
comunidades! Fazem mal! As
bisbilhotices ferem! Antes de
coscuvilhar, o cristão deve morder
a sua língua! (Audiência, 25-IX-2013)

A difamação e a necessidade de
reparar

É bom ter presente que não basta
que algo seja ou pareça verdadeiro
para que se possa divulgar sem mais
considerações. «O direito à
comunicação da verdade não é
absoluto. Cada um deve conformar a
sua vida com o preceito evangélico
do amor fraterno, mas este requer,



em situações concretas, que
avaliemos se convém ou não revelar
a verdade a quem a
pede» (Catecismo, n. 2488).

Muitas vezes, o suposto interesse
informativo (tanto do emissor como
do recetor) é na realidade o disfarce
de uma curiosidade desrespeitosa,
que deriva com frequência em
bisbilhotices ou boatos, em
insinuações e afirmações caluniosas
sobre pessoas e instituições, que se
propagam depois sem que haja
muitas possibilidades de as retificar.

Por esse motivo, em tais casos, a
reparação é um dever de
consciência. Assim o recorda o 
Catecismo: «Qualquer falta cometida
contra a justiça e contra a verdade
implica o dever da reparação, mesmo
que o seu autor tenha sido perdoado.
Quando for impossível reparar
publicamente um mal, deve-se fazê-
lo em segredo; se aquele que foi



lesado não pode ser indemnizado
diretamente, deve dar-se-lhe uma
satisfação moral, em nome da
caridade. Este dever de reparação diz
respeito também às faltas cometidas
contra a reputação alheia. A
reparação moral e às vezes material,
deve ser avaliada segundo a medida
do prejuízo causado e obriga em
consciência» (Catecismo, n. 2487).

Vale a pena rever, portanto, a nossa
atitude ante a ligeireza com que se
costuma tratar em conversas e
comentários − também entre os
cristãos – a intimidade e a fama dos
outros, talvez alegando como
justificação que estamos a limitar-
nos a repetir o que dizem as notícias
ou os boatos! Os mexericos − disse o
Papa − ferem, são bofetadas na
fama de uma pessoa, são bofetadas
no coração de uma pessoa (Homilia,
12-IX-2014). Também podemos
pensar no nosso modo de reagir
perante a facilidade com que se



aceita como coisa normal criticar as
pessoas (desde a vizinha de cima, até
ao político ou ao futebolista que vai à
televisão), por palavra ou por escrito,
de forma amarga ou malévola, sem
compreensão, chegando com grande
naturalidade até à calúnia e ao
insulto, sem a menor possibilidade
de que a crítica seja construtiva para
ninguém.

Que procuramos? Que ganham os
outros, quando difundimos essas
notícias ou rumores, sem saber
exatamente o que há neles de
verdade? Porque, de facto, até
mesmo a informação verdadeira que
sabemos sobre os outros deve ser
analisada com prudência e
ponderação, para não difamar nem
escandalizar ou provocar outros
danos (cf. Catecismo, n. 2477 e 2479).
Facilmente deixamos adormecer a
nossa sensibilidade para rejeitar tal
comportamento, ou para advertir
que talvez estejamos caindo também



neles. E se o sal perde o sabor, com
que lhe será restituído o sabor? (Mt 5,
13). Nós, cristãos, temos a missão e a
graça para a levar a cabo, para
manter no mundo o ar livre e limpo
da verdade. «Hoje, quando o
ambiente está cheio de
desobediência, de murmuração, de
engano, de enredo, temos de amar
mais do que nunca a obediência, a
sinceridade, a lealdade, a
simplicidade: e tudo isto, com sentido
sobrenatural, far-nos-á mais
humanos» (S. Josemaria, Forja, n.
530).

Para conseguir a paz

No encontro com os presidentes de
Israel e da Palestina para pedir a paz,
o Papa pronunciou uma oração que,
na parte final, rezava assim: Senhor,
desarmai a língua e as mãos,
renovai os corações e as mentes,
para que a palavra que nos leva ao



encontro seja sempre «irmão»
(Discurso, 8-VI-2014).

A verdade que nos torna livres (cf. Jo
8, 31-32) não consiste simplesmente
na posse ou na transmissão de
manifestos e informações que
correspondem à realidade das coisas.
É algo de mais profundo: a verdade
que fundamenta a sinceridade e a
lealdade para com os outros, em
todas as suas formas, é que todos os
homens somos irmãos, filhos do
mesmo Pai.

Jesus Cristo mostrou-nos com a sua
vida, veritatem faciens in caritate (cf. 
Ef 4, 15), esta harmonia fundamental
entre a verdade e o amor. Por isso, a
verdade que liberta e traz paz, está
nessa manifestação eminente do
amor de Deus para com os homens,
que é a Cruz redentora: Como eu
queria que, por um momento,
todos os homens e mulheres de boa
vontade olhassem para a Cruz! Na



cruz podemos ver a resposta de
Deus: ali à violência não se
respondeu com violência, à morte
não se respondeu com a linguagem
da morte. No silêncio da Cruz, cala-
se o fragor das armas e fala a
linguagem da reconciliação, do
perdão, do diálogo, da paz.
(Homilia na Vigília de oração pela
paz, 7-XI-2013)

R. Valdés e C. Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-caridade-
crista-no-modo-de-falar/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caridade-crista-no-modo-de-falar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caridade-crista-no-modo-de-falar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caridade-crista-no-modo-de-falar/

	A caridade cristã no modo de falar

