
opusdei.org

A Caminho do
Centenário (7): O
trabalho e as
atividades humanas
assumidos pelo
mistério de Cristo

A vida oculta de Jesus em
Nazaré revela que o trabalho e
as tarefas comuns têm um
profundo valor divino: podem
ser um caminho vocacional e de
união com Deus, que procura
imitar toda a vida do Senhor. As
diversas circunstâncias em que
se desenrola a vida comum e o
trabalho quotidiano conferem a
esta vocação uma dimensão



verdadeiramente universal:
tornam-na acessível à imensa
maioria dos homens e mulheres
de todos os tempos.

13/12/2025

Toda a teologia do trabalho deveria
partir de um facto histórico simples,
mas carregado de consequências:
Jesus de Nazaré, o Verbo feito carne,
trabalhou. Da mesma forma que o
tema do trabalho humano nem
sempre esteve presente na reflexão
teológica ao longo dos séculos,
também o trabalho do Filho de Deus
na terra, em termos gerais, não
ocupou um lugar central nas
diferentes espiritualidades propostas
pela pregação cristã.

A forma direta e explícita dos
ensinamentos de Jesus transmitidos
durante a sua vida pública –



parábolas, discursos, milagres,
exemplo – recebeu, logicamente,
mais atenção do que os anos de vida
comum: cerca de trinta, dos quais
podemos supor que pelo menos
quinze foram dedicados ao trabalho
manual. Na catequese, nas
representações artísticas, nas obras
teológicas, nos comentários
patrísticos e espirituais, os três anos
de vida pública, culminando no
mistério pascal da sua morte e
ressurreição, destacaram-se,
compreensivelmente, do resto da sua
existência.

Por esta razão, a tradição da Igreja
referiu-se frequentemente aos longos
anos de Nazaré chamando-lhes vida
oculta: oculta porque decorreu longe
dos holofotes, imersa na vida
quotidiana, semelhante à de tantos
outros jovens do seu povo e do seu
ambiente. O testemunho dos
Evangelhos é claro a este respeito:
«Os numerosos ouvintes enchiam-se



de espanto e diziam: “De onde é que
isto lhe vem e que sabedoria é esta
que lhe foi dada. Como se operam tão
grandes milagres por suas mãos?
Não é Ele o carpinteiro, o filho de
Maria e irmão de Tiago, de José, de
Judas e de Simão? E as suas irmãs
não estão aqui entre nós?”. E isto
parecia-lhes escandaloso» (Mc 6, 2-4).

O termo grego tékton, com o qual os
evangelhos designam o trabalho de
Jesus – conhecido como “o artesão”
ou “o filho do carpinteiro” (cf. Mc 6,
3; Mt 13, 55) –, abrange uma série de
habilidades manuais de certo nível.
Traduzido na Vulgata latina como 
faber, evocava imediatamente o
trabalho do ferreiro ou do
carpinteiro, o ofício de quem maneja
com destreza o ferro e a madeira. Na
verdade, o termo tem um sentido
mais amplo: designa o artesão que
trabalha com diversos materiais,
incluindo também a atividade do
escultor. Provém da mesma raiz que



o termo “técnica”, tão central na vida
contemporânea.

No seu Diálogo com Trifão, São
Justino comenta que «enquanto
estava entre os homens, Jesus
fabricou obras dessa profissão –
arados e jugos – ensinando por meio
deles o símbolo da justiça e o que é
uma vida de trabalho»[1]. Sem dúvida,
tratava-se de um trabalho
remunerado, como corresponde ao
contexto da vida de José, esposo de
Maria, e à prática habitual daqueles
que, sem riquezas nem propriedades,
ganham o pão com o trabalho das
suas mãos. Assim fez Jesus: primeiro
como adolescente e aprendiz, na
oficina de José, e depois como adulto,
já chamado a sustentar-se e a
sustentar a sua família.

Embora tenham sido anos de vida
oculta, não significa que o impacto
do seu trabalho se limitasse ao lar de
Nazaré. É razoável supor que o seu



ofício de artesão contribuiu para
melhorar as condições de vida dos
seus conterrâneos, reparando
ferramentas de trabalho ou
fabricando objetos úteis para as suas
casas – móveis, utensílios e outros
artigos de uso diário. Assim, o
trabalho de Jesus na oficina teve uma
profunda dimensão de serviço, que,
mais tarde, ao iniciar a sua vida
pública, se manifestou de uma
maneira diferente.

Depois de ter trabalhado como
carpinteiro, no curto período em que
percorreu os caminhos da Galileia e
da Judeia como rabino itinerante,
trabalhou como mestre e médico:
ensinava, pregava, curava. «Jesus
começou a percorrer toda a Galileia,
ensinando nas sinagogas,
proclamando o Evangelho do Reino e
curando entre o povo todas as
doenças e enfermidades» (Mt 4, 23).
É significativo que estes três verbos –
ensinar, pregar, curar – sejam os



mais frequentes nos evangelhos,
quando se referem à atividade de
Jesus. Alguns comentários
transmitidos pela tradição
apresentam com certa vivacidade a
imagem de Jesus como médico. O
trabalho de ensinar e curar
manifesta, no Filho de Maria, as
características habituais de um
trabalho humano. Jesus leva uma
vida intensa, experimenta o cansaço,
precisa de dormir, tem sede e fome
(cf. Mt 14, 13-14; Mc 1, 32-35; 3, 20; 4,
38; 6, 31; Jo 4, 6).

Uma descoberta a anunciar
ao mundo

Se o Verbo feito carne assumiu uma
natureza humana perfeita e
completa[2], não deve surpreender
que todo o itinerário cristão, cujo fim
é a identificação com Jesus Cristo e a
reprodução da sua vida na dos seus
discípulos, deva encontrar – em
algum nível – a experiência humana



do trabalho. Não poderia ser de outra
forma. O trabalho faz parte da
vocação originária de todo o ser
humano, e a perfeita humanidade do
Verbo encarnado inclui
necessariamente também esta
dimensão.

No entanto, pelo menos ao longo do
segundo milénio da era cristã, a
proposta de uma sequela Christi que
tivesse como centro do seguimento
de Cristo este aspeto concreto da sua
vida – o seu trabalho – foi
relativamente pouco frequente. Por
isso, reveste-se de notável interesse,
na vida recente da Igreja, o facto de,
em 1928, São Josemaria se ter sentido
chamado por Deus para iniciar uma
fundação cujos membros tomassem
como exemplo o trabalho de Jesus,
promovendo de modo particular a
importância de imitar a atividade
que Ele exerceu durante os anos da
Sua vida comum:



«Desde 1928 compreendi claramente
que Deus deseja que os cristãos
tomem exemplo de toda a vida do
Senhor. Entendi especialmente a sua
vida escondida, a sua vida de
trabalho corrente no meio dos
homens: o Senhor quer que muitas
almas encontrem o seu caminho nos
anos de vida calada e sem brilho. (…)
Sonho – e o sonho já se tornou
realidade – com multidões de filhos
de Deus santificando-se na sua vida
de cidadãos correntes,
compartilhando ideais, anseios e
esforços com as outras pessoas.
Preciso de lhes gritar esta verdade
divina: se permaneceis no meio do
mundo, não é porque Deus se tenha
esquecido de vós; não é porque o
Senhor vos não tenha chamado;
convidou-vos a permanecer nas
atividades e nas ansiedades da Terra,
porque vos fez saber que a vossa
vocação humana, a vossa profissão,
as vossas qualidades não só não são
alheias aos seus desígnios divinos,



mas que Ele as santificou como
oferenda gratíssima ao Pai!»[3].

Duas perspetivas, entre outras,
relacionadas com esta intuição,
aparecerão repetidamente na
pregação de São Josemaria.

Em primeiro lugar, a vida comum –
precisamente porque foi assumida
por Jesus Cristo – não só se torna
santificável, mas pode santificar
quem a vive. É um lugar de encontro
com Deus, de oração e de serviço aos
outros, de exercício das virtudes;
definitivamente, um lugar de
santidade. Não se trata de uma
condição de vida secundária ou
pouco significativa, própria daqueles
que não receberam uma vocação
especial. A vida comum, afirma o
fundador do Opus Dei, é o âmbito em
que todos podem ouvir o apelo de
Deus à santidade, porque esta
mesma foi a vida encarnada na terra
pelo Filho de Deus. Uma vez que tudo



o que é humano, exceto o pecado, foi
assumido pelo Verbo feito carne,
todas as realidades terrenas,
enobrecidas pelo trabalho do
homem, podem configurar-nos com
Cristo.

Em segundo lugar, as diversas
circunstâncias em que se desenrola a
vida comum e o trabalho quotidiano
conferem a este chamamento uma
dimensão verdadeiramente
universal: tornam-no acessível à
imensa maioria dos homens e
mulheres de todos os tempos.

Nos primeiros escritos de São
Josemaria, tudo isto tem o tom de
uma descoberta que ele deseja
partilhar com entusiasmo: uma nova
luz situada no coração da
experiência espiritual que viveu em
2 de outubro de 1928[4]. O que o
Evangelho parecia ter deixado em
silêncio recupera inesperadamente a
palavra: o silêncio da vida comum



torna-se tão eloquente quanto o
anúncio público do Reino.

«Toda a vida do Senhor me apaixona.
Tenho, porém, uma particular
predileção pelos seus trinta anos de
existência oculta em Belém, no Egito
e em Nazaré. Esse longo tempo, de
que mal se fala no Evangelho, surge
desprovido de significado próprio
aos olhos de quem o considera com
superficialidade. E, no entanto,
sempre sustentei que um tal silêncio
sobre a biografia do Mestre é bem
eloquente e encerra maravilhosas
lições para os cristãos. Foram anos
intensos de trabalho e de oração, em
que Jesus teve uma vida tão normal
como a nossa, simultaneamente
divina e humana. Naquela singela e
ignorada oficina de artesão e, mais
tarde, diante das multidões, cumpriu
tudo com perfeição»[5].

A presença do trabalho no coração
da missão do Opus Dei na Igreja



corresponde, portanto, a uma lógica
profundamente cristológica. No
fundo, é a união com Cristo através
do trabalho que permite que este se
torne o eixo em torno do qual giram
tanto as virtudes com as quais se
tende à santidade, como a ação
apostólica e evangelizadora que
orienta para Deus todas as atividades
humanas[6].

Santificar o trabalho e identificar-se
com Jesus Cristo são, para São
Josemaria, dois programas que se
complementam mutuamente, partes
de uma mesma mensagem que ele
sabe que é chamado a difundir[7].
Recordando a imagem de Santo
Agostinho sobre as diferentes flores
que contribuem para a beleza do
único jardim da Igreja[8], se outros
caminhos de santificação destacaram
ao longo do tempo diversas
dimensões da imitação de Cristo, a
vocação ao Opus Dei apresenta-se
como um apelo a imitar a sua



perfeita humanidade – em particular
a sua vida de trabalho –, através da
qual se chega ao reconhecimento e à
adoração da sua divindade.

«Os que querem viver com perfeição
a sua fé e praticar o apostolado
segundo o espírito do Opus Dei,
devem santificar-se com a profissão,
santificar a profissão e santificar os
outros com a profissão. Vivendo
assim, sem se distinguirem dos
outros cidadãos iguais a eles, que
com eles trabalham, esforçam-se por
se identificar com Cristo, imitando os
seus trinta anos de trabalho na
oficina de Nazaré»[9].

A razão mais profunda pela qual os
cristãos amam o mundo, o trabalho e
as atividades humanas é que o
próprio Deus os amou e os quis para
o seu Filho. Eles estão presentes,
desde sempre, no projeto divino
sobre o mundo e a história[10].



Remeter ao cristianismo
primitivo

Ao examinar atentamente a
mensagem da qual São Josemaria se
reconhece portador, percebemos que
a redescoberta de que falamos não se
assemelha ao que ocorreu noutros
momentos análogos da história do
cristianismo. Ao longo destes dois
milénios, em muitas ocasiões, um
aspeto da vida cristã, depois de ter
caído no esquecimento, voltou a ser
iluminado. Por exemplo, São
Francisco de Assis lembrou aos
cristãos a importância da pobreza
evangélica e do desapego, numa
época em que muitos batizados – e
membros da Igreja – pareciam tê-la
esquecido. São Carlos Borromeu
exortou os sacerdotes a uma vida
íntegra e a uma entrega total ao seu
ministério, após uma etapa marcada
pelo laxismo do Renascimento. E
Santa Teresa de Calcutá, numa época
dominada pelo individualismo,



mostrou a todos os cristãos que a
misericórdia e o cuidado do próximo
não conhecem limites de religião,
língua ou raça, porque a ternura de
Jesus Cristo alcança também os não
crentes, sem exigir nada em troca. Os
traços fundamentais da vida cristã,
que outrora foram compreendidos e
vividos por todos, são recuperados
graças à pregação destes santos, para
serem propostos novamente com
energia.

No caso de São Josemaria, o convite a
procurar a união com Deus através
da vida habitual e do trabalho
quotidiano – precisamente porque é
a vida assumida pelo Verbo
encarnado – obedece a uma lógica
diferente. O que ele começa a pregar
nos anos trinta do século passado
não é tanto recuperar um aspeto
concreto da vida cristã, mas sim
apontar uma verdadeira mudança de
perspetiva que afeta a sua



compreensão histórica e a maneira
de explicá-la.

De acordo com o seu ensinamento, a
vocação à santidade e à plena união
com Deus é recebida e exercida
permanecendo no meio do mundo,
seguindo Jesus na sua vida comum e
no seu trabalho. Esta proposta não
consiste em resgatar uma dimensão
temporariamente esquecida, mas em 
remeter à vida do cristianismo
primitivo. Naqueles primeiros
tempos, aqueles que anunciavam o
Evangelho e o testemunhavam com a
santidade da sua vida comum eram,
em geral, cristãos comuns que
viviam entre os seus semelhantes:
leigos, homens e mulheres sem
cargos ou ministérios específicos na
comunidade eclesiástica. Todos eles
se esforçavam por reproduzir a vida
de Jesus na sua própria: na família,
no trabalho, no exercício da
cidadania, tanto no campo como na
cidade, nas diversas circunstâncias



que conformavam a existência dos
fiéis batizados dos primeiros séculos
da era cristã (cf. 1Pd 2, 11-17).

Ao examinar os escritos de São
Josemaria, observa-se como a
referência à vida dos primeiros
cristãos acompanha constantemente
as primeiras explicações sobre as
características que a nova fundação
deveria ter[11]. Assim o expressava
também em 1967, numa entrevista
concedida à revista Time: «Se alguma
comparação se quer fazer, a maneira
mais fácil de entender o Opus Dei é
pensar na vida dos primeiros
cristãos. Eles viviam profundamente
a sua vocação cristã; procuravam
muito a sério a perfeição a que eram
chamados, pelo facto, ao mesmo
tempo simples e sublime, do Batismo.
Não se distinguem exteriormente dos
outros cidadãos. Os membros do
Opus Dei são como toda a gente:
realizam um trabalho corrente;
vivem no meio do mundo conforme



aquilo que são – cidadãos cristãos
que querem responder inteiramente
às exigências da sua fé»[12].

A nova perspetiva pregada pelo
fundador do Opus Dei – que ele
mesmo descreve como antiga como o
Evangelho e, como o Evangelho,
nova[13] – revela-se logo rica em
implicações para a vida espiritual
dos crentes em Jesus Cristo.
Precisamente porque foram
assumidos pelo Verbo encarnado, o
trabalho e a vida comum possuem
um valor divino, sem deixarem de
ser plenamente humanos. Quanto
mais se está no mundo, mais se pode
estar em Deus. Para ser divino, é
necessário aprender a ser
profundamente humano. Daí o
convite a descobrir o divino que está
escondido nas circunstâncias mais
comuns da existência.

Outros autores contemporâneos de
São Josemaria – ou um pouco



posteriores – também refletiram
sobre a recuperação de uma teologia
das realidades terrenas e sobre a
responsabilidade dos leigos na
missão da Igreja. Alguns voltaram a
enfatizar a sacralidade do mundo e o
valor divino da matéria. No entanto,
a preocupação pastoral de São
Josemaria e o seu afeto íntimo pela
vida oculta de Jesus permitiram-lhe
ver um caminho concreto de vida
espiritual num estilo de vida cristão
que devia ser promovido e tornado
realidade, num programa de
identificação com Jesus Cristo. O seu
ponto de partida não era uma
posição teológica a defender, mas
uma missão a cumprir e uma
fundação a assegurar, para que essa
missão permanecesse no tempo.

«Jesus, crescendo e vivendo como um
de nós, revela-nos que a existência
humana, a vida corrente e ordinária,
tem um sentido divino. Por muito
que tenhamos pensado nestas



verdades, devemos encher-nos
sempre de admiração ao pensar nos
trinta anos de obscuridade que
constituem a maior parte da
passagem de Jesus entre os seus
irmãos, os homens. Anos de sombra,
mas, para nós, claros como a luz do
Sol. Mais: resplendor que ilumina os
nossos dias e lhes dá uma autêntica
projeção, pois somos cristãos
correntes, com uma vida vulgar,
igual à de tantos milhões de pessoas
nos mais diversos lugares do
Mundo»[14].

O que outros autores identificam
como aspetos da teologia cristã, que
devem ser recuperados ou
revalorizados, em São Josemaria
eram um autêntico programa de
vida, encarnado em homens e
mulheres que seguem os seus
ensinamentos. Desta forma, oferece
uma orientação clara à Igreja no
mundo contemporâneo, antecipando
em parte algumas das conclusões do



Concílio Vaticano II. O fundador do
Opus Dei está convencido de que o
mistério da Encarnação elevou
definitivamente a dignidade do
trabalho e das realidades terrenas,
tornando possível que inúmeras
pessoas descubram Deus onde antes
não O procuravam:

«Somos cristãos correntes.
Trabalhamos em profissões muito
diferentes. Toda a nossa atividade
segue o caminho da normalidade.
Tudo se desenvolve com um ritmo
previsível. Os dias parecem iguais,
inclusivamente monótonos… Pois
bem: esse programa, aparentemente
tão comum, tem um valor divino e é
algo que interessa a Deus, porque
Cristo quer encarnar nos nossos
afazeres, animando, a partir de
dentro, até as nossas mais humildes
ações. (…) Cristo interessa-se por esse
trabalho que devemos realizar – uma
vez e mil vezes – no escritório, na
fábrica, na oficina, na escola, no



campo, no exercício da profissão
manual ou intelectual»[15].

A divinização – conceito utilizado
pelos Padres da Igreja de tradição
grega para expressar a participação
do crente, pela graça, na própria vida
de Deus – adquire em São Josemaria
uma nova amplitude: já não se limita
à alma, mas estende-se também às
obras e a toda a vida do cristão. O
que a perspetiva pneumatológica dos
Padres sublinhava no âmbito da vida
da graça e da ação do Espírito, a
visão cristocêntrica de São Josemaria
prolonga-a até ao trabalho humano e
tudo o que dele deriva e com ele se
constrói: «Não se pode esquecer que
o trabalho humanamente digno,
nobre e honesto, pode – e deve! –
elevar-se à ordem sobrenatural,
passando a ser uma tarefa divina»[16].

O impulso que anima o fundador do
Opus Dei não é apenas o desejo
legítimo de revalorizar, na história



da Igreja ou na reflexão teológica,
elementos essenciais da mensagem
cristã que corriam o risco de ser
negligenciados, nem apenas o desejo
de reafirmar as profundas
implicações do mistério da
Encarnação para que voltem a
iluminar a vida dos cristãos. Ele sabe
que é depositário de uma missão:
secundar as moções do Espírito Santo
para iluminar a vida de inúmeros
homens e mulheres, anunciando-lhes
que «se abriram os caminhos divinos
da terra»[17]. Esta é a missão do Opus
Dei, que acende na alma do seu
fundador a chama de uma oração
constante:

«Senhor, concede-nos a tua graça.
Abre-nos a porta da oficina de
Nazaré, com o fim de aprendermos a
contemplar-Te a Ti, com a tua Mãe
Santa Maria e com o Santo Patriarca
José – a quem tanto amo e venero –
todos três dedicados a uma vida de
trabalho santo. Sensibilizar-se-ão os



nossos pobres corações, procurar-Te-
emos e encontrar-Te-emos no
trabalho diário, que Tu desejas que
convertamos em obra de Deus, em
obra de Amor»[18].

[1] São Justino, Diálogo com Trifão,
São Justino, 88, 8.

[2] cf. São Leão Magno, Carta a
Flaviano, DH n. 293.

[3] São Josemaria, Cristo que passa, n.
20.

[4] cf. São Josemaria, Carta 3, n. 92; 
Carta 16, n. 3.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[6] cf. São Josemaria,Carta 31, n. 10.

[7] cf. São Josemaria, Carta 14, n. 12.



[8] cf. Santo Agostinho, Sermão 304,
3, 2.

[9] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 70.

[10] cf. São Josemaria, Cristo que
passa, n. 112.

[11] cf. São Josemaria, Caminho, n.
925 e 971 e Carta 6, n. 36.

[12] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 24.

[13] cf. São Josemaria, Carta 24, n. 1.

[14] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 14.

[15] Ibid., n. 174.

[16] São Josemaria, Forja, n. 687.

[17] cf. São Josemaria, Cristo que
passa, n. 21; Amigos de Deus, n. 314.



[18] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 72.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-
centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-
humanas-assumidos-pelo-misterio-de-

cristo/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidos-pelo-misterio-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidos-pelo-misterio-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidos-pelo-misterio-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidos-pelo-misterio-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidos-pelo-misterio-de-cristo/

	A Caminho do Centenário (7): O trabalho e as atividades humanas assumidos pelo mistério de Cristo
	Uma descoberta a anunciar ao mundo
	Remeter ao cristianismo primitivo


