
opusdei.org

A Caminho do
centenário (6): O
trabalho, condição
natural do ser
humano

A partir do desenvolvimento
histórico do trabalho, é feita
uma reflexão sobre a sua
dignidade e relevância na vida
humana. À luz dos
ensinamentos de São Josemaria,
o trabalho é proposto como um
lugar de encontro com Deus e
um meio de santificação.



19/09/2025

Se analisarmos o percurso histórico
da humanidade, surpreende ver
como o trabalho evoluiu ao longo dos
séculos. Há apenas 12 000 anos, os
nossos antepassados – até então
dedicados à caça e à recolha de
alimentos – começaram a cultivar a
terra. A pecuária foi-se
aperfeiçoando progressivamente,
tornando-se cada vez mais
produtiva. O desenvolvimento de
utensílios mecânicos, inicialmente
rudimentares e depois cada vez mais
complexos, transformou o
artesanato, a agricultura, a
construção e a produção têxtil. A
energia, que ao princípio dependia
dos elementos naturais e da força dos
animais ou dos próprios seres
humanos, foi substituída, a partir da
segunda metade do século XVIII,
pelas máquinas a vapor e, mais



tarde, por motores de combustão
interna e sistemas de propulsão a
jato. O avanço da ciência permitiu a
descoberta e o uso da eletricidade, a
transmissão de ondas
eletromagnéticas e o controlo da
energia nuclear. Ao longo do século
XX, a tecnologia foi sendo
incorporada de forma generalizada
no mundo do trabalho. Nas últimas
décadas, os microprocessadores
facilitaram o processamento de
informação e o controlo das
máquinas. Mudou a forma de
construir, de nos deslocarmos, de
comunicar, de ensinar e de aprender.
Mudou – e continuará a mudar – a
nossa maneira de trabalhar.

Haverá algo de estável no meio deste
desenvolvimento constante? Que
define, em termos antropológicos, o
trabalho humano para além de todas
estas transformações? Ao contrário
de outros seres vivos, o ser humano
não trabalha apenas para satisfazer



as suas necessidades básicas – como
a sobrevivência, a alimentação ou a
reprodução – mas é também capaz
de planear o futuro, transformar o
ambiente de acordo com as suas
necessidades vitais, criar obras de
arte e transmitir conhecimentos às
gerações seguintes, tornando
possível o progresso. O trabalho, em
última análise, mantém-nos vivos.

No entanto, no mundo antigo – tanto
na cultura greco-romana como
noutras tradições extrabíblicas – o
trabalho não possuía especial
dignidade. Estava associado, antes, a
uma dimensão servil, própria de
uma condição humana fatigante e
subordinada. A verdadeira plenitude
da vida situava-se no ócio, entendido
como a possibilidade de se dedicar
ao prazer intelectual, desde a
filosofia a diversas formas de
distração e hedonismo. Talvez por
esta conceção de fundo, algumas
correntes do ascetismo cristão



acabariam por considerar o trabalho,
em séculos posteriores, como um
simples meio de se manter ocupado,
quase um remédio contra os perigos
da ociosidade e da fantasia.

A filosofia moderna e
contemporânea tem considerado
com frequência a relação entre o ser
humano e a técnica, oscilando muitas
vezes entre dois extremos: por um
lado, o otimismo que confia em que a
história nos conduzirá a conquistas
cada vez maiores, chegando mesmo
ao ponto de superar o trabalho
graças à substituição completa do ser
humano pela máquina; e, por outro,
um pessimismo catastrofista, que
receia que um progresso técnico-
científico descontrolado acabe por
provocar a destruição da
humanidade e do planeta que a
sustenta.

Como é sabido, a Teologia e o
Magistério da Igreja refletiram



amplamente sobre o trabalho,
centrando-se sobretudo nas suas
dimensões éticas e morais, o que deu
origem à Doutrina Social da Igreja.
Muito menos desenvolvida foi,
contudo, a reflexão sobre o valor
espiritual do trabalho. Não é
frequente encontrar autores ou
documentos que falem do
dinamismo que o trabalho encerra
na vida espiritual cristã: do trabalho
como lugar de diálogo entre Deus e o
homem, como espaço para o anúncio
do Evangelho e para a construção do
Reino de Deus.

É esta a razão pela qual a pregação
de São Josemaria Escrivá desperta
hoje especial interesse. De facto, o
fundador do Opus Dei ensinou que o
trabalho – e, por extensão, a vida
quotidiana – é um lugar de encontro
com Deus e o âmbito onde a maioria
das pessoas pode procurar a
santidade. O trabalho gera uma rede
de relações humanas que favorecem



o apostolado cristão e constitui a 
matéria a santificar para tornar mais
cristã, e, portanto, mais humana, a
sociedade em que vivemos. Na
realidade, pode falar-se de uma
vocação específica à santidade no e 
através do trabalho. A proximidade
do centenário da fundação do Opus
Dei (1928-2028) oferece uma ocasião
propícia para redescobrir a
atualidade desta mensagem e
valorizar a sua contribuição para a
missão da Igreja e para a vida social,
num mundo em que formas de
trabalho sempre novas moldam o
presente e orientam o futuro.

Bênção, não castigo

Quem se aproxima dos ensinamentos
do fundador do Opus Dei costuma
surpreender-se com a sua insistência
em sublinhar a dignidade do
trabalho, uma dignidade que ele
situa já no contexto da criação, antes
do pecado de Adão:



«O trabalho – prego isto desde 1928 –
não é uma maldição, nem um castigo
do pecado. O Génesis fala dessa
realidade, antes de Adão se ter
revoltado contra Deus. Nos planos de
Nosso Senhor, o homem teria sempre
de trabalhar, cooperando assim na
imensa tarefa da criação»[1].

«Aprendei bem: esta obrigação [a de
trabalhar] não surgiu como um
sequela do pecado original, nem se
reduz a uma descoberta dos tempos
modernos. Trata-se de um meio
necessário que Deus nos confia na
terra, alongando os nossos dias e
tornando-nos partícipes do seu poder
criador, para que ganhemos o
sustento e, simultaneamente,
“recolhamos frutos para a vida
eterna” (Jo 4, 36): “o homem nasce
para trabalhar, como as aves para
voar” (Job 5, 7)»[2].



O trabalho é, portanto, a condição
inicial e a vocação natural de todo o
ser humano:

«O trabalho é a vocação original do
homem: é uma bênção de Deus; e
enganam-se lamentavelmente
aqueles que o consideram um
castigo. O Senhor, o melhor dos pais,
colocou o primeiro homem no
Paraíso, ut operaretur – para
trabalhar»[3].

Para compreender o sentido e o valor
do trabalho, não é preciso partir do
pecado e das suas consequências,
mas sim da imagem de Deus
impressa em cada ser humano. A
nova fundação que São Josemaria se
sente chamado a promover na Igreja
tem precisamente como missão
revalorizar a dignidade originária do
trabalho.

«Certamente, filhas e filhos, ao
virmos para o Opus Dei e ao agir
assim, não fizemos mais do que



recordar que Deus quis que
amássemos o trabalho. Quando a
Escritura narra a criação do primeiro
homem, conta-nos que “o Senhor
Deus levou o homem e colocou-o no
jardim do Éden, ut operaretur, para o
cultivar” (Gn 2, 15). Depois do
pecado, permanece a mesma
realidade do trabalho, unido – por
causa desse pecado – à dor, à fadiga:
“comerás o pão com o suor do teu
rosto” (Gn 3, 19), lê-se no Génesis. O
trabalho não é algo acidental, mas lei
para a vida do homem»[4].

Com efeito, trata-se de “recordar”
algo que certas leituras do Génesis
poderiam ter deixado de lado: o
trabalho não é um castigo, mas uma
bênção. Os nossos primeiros pais não
receberam de Deus uma simples
ordem nem uma tarefa servil, mas
uma verdadeira bênção:
«Abençoando-os, Deus disse: crescei
e multiplicai-vos, enchei e dominai a
terra. Dominai sobre os peixes do



mar, sobre as aves dos céus e sobre
todos os animais que se movem na
terra» (Gn 1, 28). Nada mais distante
do espírito bíblico do que considerar
o trabalho como uma maldição.
Depois do pecado de Adão, o homem
continua a ser o “cultivador” e o
“guardião” da terra, tal como o quis o
Criador, embora agora a sua tarefa
esteja marcada pelo esforço, pela
precariedade e pela insegurança.
Apesar de estar exposto ao risco do
pecado – como mostra o episódio da
torre de Babel (cf. Gn 11, 1-9) –,
mediante um trabalho cuidadoso e
esmerado, o ser humano pode
prestar culto a Deus: constrói altares,
fabrica a Arca da Aliança, edifica o
Templo de Jerusalém.

Enquanto houver homens na
terra

A originalidade do trabalho como
dimensão existencial que
acompanha a vida de cada pessoa,



bem como a diversidade de formas
em que se manifesta a atividade
humana, levam São Josemaria a
formular duas considerações
fundamentais. A primeira é a de que
a vocação à santidade no meio do
mundo, com a qual Deus chama cada
pessoa do Opus Dei deve incluir, de
algum modo, a vocação profissional e
humana que cada um já exerce ou se
prepara para exercer:

«Convencei-vos de que a vocação
profissional é parte essencial e
inseparável, da nossa condição de
cristãos. O Senhor quer que sejais
santos no lugar onde estais e no
trabalho que haveis escolhido pelas
razões que vos aprouveram: a mim,
todas me parecem boas e nobres –
desde que não se oponham à lei
divina –, e capazes de ser elevadas ao
plano sobrenatural, isto é,
enxertadas nessa corrente de Amor
que define a vida de um filho de
Deus»[5].



Em segundo lugar, dada a riqueza e
diversidade das formas que o
trabalho humano assume e das
circunstâncias concretas da vida
corrente, um chamamento à
santidade no e através do trabalho
implica – quase como consequência
natural – um chamamento universal
à santidade.

O caminho que a nova fundação
propôs está destinado a perdurar até
ao fim dos tempos, porque – como
escreve São Josemaria – sempre
haverá na terra homens e mulheres
que trabalhem: «Enquanto houver
homens na terra, existirá a Obra»[6].

Com efeito, a universalidade do
chamamento à santidade tem como
fundamento teológico o sacramento
do batismo, e não o trabalho. É o
batismo que configura o crente com
Cristo, convidando-o a levar à
plenitude essa identificação com Ele
ao longo de toda a vida. Todos os



membros do Povo de Deus –
ministros ordenados e leigos,
religiosos e consagrados, homens e
mulheres, sãos e doentes – são
chamados a tender para a perfeição
cristã.

Contudo, o facto de ter visto que essa
santidade podia ser procurada no
exercício do trabalho e na vida
corrente[7] permitiu ao fundador do
Opus Dei mostrar que essa
universalidade era, na prática,
acessível a todos. Abriam-se assim –
afirmava – os caminhos divinos da
terra[8], porque todo o trabalho e toda
a atividade quotidiana podem
converter-se em lugar de encontro
com Deus[9].

Eis aqui dois textos particularmente
significativos:

«Meus filhos, metei-vos por todos os
recantos. Onde uma pessoa honesta
puder viver, aí encontraremos ar
para respirar. Aí devemos estar com



a nossa alegria, com a nossa paz
interior, com o nosso empenho em
levar as almas a Cristo. Em que
lugares? Onde estão os intelectuais?
Onde estão os intelectuais. Onde
estão os que trabalham em tarefas
manuais? Onde estão os que
trabalham em tarefas manuais. E,
destas tarefas, qual é a melhor? Direi
como noutras ocasiões: tem mais
valor aquele trabalho que se faz com
mais amor de Deus. Vós, quando
trabalhais e ajudais o vosso amigo, o
vosso colega, o vosso vizinho de
modo discreto, estais a curá-lo; sois
Cristo que cura, sois Cristo que
convive sem repugnâncias com os
que necessitam de saúde, como
também nos pode acontecer a nós
em qualquer dia»[10].

«Parece-te pouca loucura dizer que,
no meio da rua, se pode e deve ser
santo? Que pode e deve ser santo o
que vende gelados num carrinho, a
empregada que passa o dia na



cozinha, o diretor de um banco, o
professor da universidade, o que
trabalha no campo, o que carrega as
malas às costas...? Todos chamados à
santidade!»[11].

Os dois textos – especialmente o
segundo – referem a universalidade
do chamamento à santidade,
percorrendo as diversas atividades,
profissões e ofícios. Se todo o
trabalho honesto pode ser
santificado e tornar-se lugar de
encontro com Deus, então o
chamamento à santidade é tão
universal como as inúmeras facetas
do mundo laboral, desempenhadas
por homens e mulheres de todos os
tempos.

A convicção de São Josemaria de que
a nova fundação que se sente
inspirado a promover perdurará no
tempo assenta numa certeza simples,
mas profunda: como o trabalho é a
condição natural do ser humano, a



santificação do trabalho será sempre
possível, porque será sempre
possível amar e viver na presença de
Deus no contexto da vida habitual.

O caminho que propõe não é uma
adaptação para leigos de outras
formas de testemunho cristão que,
em virtude de uma consagração
específica ou de votos canónicos,
exigem uma entrega total à oração
contemplativa e diferentes formas de
separação do mundo. São Josemaria
sabe que se dirige a pessoas que
estarão imersas nas atividades
seculares. Também elas – homens e
mulheres – podem atingir cumes de
intensa vida de oração e união com
Deus. Assim o sugere, por exemplo, o
uso insistente do adjetivo 
contemplativo e da expressão 
contemplativos no meio do mundo[12],
com a qual se refere à vida habitual
de quem trabalha. A mesma
profundidade de oração a que aspira
um religioso contemplativo, seguindo



um estilo de vida retirado do mundo,
deve poder alcançá-la igualmente um
operário, uma mãe de família, uma
investigadora científica ou um
artista:

«Nestes anos, ao suscitar a sua Obra,
o Senhor quis que nunca mais se
ignore ou se esqueça a verdade de
que todos devem santificar-se, e de
que à maioria dos cristãos
corresponde santificar-se no mundo,
no trabalho quotidiano. Por isso,
enquanto houver homens na terra,
existirá a Obra. Sempre se produzirá
este fenómeno: que haja pessoas de
todas as profissões e ofícios, que
procurem a santidade no seu estado,
nessa profissão ou nesse ofício, sendo
almas contemplativas no meio da
rua»[13].

O trabalho, lugar da missão

Os especialistas em sociologia do
trabalho afirmam que



aproximadamente um terço das
crianças que hoje nascem nos países
desenvolvidos, no futuro terão
empregos que ainda não existem:
trata-se de ocupações que a dinâmica
da vida social irá configurando nos
próximos anos, antes de acederem ao
mercado laboral. Apesar destas
transformações aceleradas que
caracterizam a nossa época, estamos
convencidos de que o ensinamento
de São Josemaria sobre a santificação
do trabalho mantém plena
atualidade, porque se refere à pessoa
que trabalha, e não ao tipo concreto
de trabalho que realiza.

O perfil espiritual que o fundador do
Opus Dei traçou na sua pregação
para os cristãos imersos nas
realidades do mundo apresenta, de
facto, respostas claras para muitas
das incertezas que hoje enfrentamos.

No mundo contemporâneo, o
trabalho costuma ser percecionado



como um obstáculo que impede
dedicar tempo a si próprio, à família
ou aos próprios interesses. A vida – a 
verdadeira vida – pareceria começar
apenas quando termina a jornada
laboral. Emblemática desta visão é a
oposição entre os weekdays e o 
weekend: os dias de trabalho
suportam-se à espera da chegada do
fim de semana; os longos meses
laborais aguentam-se pelo alívio que
representam as férias. Até mesmo
aqueles que vivem de forma
comprometida a sua fé cristã tendem
a pensar que só ao terminar o
trabalho poderão dedicar-se aos
outros, participar em iniciativas
apostólicas, recolher-se em oração ou
cultivar a sua vida interior.

Embora esta perceção tenha algo de
realismo – tanto porque o trabalho
exige efetivamente tempo e energia
que não podem ser dedicados a
outras atividades, como porque a
experiência de muitos trabalhadores



se dá em condições bastante indignas
da condição humana – a conclusão
implícita é que a vida espiritual, a
relação com Deus e a atenção ao
próximo florescem unicamente fora
do âmbito laboral, em espaços
distintos da vida quotidiana. As
próprias cidades parecem reforçar
esta lógica, empurrando os seus
habitantes a procurar lugares
alternativos de lazer, recolhimento e
sentido.

Contudo, de acordo com o Evangelho
– Jesus pregou tanto nas cidades
como no campo, trabalhou com as
mãos e conhecia bem os contextos do
trabalho humano – a pregação de São
Josemaria não partilhava esta visão.
Pelo contrário, promovia
decididamente a unidade de vida e a
santificação do quotidiano: Deus é
encontrado no exercício da própria
atividade diária; o trabalho não só
não impede a oração, como pode
transformar-se em oração; ocupa um



lugar no altar, junto à Eucaristia. O
compromisso cristão, o apostolado e
o crescimento humano e espiritual
da sociedade realizam-se, muitas
vezes, precisamente através do
trabalho.

Isto não significa que estes objetivos
não possam também ser procurados
fora do contexto laboral, algo de que
todos nós temos experiência. Mas,
diz-nos, isso sim, que o trabalho não 
obstaculiza a vida e a missão dos
cristãos; mais ainda, para muitos é 
um lugar natural onde essa vida e
essa missão se exprimem e se
alimentam.

Muitos dos nossos contemporâneos
veem no trabalho um espelho onde
projetar a sua própria imagem,
transformando o compromisso
profissional numa forma de
autoafirmação. Os êxitos laborais
tornam-se a sua forma de
apresentação perante o mundo,



como prova do valor do próprio eu.
Pelo contrário, os fracassos não só
entristecem, como podem chegar a
anular a pessoa.

Quando o trabalho é concebido como
o espaço privilegiado para a
autoafirmação pessoal, facilmente se
converte em algo que se “venera”,
chegando mesmo a ser aquilo pelo
qual se está disposto a “sacrificar”
muitas coisas: o tempo, a saúde, as
relações humanas. Nesse ponto, o
trabalho – de forma consciente ou
inconsciente – transforma-se num
ídolo. E esse ídolo somos nós
próprios.

Até as ferramentas tecnológicas, se
não forem orientadas para o serviço
dos outros e para o bem comum,
podem converter-se em ídolos. Não é
por acaso que um recente
documento da Santa Sé, a nota 
Antiqua et nova (2025), dedicada à
inteligência artificial, adverte



precisamente sobre este risco. Somos
postos de sobreaviso diante da
tentação de depositar nestas
tecnologias as nossas expectativas
mais profundas – o desejo de
relações, de certezas, de segurança –
pois isso equivale a convertê-las num
ídolo tecnológico[14].

Longe dessa visão idolátrica, uma
visão coerente do trabalho, como a
que propõe o Evangelho e que São
Josemaria soube reler e transmitir no
nosso tempo, ajuda-nos a manter
clara a verdadeira ordem dos fins do
esforço humano: dar glória apenas a
Deus, servir o próximo, promover o
bem da sociedade. Mas também
implica aceitar o sacrifício da cruz,
confiando antes de mais em Deus, e
não nas seguranças humanas.

A insistência com que o fundador do
Opus Dei exortava a trabalhar bem –
com competência, profissionalismo, e
evitando a superficialidade ou as



soluções aproximadas – não era
apenas uma condição necessária
para oferecer o trabalho a Deus como
sacrifício agradável, mas contém
também uma força transformadora
capaz de curar muitos dos males do
nosso tempo.

Numa época em que a pressa se
impõe sobre a reflexão, em que a
obsessão por obter resultados a
qualquer preço compromete o
profissionalismo e o respeito pelos
procedimentos e pelas leis, e em que
o medo e a emotividade muitas vezes
substituem a análise serena e
ponderada dos factos, o apelo ao
trabalho bem feito – ainda que exija
esforço e tempo – apresenta-se como
um convite providencial. Vistos
assim, o êxito ou o fracasso mudam
de significado.

A competência, o profissionalismo e
o estudo protegem não só dos erros,
mas também de causar dano a outros



e do desperdício de recursos. Educar
as pessoas para que trabalhem bem
é, sem dúvida, um dos maiores
serviços que se pode prestar não
apenas à sociedade, mas também à
Igreja, que não está isenta do risco do
clericalismo quando faltam
competências ou existe um
conhecimento insuficiente da
realidade e das dinâmicas do mundo.

Por fim, ter apresentado o trabalho
humano como participação na obra
da criação e da redenção – uma ideia
recorrente nos escritos de São
Josemaria – oferece uma visão
profundamente equilibrada do
progresso. Trata-se de reconhecer na
técnica uma expressão legítima da
criatividade e da dimensão espiritual
do ser humano, criado à imagem e
semelhança de Deus.

Nesta perspetiva, o progresso
técnico-científico e a promoção da
pessoa não devem ser entendidos



como forças opostas. Tecnologia e
ética, ciência e sabedoria podem e
devem cooperar harmoniosamente.
A vida cristã não subscreve a ideia de
que precisamos de “menos ciência e
mais humanidade”, porque é
precisamente através da ciência e do
conhecimento que também cresce a
humanidade.

A autonomia e a liberdade com que
os homens orientam o progresso –
dir-nos-ia São Josemaria – não são
absolutas, mas filiais: exercidas como
filhos de Deus, conscientes da sua
vocação para servir. No Reino de
Cristo, reinar é servir. Por isso,
quando o trabalho é
verdadeiramente informado pela
caridade e pelo espírito de serviço, o
progresso científico torna-se
verdadeiro progresso humano.



Esta série é coordenada pelo Prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Participam
outros colaboradores, alguns dos
quais são professores na Pontifícia
Universidade da Santa Cruz (Roma).

[1] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
81.

[2] Ibid., n. 57.

[3] São Josemaria, Sulco, n. 482.

[4] São Josemaria, Carta 14, n. 3.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
6.

[6] São Josemaria, Carta 3, n. 92.

[7] cf. São Josemaria, Carta 3, n. 2.



[8] cf. São Josemaria, Cristo que
passa, n. 21; Amigos de Deus, n. 314.

[9] cf. São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 149, 208.

[10] São Josemaria, tertúlia no Teatro
Coliseo, Buenos Aires, 23/06/1974.

[11] São Josemaria, tertúlia em São
Paulo, 30/05/1974.

[12] cf. São Josemaria, Sulco, n. 497; 
Forja, n. 738, 740.

[13] São Josemaria, Carta 3, n. 92.

[14] cf. Dicastério para a Cultura e a
Educação, Dicastério para a Doutrina
da Fé, Antiqua et nova, n. 105.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-6-o-trabalho-condicao-natural-do-ser-humano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-6-o-trabalho-condicao-natural-do-ser-humano/


centenario-6-o-trabalho-condicao-
natural-do-ser-humano/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-6-o-trabalho-condicao-natural-do-ser-humano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-6-o-trabalho-condicao-natural-do-ser-humano/

	A Caminho do centenário (6): O trabalho, condição natural do ser humano
	Bênção, não castigo
	Enquanto houver homens na terra
	O trabalho, lugar da missão


