
opusdei.org

A Caminho do
centenário (2): A
missão do Opus Dei
na meditação
pessoal e na
pregação de São
Josemaria

Este segundo artigo da série de
preparação para o centenário
visa aprofundar na finalidade e
na missão do Opus Dei a partir
da meditação pessoal e dos
ensinamentos do seu fundador.



17/12/2024

Após anos de pressentimentos,
orações e esperanças, no dia 2 de
outubro de 1928 São Josemaria viu o
que Deus lhe pedia. A força
sobrenatural daquele momento
encheu toda a sua vida, iluminando o
seu caminho de um modo profundo e
decisivo, sem de maneira alguma
anular a sua liberdade, mas sim
confirmando-a na missão que
aceitou com plena entrega. Até então,
como dizia, não sabia o que Deus
queria dele. Agora, finalmente,
compreende que Deus lhe pede que
difunda uma forma de entender a
busca da santidade no mundo, uma
forma que privilegie a vida habitual
e o trabalho humano, que promova o
compromisso apostólico e coerente
dos leigos. Declarará que esta
mensagem, da qual a partir de então



se sente portador, é tão antiga e tão
nova como o Evangelho.

«Recebi a luz sobre toda a Obra,
enquanto lia aqueles papéis.
Ajoelhei-me comovido – estava
sozinho no meu quarto, no intervalo
entre uma prática e outra – dei
graças ao Senhor e recordo com
emoção o toque dos sinos da
paróquia de Nossa Senhora dos Anjos
(...). Recompilei com alguma unidade
as notas soltas que até aí vinha
tomando» (Apontamentos íntimos, n.
306).

Quando São Josemaria viu essa
vontade de Deus, procurou saber se
já existia uma instituição dedicada a
essa missão ou se, pelo contrário,
teria de ele próprio a fundá-la. Levou
também algum tempo a discernir
quem deveria fazer parte dela: se
apenas homens ou também
mulheres, se incluiria sacerdotes e de
que modo, com que estrutura



canónica e com que tipo de
compromisso. Poder-se-ia dizer,
talvez exagerando um pouco, que no
dia 2 de outubro de 1928 São
Josemaria decidiu firmemente ser do
Opus Dei e ser Opus Dei, sem saber
ainda, em todos os seus detalhes, o
que era o Opus Dei. Foi um tempo de
gestação, comparável ao de uma mãe
que leva no seu ventre uma nova
criatura, que ama e com quem fala,
mas cujo rosto e cor dos olhos ainda
não viu.

Compreender a pouco e pouco em
que consistia este caminho, qual era
o rosto da nova criatura que vinha ao
mundo, e falar dela com Deus, não é
outra coisa senão a própria vida
interior de São Josemaria naqueles
anos. O Opus Dei vai tomando forma
na sua vida espiritual, na sua relação
com Deus, na sua oração e
mortificação. Começa a delinear os
seus fins, assinalando também, de
vez em quando, os meios para os



alcançar. Aprofundar na missão do
Opus Dei, e assim identificar o seu
carisma, significa conhecer e pôr em
relação os diversos fins que São
Josemaria medita e comenta. Isto só
se pode fazer entrando na vida
íntima do fundador, com respeito e
gratidão a Deus. É este o itinerário
traçado pela sequência dos seus 
Apontamentos Íntimos, testemunhos
do seu diálogo pessoal com o Senhor,
sobre cujo pano de fundo se vão
configurando costumes, iniciativas e
estilos de vida.

Reconciliar a terra com Deus

Os apontamentos disponíveis em
que, pela primeira vez, parecem
definir-se os objetivos de uma nova
instituição datam de 1931. São
Josemaria menciona a ideia de
propagar o Reino de Cristo em todos
os ambientes, dando glória a Deus e
cooperando na salvação das almas,
provavelmente em continuidade com



a encíclica de Pio XI Quas primas
(1925).

«“Christum regnare volumus”, “Deo
omnis gloria”, “Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam”. Com estas três
frases ficam suficientemente
indicados os três fins da Obra: Reino
efetivo de Cristo, toda a glória de
Deus, almas» (Apontamentos íntimos,
n. 171).

«Fins. – Que Cristo reine, com efetivo
reinado na sociedade. Regnare
Christum volumus. – Procurar toda a
glória de Deus. Deo omnis gloria. –
Santificar-se e salvar almas: Omnes
cum Petro ad Iesum per
Mariam» (Apontamentos íntimos, n.
206).

Mais do que uma extensão geográfica
do Reino – embora isto também
esteja presente em cada nova
iniciativa que começa –, o Fundador
parece particularmente interessado
numa extensão que abarque todas as



circunstâncias da vida e todas as
profissões. Trata-se de uma missão
destinada a alcançar todos os
âmbitos da existência humana,
especialmente a vida quotidiana e o
trabalho. Este é precisamente o
conteúdo da locução divina – uma
revelação particular de Deus – de 7
de agosto de 1931:

«Agora compreenderemos a emoção
daquele pobre sacerdote que, tempos
atrás, sentiu dentro da sua alma esta
locução divina: et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jo 12, 32); quando for
levantado bem alto sobre a terra,
atrairei tudo a mim. Ao mesmo
tempo, viu com clareza o significado
que o Senhor, naquele momento,
queria dar a essas palavras da
Escritura: é preciso pôr Cristo no
cume de todas as atividades
humanas. Entendeu claramente que
era necessário, com o trabalho
quotidiano em todas as tarefas do



mundo, reconciliar a terra com Deus,
de modo que o profano – mesmo
sendo profano – se convertesse em
sagrado, em consagrado a Deus, fim
último de todas as coisas» (Carta 3, n.
2).

Com o passar dos anos e a
progressiva redação das Cartas, das 
Instruções e de outros textos, que
serviriam de base a boa parte da sua
pregação, São Josemaria deixou aos
seus filhos o legado espiritual e
intelectual de uma instituição nova e
consolidada. Deste modo, se foram
explicando melhor os fins do Opus
Dei. São numerosos os textos em que
utiliza o verbo suscitar, atribuindo-o
à ação de Deus. Foi o amor
misericordioso de Deus que suscitou
o Opus Dei, e fê-lo com fins precisos:
estes objetivos constituem o marco
da sua missão.

Há uma ideia central que possa
resumir estes fins? Há, sem dúvida, e



talvez se possa expressar dizendo
que o Senhor suscitou a Obra para
que os cristãos comuns pudessem
conciliar a sua condição laical de
cidadãos do mundo com uma busca
da santidade e de uma vida espiritual
que não lhes pedisse para abandonar
o mundo e as suas dinâmicas,
resolvendo assim uma espécie de
conflito que muitos percebiam e
ainda hoje persiste. Dito de outro
modo, Deus suscitou a Obra para
que, abrindo os caminhos divinos da
terra, todos pudessem aspirar à
santidade, à plenitude da filiação
divina, através da vida quotidiana,
entendida precisamente como lugar
do trabalho habitual de cada um.

«Ao suscitar a sua Obra na terra, o
Senhor veio resolver este conflito de
raiz, dizendo a muitos leigos que é
precisamente no mundo, no
exercício do seu trabalho
profissional ou do seu ofício – em
qualquer atividade humana –, no



cumprimento dos seus deveres de
estado, que devem santificar-se e
ajudar os outros a santificarem-se,
dando-lhes para isso uma ascética,
um espírito plenamente secular, uns
meios já não adaptados, mas
específicos para a sua
situação» (Carta 23, n. 18).

«Nestes anos, ao suscitar a sua Obra,
o Senhor quis que nunca mais se
ignore ou esqueça a verdade de que
todos se devem santificar, e de que
corresponde à maioria dos cristãos
santificar-se no mundo, no trabalho
quotidiano» (Carta 3, n. 92).

«O Opus Dei abriu os caminhos
divinos da terra a todos os homens –
porque fez ver que todas as tarefas
nobres podem ser ocasião de um
encontro com Deus, convertendo
assim os afazeres humanos em
trabalhos divinos» (Instrução, maio
de 1935 - 14/09/1950, n. 1).



São estes os objetivos que constituem
o marco da missão do Opus Dei e
fazem dela um fermento na Igreja e
na vida dos homens. De modo
especial, este fermento não é outra
coisa senão a vida cristã dos leigos
que, com o seu trabalho,
transformam, a partir de dentro, as
realidades terrenas, como assinalou
anos depois o Concílio Vaticano II (cf.
Lumen Gentium, n. 31). Assim, a nova
instituição recorda o que talvez se
tivesse esquecido, aviva o que estava
tíbio e acende o que se tinha
apagado, colaborando na Igreja e na
sua própria missão para abrir novos
horizontes, despertar entusiasmo e
transmitir paz e alegria.

Com o fim de compreender como a
identidade e a missão da nova
instituição tomavam forma na
meditação pessoal de São Josemaria,
alguns autores[1] sublinharam a
importância das afirmações do
fundador, quando se apresentam



introduzidas com particular 
solenidade por frases programáticas
como: «O Senhor suscitou a sua Obra
para...»; «Viemos recordar que...»;
«Desde 2 de outubro de 1928...», etc.
Não são afirmações circunstanciais
ou meramente ilustrativas, mas
pertencem ao núcleo da mensagem
pregada e, portanto, ao núcleo da
missão recebida de Deus.

«Viemos dizer, com a humildade de
quem se sabe pecador e coisa pouca –
homo peccator sum (Lc 5, 8), dizemos
com Pedro – mas com a fé de quem
se deixa guiar pela mão de Deus, que
a santidade não é coisa para
privilegiados: que o Senhor nos
chama a todos, que de todos espera
Amor: de todos, estejam onde
estiverem; de todos, qualquer que
seja o seu estado, a sua profissão ou o
seu ofício» (Carta 1, n. 2).

«É necessário repetir uma e mais
vezes que Jesus não se dirigiu a um



grupo de privilegiados, mas que veio
revelar-nos o amor universal de
Deus. Todos os homens são amados
por Deus, de todos eles espera amor,
de todos, quaisquer que sejam a sua
condição, a sua posição social, a sua
profissão ou ofício» (Cristo que passa,
n. 110).

Em tais citações programáticas, o
papel do trabalho dos fiéis cristãos
comuns aparece sempre, direta ou
indiretamente, como um lugar de
encontro com Deus, como uma
oportunidade para o exercício das
virtudes, como uma ocasião de
apostolado e de bom exemplo;
basicamente, o trabalho aparece
como aquilo que torna possível a
busca da santidade no meio do
mundo.

«Nestes anos, ao suscitar a sua Obra,
o Senhor quis que nunca mais se
ignore ou se esqueça a verdade de
que todos se devem santificar e de



que à maioria dos cristãos
corresponde santificar-se no mundo,
no trabalho quotidiano. Por isso,
enquanto houver homens na terra,
existirá a Obra. Sempre se produzirá
este fenómeno: que haja pessoas de
todas as profissões e ofícios que
busquem a santidade no seu estado,
nessa profissão ou nesse ofício, sendo
almas contemplativas no meio da
rua» (Carta 3, n. 92).

Graças a esta luz, São Josemaria
parece contemplar, como uma
grande tarefa a realizar, o objetivo de
ordenar o mundo para Deus; mais
ainda, de o reordenar, porque está
submetido ao pecado de Adão e aos
nossos pecados. Vê-o como um
objetivo realista, não utópico, como
uma meta elevada e futura, mas
certamente capaz de motivar e
sustentar um real compromisso de
vida.



«Isto é realizável, não é um sonho
inútil. Se nós, homens, nos
decidíssemos a albergar nos nossos
corações o amor de Deus! Cristo,
Senhor Nosso, foi crucificado e, do
alto da Cruz, redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e os
homens. Jesus Cristo lembra a todos: 
et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jo 12, 32),
se vós Me puserdes no cume de todas
as atividades da terra, cumprindo o
dever de cada momento, sendo meu
testemunho naquilo que parece
grande e naquilo que parece
pequeno, omnia traham ad meipsum,
tudo atrairei a Mim. O meu reino
entre vós será uma realidade! [...]
Abraçar a fé cristã é comprometer-se
a continuar entre as criaturas a
missão de Jesus. Temos de ser, cada
um de nós, alter Christus, ipse
Christus, outro Cristo, o próprio
Cristo. Só assim poderemos realizar
esse empreendimento grande,
imenso, interminável: santificar a



partir de dentro todas as estruturas
temporais, levando até elas o
fermento da Redenção» (Cristo que
passa, n. 183).

A missão do Opus Dei entra assim
diretamente, e não de forma oblíqua,
na missão da Igreja de Jesus Cristo,
fermento no meio dos povos para
que o Reino de Deus, já presente mas 
ainda não plenamente realizado, se
estenda por toda a terra. Esta é
precisamente a missão do Filho
eternizada na história pelo Espírito e
confiada à sua Igreja: recapitular,
reconciliar, reordenar todas as
coisas, restituindo o mundo ao Pai,
no Filho, pelo Espírito. Uma visão
explicitamente transmitida por São
Paulo e São João, mas presente em
todo o Novo Testamento e preparada
pelo Antigo.

«O Senhor quer que sejamos nós, os
cristãos – porque temos a
responsabilidade sobrenatural de



cooperar com o poder de Deus, uma
vez que Ele assim o dispôs na sua
misericórdia infinita – a procurar
restabelecer a ordem quebrada e
devolver às estruturas temporais, em
todas as nações, a sua função natural
de instrumento para o progresso da
humanidade, e a sua função
sobrenatural de meio para chegar a
Deus, para a Redenção: venit enim
Filius hominis – e nós temos de seguir
as pegadas do Senhor – salvare quod
perierat (Mt 18, 11)» (Carta 12, n. 19).

Missão particular dentro de
uma missão geral

Uma vez concebida a missão do Opus
Dei como participação na missão do
Filho de recapitular e reconciliar
todas as coisas – especialmente
através do trabalho, charneira da
própria santidade –, compreende-se
que São Josemaria insistisse na sua
pregação – guiado por inspiração
divina – em certos pontos essenciais.



Entre outros, o sentido da filiação
divina, sem a qual esta participação
não seria possível; depois, a
importância do Batismo, pela
dignidade que outorga e pelas tarefas
para as quais nos capacita, enquanto
sacramento que sela esta filiação no
Espírito; depois, a centralidade da
Santa Missa, onde o Filho opera a
reconciliação do mundo com Deus,
realizada de uma vez por todas na
cruz; e a humildade, como condição
indispensável para reinar com Cristo
no serviço, porque a lógica da
redenção consiste em abolir a
prevaricação orgulhosa de Adão com
a obediência do humilde Servo de
Javé.

A finalidade da nova fundação
possui uma necessária dimensão
apostólica, porque se insere no 
dinamismo da missão do Filho, que o
Espírito Santo prolonga na história e
na Igreja. Compreende-se, portanto,
por que razão São Josemaria insistiu



tanto, desde o primeiro momento, na
tarefa evangelizadora que se
impunha aos membros que se
incorporavam à Obra e na
responsabilidade que isso implicava:
todos são chamados a ser apóstolos.

A missão do Opus Dei configura-se
assim como uma missão particular
dentro da missão geral da Igreja. A
Obra coopera na missão confiada a
toda a Igreja – tornar realidade o
Reino, chamando todos os homens e
mulheres à santidade – mediante
uma luz particular: fazer que esta
chamada se possa realizar no
contexto do trabalho e das atividades
ordinárias, e que a realização do
Reino seja levada a cabo através
desta tarefa.

«Minhas filhas e meus filhos – como
parte da providência de Deus no
cuidado da sua Igreja Santa e na
preservação do espírito do
Evangelho –, desde o dia 2 de



outubro de 1928, o Senhor confiou ao
Opus Dei a tarefa de tornar bem
patente, de recordar a todas as
almas, com o exemplo da vossa vida
e com a palavra, que existe uma
chamada universal à perfeição cristã
e que é possível segui-la. […] Deus
quer servir-se da vossa santidade
pessoal, procurada segundo o
espírito da Obra, para ensinar a
todos, de um modo peculiar e
simples, o que vós já bem sabeis: que
todos os fiéis, incorporados em Cristo
pelo Batismo, são chamados a
procurar a plenitude da vida cristã. O
Senhor quer que sejamos seus
instrumentos, para recordar de
forma prática – vivendo-o também –
que a chamada à santidade é
universal em concreto e não
exclusiva de uns poucos, nem de um
determinado estado de vida, nem
condicionada em geral pelo
abandono do mundo: que qualquer
trabalho, qualquer profissão, pode



ser caminho de santidade e meio de
apostolado» (Carta 6, n. 25-26).

Mesmo dentro da missão de
promover a espiritualidade dos
leigos, que é certamente tarefa de
toda a Igreja e não apenas do Opus
Dei, a nova instituição inspirada por
Deus mantém a sua missão
particular, que gravita novamente
em torno do trabalho santificante e
santificado.

«Dentro da espiritualidade laical, a
peculiar fisionomia espiritual,
ascética, da Obra aporta uma ideia,
meus filhos, que é importante
sublinhar. Tenho-vos dito inúmeras
vezes, desde 1928, que o trabalho é
para nós o eixo em torno do qual
deve girar todo o nosso empenho por
alcançar a perfeição cristã. Ao
procurar a perfeição cristã no meio
do mundo, cada um de nós há de
necessariamente procurar também a
perfeição humana, no seu próprio



trabalho profissional. Ao mesmo
tempo, este trabalho profissional é o
eixo em torno do qual gira todo o
nosso empenho apostólico» (Carta
31, n. 10).

Tratando-se de uma missão
particular dentro de uma missão
geral, os que participam nesta nova
fundação utilizam os meios com que
a Igreja cuida da vida cristã dos seus
filhos e que, logicamente, também
outras realidades eclesiais pregam e
praticam: vida de oração, receção
frequente dos sacramentos, zelo
evangelizador, promoção da família
cristã, difusão dos ensinamentos do
Magistério, etc. Estes meios –
necessários para viver e atuar na
Igreja – não tornam supérflua a
missão peculiar do Opus Dei. Embora
sejam essenciais para a salvação, o
Opus Dei acrescenta um enfoque
particular: esforça-se por orientar
esses meios para a santificação dos
seus membros através do seu



trabalho, fazendo deles apóstolos que
procuram orientar as estruturas
terrenas para Deus. Embora em
princípio todos os fiéis batizados
estejam chamados a cumprir esta
missão no meio do mundo, a tarefa
particular do Opus Dei é iluminar
este caminho, acendendo neles a luz
que permita percorrê-lo. Esta é a
imagem querida por São Josemaria: a
do lampião apagado, colocado no
meio da rua, que volta a iluminar,
como deve fazer.

Por outras palavras, para promover
meios já habituais para a
santificação da vida cristã não
haveria necessidade de suscitar o
Opus Dei. Estes meios também estão
presentes no Opus Dei, mas,
enquanto tais, não justificariam a
sua missão. Para a realizar é
necessário que, juntamente com
estes meios, se proporcione uma
formação espiritual, intelectual e
apostólica adequada para



transformar o mundo e reconciliá-lo
com Deus através do trabalho e das
tarefas comuns, para colocar Cristo
no cume de todas as atividades
humanas, cumprindo o dever de
cada momento e sendo testemunhas
do Senhor (cf. Cristo que passa, n.
183). Pôr em prática os meios de vida
cristã, sem se comprometer com tudo
isso, não seria suficiente para fazer
parte da nova Obra a que São
Josemaria quis dar início. Por isso,
muitos dos seus ensinamentos se
centravam na ideia de que, para ser
do Opus Dei, não basta ser bom, mas
é preciso esforçar-se por trabalhar
bem.

«Seja qual for, o trabalho profissional
converte-se numa luz que ilumina os
vossos colegas e amigos. Por isso,
costumo repetir aos que se
incorporam no Opus Dei, e a minha
afirmação vale também para todos
aqueles que me ouvis: que me
importa que me digam que fulano de



tal é um bom filho meu – um bom
cristão – mas um mau sapateiro?! Se
não se esforçar por aprender bem o
seu ofício, ou por executar o seu
trabalho com esmero, não poderá
santificá-lo nem oferecê-lo ao
Senhor. Ora, a santificação do
trabalho ordinário constitui como
que o fundamento da verdadeira
espiritualidade para aqueles que,
como nós, estão decididos a viver na
intimidade de Deus, imersos nas
realidades temporais (Amigos de
Deus, n. 61).

Ao longo dos artigos seguintes
veremos como esta especificidade,
que identifica a missão do Opus Dei
na Igreja, estava e está presente no
carisma dado por Deus a São
Josemaria, e aprofundaremos
também o modo como ele entendia o
conceito de trabalho habitual, com as
suas inúmeras aplicações na vida
quotidiana.



[1] cf. Antonio Aranda, El hecho
teológico y pastoral del Opus Dei,
Eunsa, 2021.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-
centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-
meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-

sao-josemaria/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/

	A Caminho do centenário (2): A missão do Opus Dei na meditação pessoal e na pregação de São Josemaria
	Reconciliar a terra com Deus
	Missão particular dentro de uma missão geral


