
opusdei.org

A Caminho do
centenário (1):
Vocação, missão e
carisma

Neste tempo de preparação
para o centenário, que
iniciámos com as assembleias
regionais, o Prelado convida-
nos a fazer uma reflexão sobre
identidade, história e missão do
Opus Dei. A série tem por
finalidade aprofundar no
carisma através de um dos seus
aspetos essenciais: a
santificação do trabalho. Este
primeiro artigo explora a
especificidade da Obra dentro
da Igreja e trata do conceito de



vocação e missão no contexto
da vida quotidiana.

01/10/2024

I. Vocação, missão e carisma

No princípio, era o Verbo. Tudo se fez
no Verbo e por meio do Verbo. Deus 
chama a ser tudo o que existe.

A vida fecunda de Deus é vida de
relação interpessoal. As processões
divinas – geração e espiração – têm
como fim o ser pessoal: o Pai gera o
Filho, o Pai e o Filho espiram o
Espírito Santo. Quando Deus cria,
atua segundo a mesma lógica: Ele 
quer seres pessoais diante de si,
segundo a exemplaridade do Filho e
por amor. Se Deus chama à
existência todo o universo, é porque
quer seres pessoais que participem



da sua vida: seres livres que possam
conhecê-l’O e amá-l’O.

Assim, em certo sentido, o mundo
inteiro é efeito de uma vocação. Cada
um de nós foi chamado pessoalmente
à existência: com o seu próprio rosto,
com a própria voz, com a sua cor de
olhos. Cada um, com o seu próprio eu
diante do Tu divino. Por isso, Deus
quis o mundo e criou-o: porque
pensava em cada um de nós.

Vocação: do temor à alegria

A palavra vocação é uma palavra
familiar, paterna. Palavra não
distante, mas próxima, palavra
dirigida a todos. Palavra que revela,
chama, convida. De facto, toda a
história da salvação se apresenta
como uma contínua história de
vocações, de chamamentos
incessantes que Deus dirige no
espaço e no tempo a homens e
mulheres de diversos lugares e em



diferentes épocas históricas: a
governantes e a pessoas comuns, a
cidades inteiras, a povos e
descendências.

A pregação de São Josemaria
aproxima-nos da palavra vocação,
mostrando-nos a sua grandeza e
universalidade. O fundador do Opus
Dei contribuiu para que se falasse de
vocação em anos anteriores ao
Concílio Vaticano II, em que talvez se
entendesse de modo restritivo. Deste
modo, o que fazia era recuperar o
ensinamento de muitos santos,
voltando a falar com clareza de
vocação como algo de comum a todos
os seres humanos.

Encontrar-se com o termo vocação
nos pontos de Caminho e nas
homilias de São Josemaria podia
causar ao princípio certa surpresa,
talvez de mistura com temor.
Contudo, imediatamente depois
suscitava alegria comprovar que o



contexto em que falava dela era a
vida habitual: o estudo e o trabalho,
a amizade e a família, as paixões
culturais e todas as profissões…
Entendida assim, a vocação conferia
luz e importância ao que, à vista
desarmada, não parecia possuí-la.
Graças a esta mensagem de São
Josemaria, a palavra vocação tornou-
se para muitos homens e mulheres
uma palavra familiar, paternal,
acessível.

«A vocação acende uma luz que nos
faz reconhecer o sentido da nossa
existência. É convencermo-nos, com
o resplendor da fé, do porquê da
nossa realidade terrena. Toda a
nossa vida, a presente, a passada e a
que há de vir, cobra um novo relevo,
uma profundidade de que antes não
suspeitávamos. Todos os factos e
acontecimentos passam a ocupar o
seu posto: entendemos aonde nos
quer levar o Senhor e sentimo-nos



entusiasmados e envolvidos por esse
encargo que se nos confia»[1].

Ninguém fica excluído

A muitas pessoas que escutavam a
pregação de São Josemaria
surpreendia e apaixonava a sua
insistência em que nem sempre é
necessário alterar a própria posição
no mundo, nem o trabalho, nem as
circunstâncias habituais e familiares,
para responder ao chamamento de
Deus. Este chamamento ressoa
justamente aí, nos contextos comuns
de um homem ou de uma mulher
contemporâneos. Chega, talvez
inesperadamente, talvez enquanto se
têm entre mãos as ferramentas do
próprio trabalho.

O modo como São Josemaria falava
da vocação baseava-se num
profundo enquadramento bíblico e
especificava o valor concreto-
particular de um conceito teológico



geral: Deus chama todo o ser
humano a conhecê-l’O e a amá- l’O.
Todos recebemos uma vocação a
identificar-nos com o Seu Filho e a
participar do Seu mesmo Espírito.
Existimos por e para isso; todos,
ninguém fica excluído: sãos e
doentes, ricos ou pobres,
trabalhadores e intelectuais dotados
de muitos talentos ou de poucos para
determinadas atividades.

A vocação a conhecer e amar o nosso
Criador, a parecer-nos com o seu
Filho feito homem, porque fomos
criados em Cristo, tem um nome: é a
vocação à santidade, isto é, a
participar na vida de Deus, Aquele
que é o único santo. Todo o ser
humano a recebe, tanto se já faz
parte do povo de Deus, da Igreja,
como se só está ordenado a ser parte
dela, embora ainda a não conheça.
Deus chama todos, sem excluir
ninguém, a participar na sua vida.
Cristo Jesus derramou o Seu sangue,



morreu na cruz e ressuscitou para
que a nossa filiação divina,
obscurecida e quase perdida pelo
pecado, pudesse ser recuperada e
restabelecida n’Ele.

No entanto, se Deus chama, é sempre
em ordem a uma missão, para
incumbir de uma tarefa. Vemo-lo
assim claramente ilustrado na
história da salvação. Deus dirige a
Sua palavra a cada ser humano: vai,
faz isto; atua como te vou ensinar; sai
desta terra; fala em Meu nome; vai
ao lugar que Eu te vou mostrar...
Parece quase dizer: “Criei-te para
isto!”. Na realidade, poderia dizer-se
que todas essas missões específicas
são concretizações da missão original
que o Criador confia à humanidade
no Génesis: «O Senhor Deus levou o
homem e colocou-o no jardim do
Éden, para o cultivar e, também, para
o guardar» (Gn 2, 15).



À vocação universal à santidade
corresponde uma missão igualmente
universal: a de se conformar à
imagem do Filho, para amar com
amor fraterno e filial, e rejeitar as
obras do pecado. Conformar-se ao
Filho é participar da sua missão, ou
seja, reordenar o mundo
desordenado pelos pecados dos
homens e reconduzi-lo ao Pai no
Espírito Santo. Ora, tal missão 
implica uma história. Se a vocação
interpela e exige uma resposta
precisa, o cumprimento de uma
missão realiza-se preferencialmente
de forma histórica: chegando a ser o
que estamos chamados a ser, e
transformando o mundo para que
este chegue a ser o que Deus quis que
fosse desde sempre.

Uma missão específica na
Igreja

O próprio Deus, ao criar o mundo,
abre a história à possibilidade de 



acolher missões. É a missão do Verbo,
enviado pelo Pai ao mundo para
assumir a natureza humana, levar a
termo a criação e redimir o homem
do pecado, devolvendo-lhe a plena
dignidade de filho no Filho. É a
missão do Espírito Santo, enviado ao
mundo e à história pelo Pai e o Filho,
para que configure os crentes com o
Filho e os reúna no Corpo de Cristo.
A Igreja de Jesus Cristo nasce destas
duas missões e é como que o seu
prolongamento na história[2]. Toda a
Igreja é convocada e enviada: é
convocada pela pregação do Reino de
Deus por parte de Jesus e, depois da
ressurreição, é enviada a todas as
nações para ensinar o Evangelho a
todas as gentes e batizá-las em nome
do Pai, do Filho e do Espírito Santo.

A Igreja existe e vive para esta
missão e dirigem-se a esta mesma
tarefa as diversas missões que o
Espírito Santo suscita ao longo da
história. Tão diversas e belas são as



flores da terra, como diversas e belas
são as missões que Deus confiou a
tantos santos e santas, a inúmeras
comunidades cristãs, a leigos e
sacerdotes, a religiosos e religiosas:
missões que têm contribuído e
continuam a contribuir para a única 
missio Ecclesiae.

«Aquele jardim do Senhor não só tem
as rosas dos mártires, mas também
os lírios das virgens, as heras dos
esposos e as violetas das viúvas.
Nenhuma classe de pessoas deve
menosprezar a sua vocação. Cristo
sofreu por todos. Com toda a verdade
está escrito a este propósito: “Ele
quer que todos os homens se salvem
e cheguem ao conhecimento da
verdade” (1Tim 2, 4)»[3].

Conhecendo a vida de São Josemaria,
e escutando a sua pregação,
compreendemos que também ele
recebeu de Deus – na Igreja e com a
Igreja – uma missão específica. Ao



declarar a sua santidade e apontá-la
como exemplo, o Magistério
reconheceu a missão recebida por
São Josemaria como parte da própria
missão da Igreja.

Pouco depois de começar o seu labor
sacerdotal, São Josemaria quis dar
um nome à missão que recebera de
Deus, para que os seus filhos e filhas
espirituais a continuassem na
história: Opus Dei, obra de
Deus,operatio Dei. Sublinhando a
iniciativa divina, começou a falar
dela como de uma nova fundação,
indicando 2 de outubro de 1928 como
«o dia em que o Senhor fundou a Sua
Obra»[4].

Por ampla e geral que seja uma
missão inspirada pelo Espírito Santo
na história dos homens – e
certamente o é a missão do Opus Dei,
a ponto de São Josemaria a descrever
como um mar sem margens –, cada
nova fundação terá sempre uma nota



distintiva que justifique o seu para
quê.

Procurar essa nota distintiva, a
especificidade de uma missão ou de
uma nova fundação, não quer dizer
separá-la de outras iniciativas
inspiradas pelo Espírito Santo, mas
sim conhecê-la melhor. Portanto, a
especificidade do Opus Dei não pode
definir-se, por contraste, separando-a
do que outros fazem ou não fazem,
exaltando diferenças ou dividindo os
campos de ação. A especificidade dos
que trabalham na vinha do Senhor
deve ser posta em relevo sem perder
nunca de vista a missão única de
toda a Igreja, numa atitude de
unidade que procura a comunhão.

Em todas as novas fundações, há
uma relação delicada entre
especificidade e tradição, entre o que
é ou parece novo e o que, na
mensagem cristã, deve
necessariamente continuar a ser o



mesmo. Há tarefas que a Igreja
reconhece na sua vida e na sua
tradição como essenciais para a
missão que recebeu de Cristo. A
título de exemplo, exortar o povo de
Deus à santidade e à configuração
com Jesus Cristo, ensinar a todos a
ter uma relação pessoal e filial com
Deus, situar a Eucaristia no centro da
vida dos fiéis, promover a
disponibilidade dos sacerdotes para
perdoar os pecados, administrar os
sacramentos de modo a serem
recebidos com fruto, recordar a
todos os batizados que são apóstolos
num mundo por reevangelizar,
difundir os ensinamentos dos
pastores, dos concílios e,
especialmente, do Romano
Pontífice...

Como entender a fé que São
Josemaria experimentou há um
século ao dar início ao Opus Dei, e
como compreendeu ele a 
novidadeque o Opus Dei implicava?



Com esta finalidade queremos reler e
aprofundar, nestes anos prévios ao
Centenário da fundação do Opus Dei
(1928-2028), alguns elementos de
especificidade que caracterizam a
sua missão, e examinar uma vez
mais os carismas que Deus concedeu
e concede continuamente aos seus
membros para que esta missão se
cumpra.

“Ordenar o mundo a Deus
mediante o trabalho”

Muitos textos de São Josemaria falam
dos fins da nova fundação. São fins
aparentemente gerais, porque
contribuem, como deve ser, para o
bem geral da Igreja, para a
santificação das almas, para a
transformação cristã do mundo. E,
no entanto, são fins que apontam
para uma missão específica, peculiar,
que ilumina toda a existência de
quem recebe esse chamamento
divino. Uma missão que podíamos



exprimir, por exemplo, com estas
palavras: «Ordenar o mundo a Deus
mediante o trabalho»; ou então:
«Transformar as realidades terrenas
pondo no seu cume a cruz de Jesus
para que, purificadas do pecado,
todas as atividades humanas sejam
santificadas a partir de dentro e
tomem a forma de Cristo». Nesta
missão, precisa São Josemaria, os
membros da Obra «santificar-se-ão a
si mesmos, santificarão os outros e
santificarão o próprio mundo».
Sacerdotes e leigos contribuem para
esta missão, mas com uma
articulação precisa: os primeiros
devem servir sobretudo os segundos,
porque esta missão corresponde de
maneira direta e imediata aos fiéis
leigos[5].

«Este é o segredo da santidade que
prego há tantos anos: Deus chamou-
nos a todos para que O imitemos; e a
vós e a mim para que, vivendo no
meio do mundo – sendo homens da



rua – saibamos pôr Cristo Nosso
Senhor no cume de todas as
atividades humanas honestas. Deveis
agora compreender ainda melhor
que, se algum de vós não amasse o
trabalho que lhe corresponde, se não
se sentisse autenticamente
comprometido em santificar uma das
nobres ocupações terrenas, se
carecesse de uma vocação
profissional, nunca chegaria a
penetrar na essência sobrenatural da
doutrina que expõe este sacerdote,
porque lhe faltaria, precisamente,
uma condição indispensável: a de ser
um trabalhador»[6].

A invocação que as Preces do Opus
Dei reservam à oração de intercessão
Ad sanctum Josephmariam,
conditorem nostrum, tendo que
resumir em poucas linhas a essência
da sua mensagem, atribui um papel
central à santificação do trabalho,
precisando a sua dimensão
apostólica e missionária: Intercede



pro filiis tuis, ut fideles spirítui Operis
Dei, laborem sanctificemus et animas
Christo lucrifacere quaeramus.

Em torno do eixo do trabalho em
Cristo parecem rodar
verdadeiramente todos os outros
aspetos da perspetiva cristã que São
Josemaria viu iluminados na nova
fundação que Deus lhe pediu: a
possibilidade de encontrar Deus e de
procurar a santidade na vida 
quotidiana; a extensão universal do
chamamento à santidade; a imitação
da vida oculta de Jesus e da Sagrada
Família de Nazaré; a devoção muito
especial à figura de São José – o
artesão, o trabalhador –, a ponto de
estabelecer que os membros da Obra
renovassem na sua festa a dedicação
ao Opus Dei; a filiação divina como
participação na missão do Filho de
reconciliar todas as coisas com o Pai
por meio do Espírito; o apostolado de
amizade e confiança que os membros
desta instituição estão chamados a



exercer com colegas de trabalho e
nas suas relações sociais; a
perdurabilidade do Opus Dei,
enquanto houver homens que
trabalhem à face da terra... Todos
estes aspetos são reverberações de
uma luz fundacional cujo ponto focal
é uma nova compreensão da
dimensão divina do trabalho
humano.

A especificidade da sua missão, tal
como se esboçou antes, é o carisma
do Opus Dei? Qual é a relação entre
vocação, missão e carisma? Na
Sagrada Escritura e na história da
Igreja, o termo carisma tem um
significado muito amplo. Contudo,
refere-se principalmente ao «dom
concedido por Deus com vista a uma
missão». Neste sentido, o dinamismo 
vocação-missão precede a noção de
carisma. A Palavra de Deus chama
para confiar uma missão; a seguir,
Deus concede os carismas e dons
necessários para a levar a cabo. Por



vezes, em linguagem comum,
utilizamos a palavra carisma para
referir-nos também à gratuidade de
uma missão ou de uma determinada
espiritualidade, para indicar que se
trata de um dom do Espírito, de uma
iniciativa divina: é Deus que suscita,
chama, concede a sua graça, assiste,
guia, buscando paternalmente a
correspondência da pessoa humana.

«Quando Deus Nosso Senhor projeta
alguma obra em favor dos homens,
pensa primeiro nas pessoas que há
de utilizar como instrumentos... e
comunica-lhes as graças
convenientes. Essa convicção
sobrenatural da divindade da
empresa acabará por nos dar um
entusiasmo e amor tão intenso pela
Obra, que vos sentireis ditosíssimos
sacrificando-vos para que se
realize»[7].

Deus concede aos homens a graça e
os carismas do Espírito para cumprir



a missão a que todos fomos
chamados: ser santos e identificar-
nos com Cristo. A quem chama a
uma missão particular, a uma
finalidade pastoral concreta na
Igreja, Deus concede dons e carismas
apropriados para a levar a cabo. Para
reconhecer o carisma específico de
uma nova fundação, e, portanto,
também do Opus Dei, é necessário
refletir sobre a sua missão, tal como
a foi delineando o seu fundador.

Não é de esquecer, em todo o caso,
que a missão do Opus Dei precede a
sua instituição. Em princípio, esta
missão é compatível com diferentes
formas institucionais canónicas,
presentes ou futuras, sempre que
permitam pôr em prática o que Deus
pediu ao seu fundador: procurar a
santidade e a plenitude da filiação
divina no meio do mundo, mediante
o exercício do trabalho habitual,
ordenando a Deus todas as



atividades humanas, transformando-
as para lhes dar a forma Christi.

Por último, compreender e
aprofundar na missão do Opus Dei é
uma tarefa de certo modo
inesgotável, simplesmente por se
tratar de um facto autenticamente 
teológico quetem Deus como autor. É
uma missão aberta sobre a história e
alentada pelo Espírito Santo criador,
e, portanto, capaz de inspirar épocas
e situações diversas: trata-se de um
carisma que, ao longo da história,
será encarnado por muitíssimas
pessoas em situações muito variadas.
A dimensão pneumatológica de uma
missão faz com que o modo de ser e
de viver de quem a encarna possa
definir-se como um espírito mais do
que como letra. Por isso, o Opus Dei
tem um espírito, o espírito da Obra.

Aprofundar no sentido desta missão
e deste espírito, tal como São
Josemaria o viu na sua meditação



pessoal e o transmitiu na sua
pregação, será objeto do próximo
artigo.

Esta série é coordenada pelo Prof. 
Giuseppe Tanzella-Nitti, com alguns
professores e professoras da
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz.

[1] São Josemaria, Cristo que passa, n.
45.

[2] cf. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 2-4.

[3] Santo Agostinho, Discurso 304, 3,
2.

[4] São Josemaria, Apuntes íntimos, n.
306, 02/10/1931.



[5] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 31 e 36.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
58.

[7] São Josemaria, Instrucción,
19/03/1934, n. 48-49.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-
centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-caminho-do-centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/

	A Caminho do centenário (1): Vocação, missão e carisma
	I. Vocação, missão e carisma
	Vocação: do temor à alegria
	Ninguém fica excluído
	Uma missão específica na Igreja
	“Ordenar o mundo a Deus mediante o trabalho”


