
opusdei.org

A beleza dos santos

O cristianismo não é uma
religião, filosofia ou visão
espiritualista do mundo. Isto
significa que o corpo tem um
papel fundamental. Sem o
corpo não há cristãos, e mais
ainda: não há cristianismo…

22/10/2013

Para abordar este tema, no ambiente
mais ou menos polémico em que ele
surge hoje em dia, devemos partir de
duas premissas. A primeira, de
importância essencial, é ter em conta
que o corpo desempenha um papel



central e insubstituível na vida de fé.
O cristianismo não é uma religião,
filosofia ou visão espiritualista do
mundo. Isto é, o corpo representa um
papel fundamental. Sem corpo não
há cristãos, e mais ainda: não há
cristianismo. Ao mesmo tempo, o
corpo, no conjunto da pessoa, tem as
suas regras, a sua autonomia e os
seus limites, com os quais é preciso
contar.

A segunda premissa é mais
circunstancial. Sabemos que uma
imagem vale mais do que muitas
palavras. Se temos na retina a
flagelação de uma pessoa, não
entenderemos nada. Isso não é
mortificação corporal, mas
masoquismo. A mortificação tem um
motivo para além de si mesma e,
além disso, um motivo bom. Caso
contrário, não é mortificação cristã.
No cristianismo a mortificação não
procura a dor pela dor. Assim, para
entender a mortificação do corpo, é



necessário pô-la junto da imagem de
um santo: fica bem com o sorriso do
Papa João Paulo II ou com a paz de
Teresa de Calcutá entre os mais
pobres dos pobres.

Quando aprofundamos o assunto,
valorizando as duas premissas,
verificamos que a mortificação do
corpo se refere fundamentalmente a
duas motivações: o autocontrolo ou
domínio de si próprio e o
embelezamento da pessoa.

1. O corpo revela a pessoa e é o meio
de exprimir os seus sentimentos, a
sua liberdade e o seu amor. A pessoa
é o seu corpo, mas não é só o seu
corpo. O mundo interior de cada
pessoa não está feito de tecidos e
fluidos, mas de pensamentos, amores
e sentimentos. Por isso, já diziam os
gregos que o homem é, de certo
modo, todas as coisas, um
microcosmos, um mundo. Na pessoa
humana existe o nível biológico, mas



também o nível psicológico e o
espiritual. Apesar da pessoa ser uma
unidade, observamos na nossa vida a
existência de forças ou tensões
diversas que nos conduzem a
distintos objetivos e que é preciso
controlar e integrar na unidade
pessoal. Por exemplo, apetece-me
fumar (o corpo pede-o) mas sei (aqui
aparece a inteligência) que não me
convém ou que está proibido e
podem multar-me. Então, decido
fumar ou não, e imponho esta
decisão à minha atuação (isto seria a
vontade).

Para controlar e dirigir todas as
forças ou tensões que aparecem na
minha vida, para as integrar em
torno da minha identidade pessoal
de modo harmonioso, é preciso
educar a inteligência e fortalecer a
vontade. Aqui é necessária a
mortificação.



Para conseguir o autodomínio ou
senhorio sobre o meu corpo é precisa
a mortificação, que se pode
descrever como a negação voluntária
de um desejo (apetece-me fumar,
mas não fumo) ou a afirmação
voluntária de algo que não me
apetece (não me apetece comer isto
porque não gosto, mas é o que há e
como-o; não me apetece começar a
estudar ou a trabalhar, mas começo;
não me apetece levantar, mas
levanto-me). A mortificação do corpo
é um ato livre forjado por uma
decisão da vontade, esclarecida pela
inteligência (que proporciona o
motivo dessa decisão), e que
contraria as apetências ou gostos do
corpo num ato determinado.

Porém, porque é que necessito de
controlar o meu corpo? Ou melhor,
para que é que procuro controlar o
corpo? Os motivos podem ser muito
variados, como, por exemplo, a
educação ou a cortesia humana.



Nesse caso, devo mortificar o meu
corpo para não cair em atitudes que
perturbem a paz e a convivência com
os que estão mais próximos.

Entre as múltiplas razões que levam
a mortificar ou sujeitar − ou, se se
preferir, reprimir − o corpo, julgo que
a razão fundamental é o pedir ao
corpo um serviço que está acima das
suas possibilidades iniciais ou
habituais. Podemos explicar isto com
alguns exemplos. Neste mundo, em
especial nas sociedades mais
desenvolvidas, costumamos
mortificar o corpo principalmente na
relação com o trabalho profissional.
Suportando o frio ou o calor
(especialmente nas pessoas que
trabalham à intempérie); superando
o cansaço e o sono: acontece a quase
toda a gente, em cada manhã ao
levantar-se; a quem é que o corpo
não pede para ficar um pouco mais
na cama, todos ou quase todos os
dias? E nos trabalhos de atendimento



direto ao público: não me posso
permitir pôr má cara e omitir um
sorriso, mesmo que o corpo peça
para nos zangarmos ou
simplesmente não ligar a algo ou a
alguém! E muitos projetos estão para
além das nossas forças e exigem que
mortifiquemos o corpo, em períodos
determinados ou sempre, em certos
trabalhos.

Naturalmente, também devemos
mortificar o nosso corpo para
cumprir outros deveres,
especialmente os relacionados com a
família e com os amigos. Na prática,
em cada dia, devemos mortificar o
corpo e os seus apetites, em favor das
necessidades dos outros: o pai e a
mãe entre eles, e ambos com os filhos
pequenos; os namorados; os amigos;
os vizinhos. Não estamos sozinhos
neste mundo e a relação com os
outros leva muitas vezes a pôr as
coisas dos outros à frente das nossas,
e, portanto, a mortificar os nossos



gostos pessoais. Se não fizermos isto,
em pouco tempo acabaremos por
encontrar-nos realmente sós.

Hoje em dia, a mortificação corporal
mais severa é, talvez a que se exige
aos desportistas. Devem viver,
atingindo e superando o limite das
possibilidades do corpo humano.
Para isso, têm de mortificar o corpo
até à exaustão nas suas sessões
diárias de treino. Além disso, têm de
fazer uma dieta rigorosa sem se
permitirem excessos nem caprichos,
um horário estável e regular que
limita a diversão. É algo voluntário,
mas que exige muita mortificação.
Pensemos nas discussões e críticas,
por vezes com fundamento, sobre se
Cristiano Ronaldo está ou não mais
gordo, ou se os futebolistas devem
sair à noite. Ainda que o caso dos
futebolistas seja um pouco especial,
se pensamos nos ciclistas, tenistas,
nadadores, atletas, alpinistas ou
ginastas, não teremos dúvidas da



dureza da sua vida, nos treinos e nas
competições.

Às vezes justificamos todo esse
esforço dos desportistas
profissionais, dizendo que eles são os
melhores ou que representam a
excelência da humanidade. São
personagens de elite, eleitos para a
glória. Portanto, pode-se pedir-lhes e
até exigir-lhes toda essa submissão
ou mortificação do corpo, enquanto
nós contemplamos essas maravilhas
no sofá em frente da televisão. Mas,
segundo o cristianismo, todos fomos
eleitos para a glória e por isso, cada
pessoa é tratada por Deus como o
melhor filho, como se fosse único.

Retomamos assim o tema que nos
ocupa. A mortificação corporal cristã
pode enquadrar-se neste sentido de
exercício ou treino para controlar o
corpo, com o propósito de o dispor
para o serviço de Deus e dos outros.
Na sociedade em que vivemos, tem



sentido mortificar o corpo para
controlar as suas forças e integrá-las
para a execução de um projeto
profissional, para a realização de
tarefas ou deveres relacionados com
os outros, para a consecução de
metas desportivas, etc. No entanto,
alguns podem estranhar a
mortificação do corpo para conseguir
um objetivo espiritual, religioso, ou a
renúncia a um gosto sensível ou
material, para apreciar com mais
facilidade um valor espiritual. É
curioso, apesar de ser explicável pelo
materialismo prático da nossa
cultura.

A vida cristã ensina-nos que o ideal
de amar a Deus sobre todas as coisas
e ao próximo como a nós mesmos,
não se realiza sem mais, e necessita
de compromisso pessoal, de luta e de
esforço. Surge então a necessidade
da mortificação do corpo, para o
comprometer por completo na



unidade íntima da pessoa, e assim
possa dar o melhor de si.

Existem tendências desordenadas
que conduzem a pessoa à sua própria
ruína, e é preciso controlá-las. O
desejo de satisfação e de prazer,
desordenado pelo pecado, leva a
coisas que, se as fizéssemos, nos
tirariam a paz interior e a comunhão
com Deus. Por exemplo, o apetite
desordenado pela comida ou pela
bebida, a inveja, a crítica ou a
intolerância com alguma pessoa
(familiar, amigo, vizinho ou colega),
a preguiça ante os próprios deveres,
etc. Para além disto, a excelência do
ideal cristão, amar com todas as
forças e com todas as ações, exige a
prática intensa de todas as virtudes,
a começar pela caridade. Ora isto
não é possível se não nos impomos a
nós mesmos coisas, por assim dizer,
desagradáveis, que nos tiram
comodidade e repouso, para nos
obrigar ao compromisso e ao



trabalho pelos outros. Para poder
avançar na vida cristã é precisa a
mortificação, como acontece em
muitos outros aspetos da vida
humana (o desporto, o trabalho ou a
carreira profissional, a estética
pessoal, etc.). Muda a motivação: o
amor a Deus e às outras pessoas.

2. Passemos agora para o segundo
ponto. Parece-me que o outro motivo
fundamental da mortificação
corporal é o adorno do corpo ou, se
preferirmos, o corpo como
ornamento. Com duas precisões.
Falamos de adorno não no sentido de
algo bonito mas supérfluo, mas como
algo essencial ou transcendental, isto
é, como beleza. Por outro lado,
sublinhamos que a beleza do corpo
expressa e é parte, da beleza da
pessoa. Daí que seja sempre uma
beleza individual e singular, própria
de cada pessoa, distante da
uniformidade e da uniformização
dos critérios gerais.



Mas para conseguir a beleza do
corpo, a mortificação corporal
também é necessária. Para conseguir
um corpo esbelto, temos de comer
muitos iogurtes light, mas ao mesmo
tempo, temos de deixar de comer
muitas outras coisas agradáveis e
saborosas, que a atenção e o gosto
reclamam, mas às quais é preciso
responder com um rotundo não.

Em certas circunstâncias, a beleza
estética exige uma mortificação
corporal mais concreta. Aqui entram
as cirurgias violentas e agressivas,
mas com resultados por vezes
aceitáveis: a lipoaspiração, as
operações plásticas na face, no nariz,
etc. Temos aqui novamente a
mortificação corporal, por um
motivo que transcende e supera o
sacrifício: a beleza do corpo.

Neste âmbito entra também todo o
tema das exigências da moda, a
respeito da incomodidade



(determinados tacões não são o
melhor para os pés nem para o
caminhante, mas a beleza justifica
essa mortificação), no frio ou no
calor; o costume (não se pode
esquecer o choro da menina quando
lhe fazem um pequeno furo nas
orelhas). Neste contexto, merece uma
atenção especial o ornamento do
corpo mediante o piercing, as
tatuagens, etc.

Para o cristão, o adorno do corpo, o
corpo como adorno e a manifestação
da pessoa é fundamental. Esse
ornamento manifesta-se no sorriso,
no esforço, por vezes heroico, pelo
próximo (entre os esposos ou entre
amigos; o pai ou a mãe pelos seus
filhos), no compartilhar a pobreza
com o pobre e a doença com o
enfermo, etc. Como se vê, é um
ornamento da pessoa, manifestado
de modo visível, é aquilo a que
sempre se chamou obras de
misericórdia corporais. Mas como se



trata de um corpo animado pelo
espirito, pela alma, na unidade da
pessoa, o adorno é também
espiritual: o adorno do corpo pobre
ou doente é o amor solidário desse
corpo, dessa pessoa.

É principalmente neste sentido de
ornamento e beleza espiritual do
corpo, que se entendeu a
mortificação corporal do cristão. E
está também diretamente
relacionada com a Paixão de Jesus
Cristo. Trata-se de adornar o corpo
em relação a Jesus Cristo Crucificado.
O uso tradicional na Igreja de
práticas de penitência corporal,
como o cilício ou, no caso que nos
ocupa, as disciplinas, está unido a
esse ornamentar o corpo
espiritualmente com os sofrimentos e
as chagas de Cristo, compartilhando
no nosso corpo as dores de Jesus.

Para compreender isto é preciso
tentar entender o sacrifício de Cristo.



Só assim pode haver tolerância e
respeito para com o cristão. Para a
nossa sociedade, este é o aspeto da
mortificação corporal que
provavelmente mais custa
compreender. Talvez porque as
disciplinas ou o cilício sejam vistos
como castigo do corpo.

Cristo sofre uma violência brutal por
parte dos soldados e do povo: a
prisão, os insultos, a flagelação, a
coroação de espinhos, o caminho da
cruz e a crucificação… Mas esta
descrição não explica quase nada da
realidade profunda que aí está a
acontecer.

O que acontece realmente é que
Cristo transforma a violência brutal
da humanidade ao longo da História
no amor total a Deus e aos homens.
Cristo não sofre apenas a violência
de um condenado à morte, mas Ele,
que é o dono da Sua vida, oferece-a, e
oferece-a por amor à humanidade,



aos pecadores, aos marginalizados,
aos pobres. Por isso o Crucificado
ornamenta: exprime através do seu
corpo mortificado a coroa do amor
não interesseiro, mas total, a Deus e
aos outros.

Cristo sofre porque quer, e quer
porque, com o seu sofrimento, se une
a cada pessoa que sofre, acompanha-
a, sustenta-a e dá-lhe esperança. Não
se pode pedir ao cristão que renuncie
à cruz (o sinal do cristão é a santa
cruz), nem que renuncie ao crucifixo.

O sofrimento do cristão, e, nele
incluído, a mortificação corporal, é a
manifestação de uma realidade mais
profunda: a sua solidariedade e a
proximidade com o sofrimento de
todos os homens e de cada um deles,
ao longo da História e da sua vida.
Não é um castigo do corpo, como se o
corpo fosse mau e desprezível, muito
pelo contrário. É um ornamento do
corpo que faz com que cada pessoa



seja mais bela, porque manifesta na
sua carne o amor solidário e a união
com Cristo e com a humanidade
sofredora, necessitada,
marginalizada, esquecida.

Não é obrigatório ter um corpo
modelo, nem seguir a moda, mesmo
que seja incómoda, nem levar 
piercings ou tatuagens, como
também não é obrigatório usar o
cilício ou as disciplinas, como
mortificação corporal.

Nem esses são os únicos meios para
ornamentar o corpo. Mas são meios
utilizados por muitas pessoas, tanto
hoje como no passado, e que
provaram a sua eficácia para atingir
uma beleza particular. Temos,
sobretudo, o exemplo de Cristo e de
muitos mártires e também o exemplo
da vida e ação de muitos santos. Não
é fácil dedicar a vida a Deus e ao
próximo, antes e acima do que pode
apetecer ao próprio eu: cuidar e



viver entre os mais pobres dos
pobres, não só um dia, mas um dia e
outro, a vida inteira, etc.

Porque é que vamos estigmatizar
alguém ou julgar a priori, com um
certo grau de intolerância? É melhor
procurarmos compreender as razões
que pode ter cada um para viver e
atuar como bem entender. Se todos e
cada um, procurarmos ser
pessoalmente melhores,
construiremos uma civilização e um
mundo melhor.

Pablo Marti del Moral

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-beleza-dos-
santos/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-beleza-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-beleza-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-beleza-dos-santos/

	A beleza dos santos

