
opusdei.org

Lugares de Roma
(II): A Basílica da
Santa Cruz em
Jerusalém

A primeira vez que São
Josemaria foi rezar à Basílica da
Santa Cruz de Jerusalém foi no
dia 4 de agosto de 1946. Tinha
chegado a Roma 2 meses antes.

27/01/2025

 Link para os restantes artigos da
série: “Lugares de Roma”

https://opusdei.org/pt-pt/article/vestigios-da-historia-da-igreja-seguindo-os-passos-de-sao-josemaria/


Entre os judeus era proibido sepultar
os condenados no cemitério comum,
e esse foi um dos motivos por que
levaram o corpo de Jesus para um
cemitério particular, posto à
disposição por José de Arimateia (cf.
Mt 27, 60). Também os instrumentos
de tortura usados para as execuções
eram considerados impuros, e por
isso enterravam-se ou eram atirados
para alguma fenda do terreno, fora
do alcance das pessoas.

Não menos ignominiosa do que esses
instrumentos devia ser a colina do
Gólgota (onde haviam crucificado
Jesus Cristo) para os habitantes de
Jerusalém, como revelam as
conotações sinistras do seu nome
latino: locus calvariae, lugar da
caveira. Depois da Ressurreição do
Senhor, sem dúvida produziu grande
surpresa na cidade o facto de os
cristãos se aproximarem com
frequência daquele lugar desolador,
para se ajoelharem na terra que



tinha sido banhada pelo sangue de
Cristo e para rezarem junto ao
buraco onde tinha sido erguida a
Cruz; iam também beijar a rocha em
que tinha repousado o seu corpo
morto.

Muito possivelmente esse costume
teve de ser interrompido nalgumas
épocas, por causa das perseguições e
de outros acontecimentos, como a
destruição de Jerusalém no ano 70 da
nossa era. Não obstante, ainda se
devia manter no século II, pois o
imperador Adriano (117-138)
mandou encher com terra a
depressão que separava o Gólgota do
Santo Sepulcro e nessa nova
plataforma fez edificar dois templos:
um dedicado a Juno, sobre o Santo
Sepulcro; e outro dedicado a Vénus,
no cimo do Gólgota. Sabe-se que
Adriano tinha grande ódio pelo
cristianismo no final da sua vida, e é
quase certo que a construção desses
templos tinha como fim apagar para



sempre as marcas terrenas da
Redenção.

Os primeiros historiadores
eclesiásticos comentavam não com
certa ironia o resultado paradoxal
que com o decorrer do tempo,
tiveram os esforços pagãos. «Pobres
homens! – interpelava-os Eusébio de
Cesareia –. Julgavam que era possível
esconder ao género humano o
esplendor do sol que se tinha erguido
sobre o mundo! Não compreendiam
ainda que era impossível manter
oculto debaixo da terra Quem já
obtivera a vitória sobre a morte»[1].
Com efeito, no século IV, quando a
Igreja conseguiu por fim a liberdade,
os dois templos pagãos permitiram
localizar sem margem de erro a
situação dos Lugares Santos: bastou
derrubá-los e escavar por baixo o
Santo Sepulcro e o cimo do Calvário.

A invenção (encontro) da Santa
Cruz



A grande impulsionadora da
redescoberta dos Lugares da Paixão
foi a Imperatriz Santa Helena que em
326 viajou à Terra Santa. A mãe de
Constantino era já de idade avançada
– devia rondar os oitenta anos –mas
não queria morrer sem antes ter
rezado na terra onde o Senhor tinha
vivido, morrido e ressuscitado.

Temos poucos dados sobre a
juventude de Helena. Provavelmente
nasceu na Bitínia e era de origem
humilde. Segundo Santo Ambrósio
era stabularia – isto é empregada ou
criada numa estalagem – antes de se
casar com Constâncio Cloro em 272,
união da qual nasceu Constantino no
ano seguinte. Constâncio era um
ambicioso oficial do exército romano
que em 293 alcançou a dignidade de
César.

Nesse mesmo ano repudiou a sua
esposa, que não tinha sangue nobre,
e Helena ficou na sombra até que o



seu filho Constantino em 306 lhe deu
o título de Imperatriz. Nesse
momento Helena já era cristã, e
serviu-se da sua posição privilegiada
para fazer o bem, exercitando a
caridade entre os necessitados e
impulsionando a extensão e a
dignidade do culto. Brilhava tanto
pela sua fé e piedade, que Santo
Ambrósio não duvidada em louvá-la
dizendo: «Grande mulher, que
ofereceu ao imperador muito mais
do que aquilo que dele recebeu»[2].

A construção das primitivas basílicas
da Natividade em Belém, e da 
Ascensão, no Monte das Oliveiras
deve-se à sua passagem pela Terra
Santa. Relativamente ao Gólgota,
quando Helena chegou a Jerusalém
acabavam de ser demolidos os
templos pagãos, de modo que a
Imperatriz pôde cumprir o seu sonho
de se ajoelhar na terra sobre a qual o
Nosso Salvador tinha sido elevado na
Cruz e rezar na rocha do Santo

https://drive.google.com/file/d/17eJtpcBn0HGpKalAwWa7ym0K2jvwSbtU/view
https://drive.google.com/file/d/1J65-c0eJLShal_2ZDCLHnl23a_KTKJtS/view


Sepulcro. Contudo, ali mesmo
reparou que não tinha sido
encontrada ainda a mais importante
das relíquias.

Santo Ambrósio descreve-a com
grande vivacidade, caminhando
entre as ruínas dos templos romanos
acompanhada por soldados e
operários. E perguntando-se: «Eis
aqui o lugar da batalha: mas onde
está o troféu da vitória? Eu estou no
trono e a cruz do Senhor enterrada
no pó? Eu estou rodeada de ouro e o
triunfo de Cristo entre as ruínas? (…)
Vejo, diabo, que fizeste tudo o que
era possível para que fosse sepultada
a espada que te reduziu ao nada»[3].

As novas escavações que a
Imperatriz mandou fazer resultaram
frutuosas quando, ao remover um
terreno próximo do Gólgota, se
encontraram três cruzes, e a tábua
em que se tinha escrito em hebraico,
grego e latim: Jesus Nazareno Rei dos

https://drive.google.com/file/d/1J65-c0eJLShal_2ZDCLHnl23a_KTKJtS/view


Judeus. Assim teve lugar a invenção –
a descoberta: inventio em latim
significa encontrar alguma coisa – da
Santa Cruz do Senhor, que tinha
permanecido oculta durante três
séculos. A Santa Imperatriz deixou a
maior parte das relíquias em
Jerusalém, mas levou consigo para
Roma três fragmentos da Vera Crux –
da cruz do Senhor –: o título da
condenação, um dos cravos e alguns
espinhos da coroa que os verdugos
tinham colocado em Jesus. Também
fez transportar uma grande
quantidade de terra do Gólgota e os
degraus de pedra da escada que o
Senhor percorreu quatro vezes no
dia da paixão, a fim de comparecer
diante de Pilatos no Pretório.

A Basílica Sessoriana, ou “Sancta
Hierusalem”

Existem numerosos documentos do
século IV e V que descrevem como, a
partir da visita de Santa Helena, os



cristãos veneravam as relíquias da
Paixão que tinham ficado em
Jerusalém. Assim o testemunham
Eusébio, Rufino, Teodoreto e São
Cirilo de Jerusalém. Egéria, uma
mulher que peregrinou aos Lugares
Santos no século IV, fala de multidões
de fiéis que já então iam de todo o
Oriente cristão participar nas
solenidades em honra da Cruz.

Outro historiador, Sócrates, o
Escolástico, recolheu em meados do
século V uma piedosa tradição
segundo a qual, durante a travessia
marítima realizada pela Imperatriz
de regresso de Jerusalém a Roma,
teria havido uma forte tempestade. O
navio debatia-se entre as ondas a
ponto de naufragar, até que Santa
Helena – depois de tê-lo atado com
uma corda para deitar pela borda –
fez com que o Santo Cravo que
levava consigo tocasse as águas, e o
mar acalmou instantaneamente.



Esse Cravo, os três fragmentos da
Cruz e a tábua com a inscrição INRI
foram piedosamente guardados por
Santa Helena na sua residência
imperial: o palácio Sessoriano. Ao
cabo de alguns anos, possivelmente
depois da morte da mãe, Constantino
quis que se construísse ali uma
basílica que tomou o nome do
palácio, Basílica Sessoriana, embora
também chamada Sancta
Hierusalem. Como alicerce simbólico
desta construção colocou-se terra do
Gólgota que a Imperatriz havia
trazido da Palestina, e os preciosos
fragmentos da Santa Cruz
expunham-se à vista dos visitantes
num relicário de ouro adornado com
pedras preciosas.

Da primitiva basílica constantiniana
só se conservam alguns restos
pertencentes aos muros exteriores. A
essa edificação seguiu-se outra do
século XII, por sua vez substituída
pelo templo de estilo barroco tardio,



terminado em 1744, que se pode
contemplar atualmente. Apesar
destas mudanças arquitetónicas e de
outras vicissitudes históricas, como
as invasões sofridas por Roma, toda
uma coleção de documentos
testemunha que as relíquias que se
veneram nesta basílica são as
mesmas que Santa Helena trouxe da
Terra Santa.

É perfeitamente natural que este
lugar se tenha convertido na meta da
piedade do povo cristão. Muito cedo
se começou a celebrar ali a liturgia
de Sexta-Feira Santa. Até ao século
XIV, o Papa pessoalmente, com os pés
descalços, presidia a procissão que ia
desde a Basílica de São João de
Latrão até à Basílica da Santa Cruz,
para adorar o vexillum crucis, a
bandeira da Cruz, o estandarte da
salvação.

4 de agosto de 1946



São Josemaria foi rezar à Basílica da
Santa Cruz de Jerusalém no dia 4 de
agosto de 1946. Nem sequer tinham
passado 2 meses desde que chegara a
Roma, em 23 de junho. Desde a sua
chegada à Cidade Eterna, tinha
trabalhado intensamente na
preparação dos documentos que
deviam apresentar-se para obter o 
Decretum Laudis, no meio dos calores
daquele verão e, apesar do mal-estar
produzido pela diabetes.

Este passo representava a aprovação
da Obra como instituição de direito
pontifício dotada de regime
universal.

A São Josemaria urgia esta
aprovação, que facilitaria a expansão
apostólica do Opus Dei, e pôs todo o
seu empenho para abreviar os
prazos.

No dia 4 de agosto, às cinco menos
um quarto da tarde, o Cardeal
Prefeito do Dicastério competente

https://opusdei.org/pt-br/video/itinerario-juridico-do-opus-dei/


teve uma entrevista com o Pe. Álvaro
del Portillo para tratar da data de
apresentação dos documentos. Foi
então que o Fundador da Obra
decidiu passar essa tarde de domingo
a rezar na Basílica da Santa Cruz de
Jerusalém, enquanto o Pe. Álvaro
estava com o Cardeal.

É fácil adivinhar como seria a oração
de São Josemaria naquela tarde: de
petição confiada, cheia de fé; e ao
mesmo tempo de aceitação plena da
Vontade divina. Ali, ante as relíquias
da Paixão, certamente pensou uma
vez mais em que «encontrar a Cruz
de Jesus Cristo no caminho, nos
confirma de que estamos na esteira
dos seus passos»[4].

O Decretum Laudis seria finalmente
concedido pela Santa Sé seis meses
depois, no dia 24 de fevereiro de
1947. Embora o atraso fosse motivo
de desgosto para o Fundador do
Opus Dei, recebeu-o sem perder a



paz, como uma oportunidade para
abraçar a Cruz. E transmitiu essa
atitude aos seus filhos.

«Sempre tranquilos, e corajosos
perante as contradições, se se
apresentarem, perante o que as
pessoas qualificam como fracassos. O
êxito ou o fracasso está na vida
interior. O êxito está em receber com
paz a Cruz de Jesus Cristo, em
estender os braços abertos, porque
para Jesus como para nós a Cruz é
um trono, é a exaltação do amor; é o
cúmulo da eficácia redentora, para
levar as almas a Deus, para levá-las
segundo o nosso modo laical: com o
nosso trato, com a nossa amizade,
com o nosso trabalho, com a nossa
palavra, com a nossa doutrina, com a
oração e a mortificação»[5].



[1] Eusébio de Cesareia, De vita
Constantini, 3, 16.

[2] Santo Ambrósio, De obitu
Theodosii, n. 41.

[3] Santo Ambrósio, De obitu
Theodosii, n. 43-44.

[4] São Josemaria, Carta 14/02/1944,
n. 19.

[5] São Josemaria, Carta 31/05/1954,
n. 30.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-basilica-da-
santa-cruz-em-jerusalem/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-basilica-da-santa-cruz-em-jerusalem/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-basilica-da-santa-cruz-em-jerusalem/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-basilica-da-santa-cruz-em-jerusalem/

	Lugares de Roma (II): A Basílica da Santa Cruz em Jerusalém

