
opusdei.org

«A aurora do ‘dia do
Sol’». A exposição
eucarística e a
antífona mariana

A bênção do Santíssimo e a
antífona mariana dos sábados
preparam-nos para a
celebração dominical e unem os
nossos dois grandes amores,
Cristo e Maria, numa altura da
semana.

04/06/2024

«No dia que se chama do sol, celebra-
se uma reunião de todos os que



moram nas cidades ou nos
campos»[1]. É deste modo que São
Justino inicia a sus descrição da
liturgia eucarística dos primeiros
cristãos, pouco mais de um século
depois da morte de Cristo. Desde a
ressurreição do Senhor no «dia do
Sol», os cristãos não deixaram de
celebrar juntos a fração do pão no
primeiro dia da semana, que cedo
rebatizaram como Dies Domini ou 
Dominicus: o Dia do Senhor.

Dentro do tesouro de piedade cristã
que se vive na Obra, há duas práticas
que têm em comum o seu carácter de
preparação para o Dia do Senhor,
porque são características do sábado
e constituem como que um prólogo
da celebração dominical: a exposição
eucarística e o cântico ou recitação
de uma antífona mariana. Usando
uma imagem, podíamos dizer que
são o primeiro fulgor – no fundo do
horizonte – do dia que nos traz o Sol
que nasce do alto (cf. Lc 1, 78) e que



começará a brilhar dentro de umas
horas. São, portanto, como que a
aurora do dia do Sol.

Além disso, estas práticas unem os
nossos dois grandes amores, Cristo e
Maria, numa altura da semana.
«Procura dar graças a Jesus na
Eucaristia, cantando louvores a
Nossa Senhora, à Virgem pura, sem
mancha, aquela que trouxe Nosso
Senhor ao mundo. E, com audácia de
criança, atreve-te a dizer a Jesus: –
Meu lindo Amor, bendita seja a Mãe
que te trouxe ao mundo! Com certeza
que lhe agradas, e porá mais amor
ainda na tua alma»[2].

Comer com os olhos

A origem histórica da exposição e
bênção eucarísticas encontra-se no
desenvolvimento da espiritualidade
e da teologia sobre a Eucaristia que
teve lugar na Idade Média. Os
ensinamentos da Igreja que
respondiam e refutavam quem



negava a presença real de Cristo na
Eucaristia, bem como o milagre de
Bolsena (1263) – que deu origem à
festa de Corpus Christi –, suscitaram
um grande movimento de devoção
no povo cristão. O florescimento das
procissões eucarísticas, o gesto da
genuflexão diante das sagradas
espécies, a sua elevação durante a
consagração da Missa e a maior
importância que o sacrário adquiriu
nos templos são algumas das
manifestações da progressiva
reverência ao Santíssimo
Sacramento que o Espírito Santo
suscitava na Igreja.

Crescia nos fiéis um desejo ardente
de contemplar a Hóstia Santa para se
nutrir espiritualmente dela: era a
chamada manducatio per visum
(comer com os olhos). De toda a
maneira, surgia um problema: esta
visão limitava-se ao tempo da sua
elevação durante o cânone da Missa.
Por isso, algumas dioceses da

https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-a-festa-do-corpo-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-a-festa-do-corpo-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/festa-corpo-deus/


Alemanha começaram a difundir no
século XIV o costume de manter o
Santíssimo Sacramento exposto
durante períodos de tempo mais
longos, em momentos diferentes da
celebração eucarística. A exposição
era animada por cânticos tirados da
Liturgia das Horas e da Missa da
festa de Corpus Christi, cujos textos
foram compostos por São Tomás de
Aquino: Pange lingua, O salutaris
Hostia, Tantum ergo, Ecce panis
angelorum…

O culto eucarístico fora da Missa
continuou a difundir-se nos séculos
seguintes, especialmente depois do
Concílio de Trento (1545-1563). A
reforma da liturgia que se seguiu ao
Concílio Vaticano II quis continuar a
fomentar esta prática, sublinhando a
sua íntima conexão com a santa
Missa: «Os fiéis, ao adorarem a Cristo
presente no Sacramento, lembrem-se
de que esta presença deriva do santo
Sacrifício, e que se destina à



comunhão sacramental e
espiritual»[3]. A exposição e bênção
eucarísticas constituem, noutro
espaço do dia, a continuidade natural
da celebração da Missa: dela nascem
e a ela conduzem. A adoração ajuda-
nos a ser «almas de Eucaristia»,
atentos a Ele de manhã à noite e da
noite até à manhã: «Aprendemos
então a agradecer ao Senhor essa sua
outra delicadeza: não quis limitar a
sua presença ao momento do
Sacrifício do Altar, mas decidiu
permanecer na Hóstia Santa que se
reserva no Tabernáculo, no
Sacrário»[4].

Um coração que desata a cantar

A tradição de venerar especialmente
a Santíssima Virgem na véspera de
domingo é antiquíssima na Igreja.
Talvez o seu antecedente remoto seja
a reunião dos discípulos à volta de
Maria no Sábado Santo; enquanto a
escuridão e a incerteza reinavam nos



seus corações, Ela, modelo de
discípula e de crente, constituiu
como que a continuidade da presença
do Seu Filho no mundo. Um autor
medieval, Cesáreo de Heisterbach (+
1240), explicava-o assim: «Só Maria
manteve a fé na ressurreição do Seu
Filho, dentro da desesperança geral
de Sábado Santo, quando Cristo jazia
morto no sepulcro. A devoção
mariana do sábado compreende-se a
partir do domingo, o dia
comemorativo da ressurreição»[5].

Junto com o Dia do Senhor, desde
tempos antigos observou-se também
nalgumas regiões uma certa
veneração, com diversos tons, pelo
sábado, como os prolegómenos ou o
irmão do domingo. O costume de
celebrar a Missa de Santa Maria aos
sábados remonta, pelo contrário, a
Alcuíno de York (+ 804), teólogo e
conselheiro de Carlos Magno, que
compôs uma série de Missas para os
dias da semana, que se celebravam



quando não se comemoravam
memórias de santos. Aliás, não muito
depois, difundiu-se amplamente o
costume de rezar o Pequeno Ofício
de Santa Maria no sábado da Liturgia
das Horas.

Durante o século XIII, surgiu em
Itália uma devoção vespertina
conhecida como a laude, que
consistia numa celebração com
cânticos ao fim do dia ou da semana,
entre os quais não podia faltar um
dedicado a Santa Maria, sobretudo a 
Salve Regina. Posteriormente,
difundiu-se realizar a laude na
presença de Cristo sacramentado,
conservado na píxide ou visível no
ostensório. No fim, o povo era
abençoado com a Eucaristia e
despedido. Deste modo, embora a
tradição de venerar a presença
permanente de Jesus e a de honrar a
Virgem Maria especialmente ao
sábado tenham surgido na Igreja de
modo independente, ambas



confluíram felizmente no final da
Idade Média. Assim se originou uma
tradição litúrgica e devocional que
continuou ao longo dos séculos.

São Josemaria gostava de considerar
que, quando o coração transborda de
amor, irrompe em canto. Muitas
vezes mostrou-nos como rezar com
canções humanas ao divino.
Efetivamente, dedicou a Santa Maria
com frequência as suas serenatas de
amor: «Canta diante da Virgem
Imaculada, recordando-Lhe: Ave,
Maria, Filha de Deus Pai; Ave, Maria,
Mãe de Deus Filho; Ave, Maria,
Esposa de Deus Espírito Santo… Mais
do que tu, só Deus!»[6]. Em toda a sua
história, a Igreja não deixou de
cantar louvores à Virgem Maria,
confirmando o que Ela própria
anunciou no Magnificat: «De hoje em
diante, me chamarão bem-
aventurada todas as gerações» (Lc 1,
48).



Desde os começos da Obra

São Josemaria quis que os sábados
fossem dias para manifestar
especialmente o nosso amor à
Senhora, de diversos modos: através
de mais alguma mortificação e do
canto ou recitação de uma antífona
mariana, especialmente a Salve
Regina e o Regina Cœli na Páscoa.
Além disso, desde os primeiros
passos da Obra, nos centros de São
Rafael tinha lugar neste dia uma
coleta com que se compravam flores
para enfeitar a sua imagem no
oratório e para prestar assistência
aos pobres da Virgem, obra de
caridade que o fundador do Opus Dei
viu o seu pai exercitar com
frequência.

Num ponto de Forja, São Josemaria
explica alguns dos motivos pelos
quais quis que na Obra se vivessem
estes pormenores de afeto com a
Virgem Maria: «Há duas razões,



entre outras, dizia aquele amigo,
para que desagrave a minha Mãe
Imaculada todos os sábados e
vésperas das suas festas:

– A segunda é que as pessoas, em vez
de dedicarem os domingos e as festas
de Nossa Senhora (que costumam ser
festas de aldeia), à oração, dedicam-
nos – basta abrir os olhos e ver – a
ofender o nosso Jesus com pecados
públicos e crimes escandalosos.

A primeira: que os que queremos ser
bons filhos, talvez empurrados por
satanás, não vivemos com a atenção
devida esses dias dedicados a Nosso
Senhor e à sua Mãe.

Com certeza já reparaste que,
infelizmente, continuam muito
atuais estas razões, para que também
nós desagravemos»[7].

Nas primeiras décadas do século XX
em Espanha era frequente em igrejas
e oratórios a prática da sabatina, que



consistia em recitar algumas orações
e cânticos a Nossa Senhora, tais como
o Terço e a Salve, e podia incluir
alguma breve pregação. São
Josemaria participou nelas com a
família em Barbastro e no seminário
em Saragoça. Temos também notícia
de que, tal como muitos outros
sacerdotes da altura, oficiava com
frequência a bênção eucarística
como parte do seu ministério em
Madrid, também com aqueles
primeiros [rapazes] que
frequentavam as atividades da Obra:
no Patronato de Enfermos, nas aulas
de formação cristã no asilo Porta
Cœli, nas recoleções mensais na
igreja dos redentoristas ou na 
academia-residência DYA aos
sábados e nalguns retiros e
solenidades. O primeiro círculo de
São Rafael que o fundador do Opus
Dei deu a três estudantes acabou com
a exposição eucarística: era sábado,
21 de janeiro de 1933. Ao dar a
bênção, São Josemaria entreviu

https://opusdei.org/pt-pt/article/rezar-o-terco-um-guia-passo-a-passo-com-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-academia-dya-a-primeira-atividade-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-circulo-ou-aula-de-sao-rafael/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-circulo-ou-aula-de-sao-rafael/


projetada no tempo a fecundidade
que ao longo dos séculos ia ter esse
trabalho apostólico com gente nova:
«Peguei no Senhor sacramentado na
custódia, elevei-a, abençoei aqueles
três…, e vi trezentos, trezentos mil,
três milhões, três mil milhões… (…) E
fiquei aquém, porque é uma
realidade passado quase meio século.
Fiquei aquém, porque o Senhor foi
muito mais generoso»[8].

Como parte da história do Opus Dei,
em dezembro de 1931, São Josemaria
resolveu que se cantasse a Salve à
Virgem aos sábados nos centros.
Quanto à bênção eucarística desse
dia, parece que se foi consolidando
de modo progressivo na vida de
família, unindo-se habitualmente ao
cântico da antífona mariana.

Além disso, na Obra, a bênção
eucarística pode entender-se também
no contexto do prolongamento que
São Josemaria desejava que a Santa



Missa tivesse ao longo do dia, com
diferentes manifestações de
piedade[9], com a finalidade de
santificar a vida diária na e através
da graça da Missa e da Comunhão.
Portanto, estando metidos nos
compromissos do dia a dia – em que
o Senhor nos chama –, essa 
continuidade da Missa pode
favorecer-se de vários modos, tanto
se participarmos como se não o
fizermos, numa bênção eucarística:
com uma visita ao Santíssimo, com
jaculatórias, com a comunhão
espiritual, etc. Compreende-se que a
prática de piedade da bênção
eucarística – embora não faça parte
dos costumes do espírito do Opus Dei
– tenha surgido com naturalidade,
por desejo de São Josemaria, nos
centros e atividades da Obra em
determinados dias, tais como as
solenidades ou algumas festas
litúrgicas, em celebrações de família,
em momentos em que procuramos
renovar a nossa vida espiritual junto

https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-visita-ao-santissimo-sacramento/


do Senhor com calma – como num
dia de retiro espiritual – e todas as
semanas, ao sábado, dia
habitualmente um pouco mais
distendido e que nos prepara para o
dia eucarístico por excelência: o
domingo.

No horizonte da alma

A participação em família na
Eucaristia dominical permite-nos
experimentar a proximidade de Deus
nas nossas vidas, graças à escuta da
palavra de Deus, da homilia, da
Comunhão e do encontro com a
comunidade cristã. O cântico ou
recitação da antífona mariana e
também, se as nossas circunstâncias
o permitirem, a participação na
exposição eucarística dos sábados,
podem tornar-se modos de preparar
a nossa alma para esse momento
central da semana e para aumentar o
nosso amor a Jesus sacramentado.
Podíamos dizer que ambas as



práticas constituem exercícios para
avivar concretamente o desejo de
receber o Senhor. «Só se
recuperarmos o gosto da adoração é
que se renova o desejo. O desejo leva-
te à adoração e a adoração renova
em ti o desejo. Porque o desejo de
Deus cresce apenas permanecendo
diante de Deus. Porque só Jesus cura
os desejos. De quê? Cura-os da
ditadura das necessidades. Com
efeito, o coração adoece quando os
desejos coincidem apenas com as
necessidades; ao passo que Deus
eleva os desejos e purifica-os; cura-
os, sanando-os do egoísmo e abrindo-
nos ao amor por Ele e pelos
irmãos»[10]. O culto eucarístico fora
da Missa educa a alma para o anseio
ardente da Comunhão sacramental e
espiritual: a adoração tende à união.
A antífona mariana faz-nos crescer
no amor a Maria, cuja missão é
sempre conduzir-nos a Jesus.



Para evitar que as duas práticas, à
força de serem repetidas semana
após semana, se tornem rotineiras –
a rotina é o «sepulcro da verdadeira
piedade»[11] –, pode ser uma ajuda
meditar pausadamente os textos que
se cantam ou se rezam todos os
sábados: os hinos eucarísticos, as
leituras bíblicas, as orações,
ladainhas e antífonas marianas.
Neste sentido, durante o tempo de
silêncio da exposição, entramos em
diálogo interior com Cristo e
saboreamos o que se cantou ou leu.
Não se trata só de uma simples
pausa, mas de um recolhimento que
nos permite centrar-nos no que é
verdadeiramente importante na
nossa vida, para depois o transmitir
aos outros. «Quando falamos da
grandeza de Deus, a nossa linguagem
revela-se sempre inadequada e, deste
modo, abre-se o espaço da
contemplação silenciosa. Desta
contemplação nasce, em toda a sua
força interior, a urgência da missão,



a necessidade imperiosa de
«anunciar o que vimos e ouvimos», a
fim de que todos estejam em
comunhão com Deus (cf. 1Jo 1, 3)»[12].
Ao mesmo tempo, a liturgia também
nos convida a manter essa atitude de
recolhimento em cada Missa, de
maneira «que a palavra de Deus
realize efetivamente nos corações o
que ressoa nos ouvidos»[13].

Avivar o desejo de receber o Senhor.
Saborear as palavras dirigidas a
Deus. Cada um pode ver o modo de
degustar e de participar com mais
amor nas celebrações litúrgicas. Este
esforço repetido, próprio de uma
pessoa apaixonada, por fazer de cada
uma delas um momento de encontro
único com Jesus, pode abrir
horizontes insuspeitados à nossa
vida de piedade.

Deste modo, a exposição eucarística e
a antífona mariana dos sábados
facilitarão que o fulgor do Sol, que é



Cristo, brilhe com uma claridade
especial nos nossos corações na
véspera do domingo, enchendo o
horizonte da alma com uma aurora
de amor e de esperança.
Especialmente o cântico mariano,
que é um conjunto de requebros de
afeto, vai inflamar-nos em devoção a
Maria. «É uma mulher maravilhosa –
exclamava o São Josemaria numa
tertúlia –, a criatura mais esplêndida
que o Senhor pôde criar, cheia de
perfeições. Gostar de galanteios não
é uma imperfeição. Portanto, já
sabes: tu e eu vamos elogiá-l’A»[14].

[1] São Justino, Apologia, n. 67, 3.

[2] São Josemaria, Forja, n. 70.

[3] Ritual da Sagrada Comunhão e
Culto do Mistério Eucarístico fora da
Missa, n. 80.



[4] São Josemaria, Cristo que passa, n.
154.

[5] cf. A. Heinz, Der Tag, den der Herr
gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualität des Sonntags, «Theologie
und Glaube» 68 (1978) 40-61, aqui p.
55.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 496.

[7] Ibid., Forja, n. 434.

[8] Andrés Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, vol. I, Madrid,
1997, p. 482. (edição portuguesa: 
Josemaria Escrivá, Ed. Verbo)

[9] cf. São Josemaria, Forja, n. 69; 
Cristo que passa, n. 154, entre outros
textos possíveis.

[10] Francisco, Homilia, 06/01/2022.

[11] São Josemaria, Caminho, n. 551.

[12] Bento XVI, Mensagem,
20/05/2012.



[13] Missal Romano, Ordenação das
leituras da Missa, n. 9.

[14] São Josemaria, citado em San
Josemaría Escrivá de Balaguer a los
pies de la Virgen de Guadalupe, em
SEDS, número especial, México,
02/10/1976, Ed. de Revistas S. A.

Fernando López Arias

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-aurora-do-
dia-do-sol-a-exposicao-eucaristica-e-a-

antifona-mariana/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-aurora-do-dia-do-sol-a-exposicao-eucaristica-e-a-antifona-mariana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-aurora-do-dia-do-sol-a-exposicao-eucaristica-e-a-antifona-mariana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-aurora-do-dia-do-sol-a-exposicao-eucaristica-e-a-antifona-mariana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-aurora-do-dia-do-sol-a-exposicao-eucaristica-e-a-antifona-mariana/

	«A aurora do ‘dia do Sol’». A exposição eucarística e a antífona mariana

