
opusdei.org

Santo Cura de Ars,
intercessor do Opus
Dei

A 4 de agosto celebra-se a Festa
do Santo Cura de Ars.
Apresentamos a tradução de
um artigo da Revista 'Studia et
Documenta' do Instituto
Histórico São Josemaria
Escrivá, sobre S. João Maria
Vainney, Cura de Ars,
intercessor do Opus Dei para as
relações com os bispos
diocesanos.

04/08/2022



A nomeação do cura d’Ars como
intercessor para as relações do
Opus Dei com os bispos
diocesanos.

A data da nomeação
Porquê um intercessor para as
relações com os bispos?
Porquê em 1951-53?
Porquê o cura d’Ars?
O cura d’Ars, exemplo das
relações com o bispo

O cura d’Ars e a vida de S.
Josemaria antes de 1951-1953

O cura d’Ars na biografia de S.
Josemaria
A presença do cura d’Ars na vida
de S. Josemaria
O cura d’Ars intercessor, mas
não modelo da vocação
específica do Opus Dei
S. Josemaria e o cura d’Ars
depois de 1951-1953
Visitas a Ars
O projeto de peregrinação

• 
• 

• 
• 
• 

• 

• 

• 

• 

• 
• 



O santo cura d’Ars em Villa
Tevere

Um professor universitário de
História, leitor habitual de Studia et
Documenta, ao saber que eu estava a
escrever este artigo, perguntou-me
com um sorriso se o título ia ser do
estilo que, segundo ele, era habitual
na revista: «Prolegómenos a um
estudo sobre…», ou «Introdução à
História de…», etc. Com um pouco de
espírito de contradição, preferi dar-
lhe um título breve, mas uma versão
mais longa e prudente não teria
estado fora de lugar: sobre o tema da
relação entre S. Josemaria e o cura
d’Ars, ainda há muitos pontos por
esclarecer e os arquivos estão longe
de ter dito a sua última palavra.

Este estudo contenta-se com expor os
resultados da investigação, seguindo

• 



uma ordem lógica em três pontos:
em primeiro lugar, a nomeação por
S. Josemaria, por volta de 1951-1953,
do cura d’Ars como intercessor para
as relações do Opus Dei com os
bispos diocesanos; em segundo lugar,
as relações de S. Josemaria com o
santo cura d’Ars antes de 1951-1953,
como enquadramento que anuncia a
nomeação; e por último, as
consequências desta nomeação, as
relações dos dois santos depois de
1951-1953[1].

A nomeação do cura d’Ars como
intercessor para as relações do
Opus Dei com os bispos
diocesanos.

A data da nomeação

O elemento mais importante na
relação entre o fundador do Opus Dei
e o cura d’Ars († 1859) talvez seja a
decisão de S. Josemaria de nomear S.
João Maria Vianney intercessor da
Obra para as relações com os



ordinários diocesanos. Esta decisão
parece remontar aos anos
1951-1953[2]. No dia 9 de agosto de
1951, escreveu numa nota de
governo: «Recorda aos padres a
necessidade de tratar com carinho os
senhores bispos; e o dever de não
fazer nenhum trabalho externo –
fora das nossas casas – sem uma
autorização prévia do Ordinário.
Talvez nunca vos tenha dito que
ponho sempre o santo cura d’Ars
como intercessor nas minhas
relações com os senhores bispos:
ponde-o também vós»[3].

Portanto, já antes de 1951, S.
Josemaria se encomendava ao cura
d’Ars para as relações com os bispos;
o que esta nota muda é que se
institucionaliza para todo o Opus Dei
uma devoção pessoal do fundador.
«Talvez nunca vos tenha dito», o que
permite supor que anteriormente
não propunha aos seus filhos
espirituais que o acompanhassem



nesta súplica); pede a todos –
sobretudo aos sacerdotes – que se
confiem ao santo nas suas relações
com os bispos.

Segundo as recordações do próprio S.
Josemaria, é pelo menos a partir de
1938 que começa a recorrer
pessoalmente à intercessão do cura
d’Ars para esta intenção. Em 1950
escreveu: «Pelo menos, desde 1938
tenho-o como intercessor, nestes
assuntos»[4]. Que aconteceu em 1938
nas suas relações com os bispos que
pôde marcar desta maneira a
memória de S. Josemaria? Nesse ano
o fundador do Opus Dei foi para
Burgos, e podíamos dizer que as
circunstâncias o obrigaram a
multiplicar os contactos com
diferentes bispos. Até à guerra civil
espanhola, o trabalho apostólico do
Opus Dei tinha-se levado a cabo
principalmente em Madrid, no
território e com a bênção do seu
bispo, D. Leopoldo Eijo y Garay.



Quando S. Josemaria chegou a
Burgos, quis reorganizar o
apostolado da Obra e aumentar o
contacto com os seus filhos e filhas
espirituais – ainda pouco numerosos
e dispersos por toda a Espanha pelas
mudanças ocasionadas pela guerra –
e com os que tinham assistido aos
meios de formação do Opus Dei antes
da contenda, que não tinha podido
ver durante muito tempo. Tudo isto o
obrigou a viajar a muitos lugares,
para realizar atividades apostólicas
que S. Josemaria sempre levou a
cabo com a aprovação dos bispos
locais[5]. Já tinha conhecido alguns
deles em Madrid antes da guerra,
como o bispo Marcelino Olaechea e o
bispo Javier Lauzurica, mas nesta
nova etapa da sua vida foi recebido
pelos bispos de Ávila, Astorga,
Burgos, León e Valladolid[6]. Além
disso, a partir de 1938, pregou retiros
ao clero de muitas dioceses
espanholas a pedido dos bispos (de
setembro de 1938 a outubro de 1942,



dirigiu dezanove retiros, geralmente
de seis dias, para seminaristas,
diáconos e sacerdotes[7]).

Os encontros e a colaboração com os
bispos multiplicaram-se, S. Josemaria
situou este movimento numa
perspetiva de fé e acompanhou-o
com a oração, e foi neste contexto
que começou a invocar o santo
pároco.

Porquê um intercessor para as
relações com os bispos?

A data da nomeação institucional
seria, portanto, 1951-1953. Mas
porque é que o Opus Dei precisa dum
intercessor específico para as suas
relações com os bispos diocesanos?
Por causa da sua missão e da sua
organização, que intrinsecamente
requerem a colaboração com as
igrejas locais[8]. Estas dimensões
foram regulamentadas
definitivamente do ponto de vista
jurídico com a ereção do Opus Dei



como prelatura pessoal[9], mas
configuraram sempre a sua vida e
estrutura. De facto, a missão da Obra
é difundir a mensagem de que a vida
quotidiana, o trabalho e as
circunstâncias habituais da
existência são uma ocasião de
santificação. Para a difusão desta
mensagem, o Opus Dei colabora com
as igrejas locais, disponibilizando
meios de formação cristã a quem os
quiser receber. Do ponto de vista
organizativo, as pessoas que se
incorporam no Opus Dei continuam
a ser fiéis da diocese a que
pertencem, e estão sujeitas ao bispo
diocesano da mesma maneira e nas
mesmas matérias que os outros
batizados, seus iguais, e dependem
da prelatura para o cumprimento
dos compromissos particulares –
ascéticos, formativos e apostólicos –
que assumem ao fazer parte do Opus
Dei. A Obra existe, portanto, para
servir a Igreja universal a as igrejas
locais. A sua vida e desenvolvimento



passam também pelo contacto e
colaboração com os bispos
diocesanos. Isto é o que S. Josemaria
viveu com um espírito de fé e de
oração, e é o que transmitiu aos seus
filhos espirituais. Mostrou sempre
um claro espírito de lealdade e
afeto[10] relativamente aos bispos
diocesanos, especialmente aqueles
cujas dioceses acolhiam atividades
do Opus Dei.

Porquê em 1951-53?

Na ausência de explicações de S.
Josemaria sobre os motivos por que
nomeou o santo sacerdote como
intercessor em 1951-53, podem
sugerir-se algumas hipóteses.

A primeira seria análoga à razão que
se propôs para explicar o início deste
recurso do fundador do Opus Dei ao
santo pároco: como em 1938 a
expansão da Obra em Espanha
multiplicou as relações com os bispos
e a necessidade de as apoiar com a



oração, em 1951 iniciou-se a
expansão internacional dos
apostolados das filhas e filhos
espirituais de S. Josemaria. Sob o seu
impulso, o trabalho apostólico do
Opus Dei começou em Itália (1943),
Portugal (1946), Reino Unido (1946),
Irlanda e França (1947), México e
Estados Unidos (1949), Chile e
Argentina (1950), Colômbia e
Venezuela (1951). A seguir, depois de
1951: na Alemanha (1952);
Guatemala e Peru (1953); Equador
(1954); Uruguai e Suíça (1956); Brasil,
Áustria e Canadá (1957); Japão,
Quénia e El Salvador (1958); Costa
Rica (1959); Países Baixos (1960);
Paraguai (1962); Austrália e Filipinas
(1963); Bélgica e Nigéria (1965); Porto
Rico (1969)[11]. O trabalho apostólico,
portanto, começa em novos países,
em novas dioceses, com o acordo e a
colaboração de novos bispos. No
âmbito desta expansão apostólica e
da sua dimensão primordialmente
sobrenatural, S. Josemaria quer



contar com a intercessão do santo
pároco.

Esta primeira hipótese parece-me a
mais importante, a mais apropriada
para explicar a decisão do fundador
do Opus Dei.

Podemos acrescentar mais duas. A
primeira tem que ver com o
desenvolvimento da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, que em
1950, um ano antes de 1951, abriu as
portas aos sacerdotes diocesanos[12].
Movido pelo amor aos seus irmãos
sacerdotes seculares, em 1948-1949,
S. Josemaria pensou com pena que
teria que deixar a Obra para fundar
uma nova instituição dirigida aos
sacerdotes diocesanos. A aprovação
definitiva do Opus Dei estava em
andamento – chegaria em 16 de
junho de 1950 – e S. Josemaria via
possível que a Obra continuasse sem
ele, sem que a sua continuidade
estivesse em perigo. Finalmente,



compreendeu que os sacerdotes
seculares se integravam
perfeitamente na estrutura e no
espírito da Obra: a sua mensagem de
santificação da vida secular e o seu
chamamento à contemplação na vida
quotidiana também se adaptava ao
ministério dos clérigos seculares, e
não foi necessário o sacrifício de
deixar a Obra para se dedicar a algo
novo especificamente dirigido a
sacerdotes. Portanto, a partir de
1950, o apostolado com os sacerdotes
adquiriu uma nova forma
institucional na vida de S. Josemaria,
e a figura do sacerdote secular João
María Vianney talvez também se
tenha apresentado perante os seus
olhos com um maior relevo (veremos
mais adiante, a propósito do projeto
de peregrinação a Ars, que S.
Josemaria estabelece um certo
vínculo entre a figura do cura d’Ars e
o seu desejo de ajudar os sacerdotes
diocesanos).



Uma última razão, mais acidental e
sem dúvida menos importante, para
situar em 1951-53 a decisão de
propor aos seus filhos espirituais a
intercessão do santo cura d’Ars,
podia ser a incompreensão
manifestada em 1950 pelo Arcebispo
de Valladolid, Antonio García, acerca
das relações da cúria diocesana com
o centro local do Opus Dei[13]. S.
Josemaria soube atuar – e fazer os
seus filhos espirituais atuar – com a
sua habitual veneração pelos bispos
e com respeito pelo direito (conforme
as indicações concretas da
Congregação vaticana competente),
de forma que a cúria diocesana
acabou por já não encontrar
dificuldades.

Talvez por no passado ter recebido
numerosas manifestações de afeto de
D. Antonio García, o fundador do
Opus Dei – que sabia por experiência
que a novidade da Obra podia causar
algumas incompreensões – invocou



com especial intensidade o cura
d’Ars[14] para que se solucionasse o
assunto de Valladolid, que lhe era
especialmente penoso. É possível,
portanto, que este breve desacordo
com o governo diocesano recordasse
a S. Josemaria a utilidade de dar aos
seus filhos espirituais todos os meios
sobrenaturais para conseguir uma
relação justa e santa com o Ordinário
do lugar.

Porquê o cura d’Ars?

Até agora assinalou-se que, pela sua
natureza e missão, o Opus Dei tem
vínculos com os bispos, e que precisa
de os pôr sob a proteção do céu.
Também se assinalou que os
primeiros anos da década de 1950,
marcados para a Obra por uma forte
expansão internacional, tornaram
ainda mais urgente o recurso a meios
sobrenaturais. Mas pelo menos ainda
fica outra pergunta: porquê recorrer



ao cura d’Ars, porquê não escolher
outro santo?

Creio que S. Josemaria indicou dois
critérios: o primeiro, válido para
todos os intercessores do Opus Dei,
que não fossem espanhóis para
sublinhar a universalidade da Obra,
e não assimilar tudo à nacionalidade
do fundador e dos seus primeiros
seguidores, e animar assim os seus
filhos espirituais de todos os países a
viver um espírito autenticamente
católico; o segundo critério, mais
específico do intercessor para as
relações com os bispos, que devia ser
um sacerdote diocesano.

Mons. Escrivá falou em várias
ocasiões sobre o primeiro ponto. Por
exemplo, numa reunião com os
estudantes do Colégio Romano da
Santa Cruz em 20 de junho de 1956,
antes duma viagem a Ars[15]. Fez
notar então que como Espanha
contava com numerosos santos,



podia ter escolhido só intercessores
do seu próprio país, mas preferiu
não escolher nenhum, para evitar os
nacionalismos[16].

Diz também – e isto confirma o
segundo critério – que como
intercessor das relações com os
Ordinários locais, teria podido
nomear, por exemplo, o então Bto.
João de Ávila[17]. Penso que escolheu
o exemplo deste santo do século XVI
como alternativa ao cura d’Ars,
porque ambos são sacerdotes
seculares pertencentes a uma
diocese, e, portanto, lógicos
intercessores para as relações com os
Ordinários locais.

João de Ávila, morto em 1569 e
beatificado em 1894 por Leão XIII,
vem talvez à mente de S. Josemaria
em 1956 porque tinha sido
proclamado padroeiro do clero
secular espanhol dez anos antes por
Pio XII mediante o breve Dilectus



filius de 2 de julho de 1946. Foi
canonizado por S. Paulo VI em vida
de S. Josemaria, em 31 de maio de
1970[18]. Descartado João de Ávila
pela sua nacionalidade, em 1951-53
havia poucos sacerdotes seculares
canonizados. Além de S. João Maria
Vianney, primeiro pároco
canonizado[19] (em 1925), poucos
sacerdotes seculares se contam entre
os santos, além dos mártires e
fundadores de congregações
religiosas que, em geral, foram
elevados aos altares porque
derramaram o seu sangue por Cristo
ou porque abriram um novo
caminho de vida religiosa e não tanto
por serem sacerdotes seculares. A
única exceção que conheço é a de S.
Yves de Tréguier, que morreu em
1303 e foi canonizado em 1347, mas
não figura no calendário romano, e é
possível que S. Josemaria, apesar da
sua formação universitária em
Direito, não tivesse ouvido falar do



homem que em muitos países ostenta
o título de padroeiro dos juristas.

Mas seria demasiado simples e sem
dúvida inexato, reduzir a figura do
cura d’Ars aos olhos de S. Josemaria
a dois critérios negativos: por um
lado, não ser espanhol; por outro, ser
um dos poucos sacerdotes seculares
canonizados; quer dizer, não teria
tido muitos concorrentes no
momento de procurar um
intercessor[20]. Proponho aqui outras
hipóteses para explicar a escolha de
S. João Maria Vianney.

O cura d’Ars, exemplo das
relações com o bispo

Como veremos a seguir, S. Josemaria
conhecia bastante bem a vida do
santo pároco. Vianney viveu com
grande submissão e lealdade para
com o seu prelado: a sua intercessão
nas relações com os bispos tem,
portanto, a sua lógica, visto que
viveu a sua de maneira exemplar.



Assim – para dar um exemplo entre
outros desta obediência –,
abandonou o rigorismo dos seus
primeiros anos de ministério graças
ao seu bispo, D. Alexandre Devie
(†1852), que o introduziu na moral de
Sto. Afonso Maria de Ligório, em
plena difusão no século XIX[21]. Em
1830, o bispo de Belley escreveu uma
carta pastoral louvando a Theologia
moralis de Sto. Afonso[22], e pode
considerar-se que em 1839, o santo
pároco abandonou o rigorismo que o
tinha levado inicialmente a usar a
absolução diferida como meio
habitual para conduzir as almas à
conversão[23]. Por outro lado, tinha
um exemplar – que revia todos os
invernos – da Teologia Moral para
uso dos Sacerdotes e Confessores
(1844) do cardeal Charles Gousset,
Arcebispo de Reims († 1866), grande
difusor da moral afonsina[24]. A
influência de Ligório sobre o cura
d’Ars, recebida através do seu bispo,
permitiu-lhe absolver sem demora os



penitentes verdadeiramente
contritos, fortaleceu o seu amor pela
Eucaristia e animou-o a pregar em
tom positivo, quase sempre sobre o
amor divino[25]. A influência do seu
bispo está, portanto no centro das
manifestações da santidade de João
Maria Vianney: esse vínculo do santo
pároco com o seu Ordinário explica
talvez por que foi escolhido como
intercessor das relações com os
bispos.

O cura d’Ars e a vida de S.
Josemaria antes de 1951-1953

O cura d’Ars na biografia de S.
Josemaria

Vejamos algumas circunstâncias da
vida do fundador do Opus Dei que
facilitaram a sua simpatia pelo cura
d’Ars.

O Papa Pio XI canonizou S. João
Maria Vianney em 31 de maio de
1925, poucas semanas depois da



ordenação sacerdotal de S.
Josemaria, em 28 de março. Nesses
anos, as canonizações eram menos
frequentes do que agora: é fácil
supor que S. Josemaria estivesse a
par deste ato pontifício. Sabemos que
em Madrid, a partir de 1927, o
fundador da Obra distribuiu muitas
revistas de informação religiosa:
conhecia-as, sem dúvida que as lia de
antemão, e com certeza que faziam
eco da canonização[26].

Também é muito provável a sua
proximidade com um dos escassos
sacerdotes seculares canonizados até
ao momento, que morreu menos de
70 anos antes. A canonização em
1925 do cura Vianney foi excecional,
pelo menos de dois pontos de vista:
era um sacerdote secular, e além
disso era quase contemporâneo.
Falamos antes do baixo número de
sacerdotes seculares canonizados; a
seguinte tabela ilustra a escassez das
canonizações até ao Vaticano II, e o



facto de que excecionalmente
involucrassem homens e mulheres
falecidos recentemente[27].

Papas Canonizações

Santos
do
Século
XIX

Santos
do
Século
XX

Pio VII
(1800-1823)

5

Gregório
XVI
(1831-1846)

5

Bto. Pio IX
(846-1878)

52

Leão XIII
(1878-1903)

18



S. Pio X
(1903-1914)

4 1

Bento XV
(1914-1922)

3 1

Pio XI
(1922-1939)

34 11

Venerável
Pio XII
(1939-1958)

33 20 4

S. João
XXIII
(1958-1963)

10 5 1

S. Paulo VI
(1963-1978)

84 34 1



S. João
Paulo II
(1978-2005)

482

(entre os
quais, 402
mártires)

300 125

Bento XVI
(2005-2013)

43 19 15

A canonização ocorreu apenas treze
dias depois do regresso de S.
Josemaria da aldeia aragonesa de
Perdiguera, onde exerceu as suas
primeiras semanas de ministério, e
de onde partiu em 18 de maio de
1925. É fácil encontrar um
paralelismo entre as pequenas
paróquias rurais de Ars e Perdiguera.
Sobre estas situações pastoral e
humanamente análogas, um bom
conhecedor da espiritualidade de
fins do século XIX e princípios do XX
escreveu: «João Maria Vianney tinha-
se convertido para o clero católico



num símbolo, numa esperança e
numa bandeira. Havia muitos
sacerdotes muito humildes como o
cura d’Ars em aldeias que pareciam
ser uma terra árida e estéril, pobres
como ele, com poucos meios
económicos, mas dispostos a rezar e
trabalhar sinceramente
esperançados no ressurgir da prática
e do fervor religioso, graças à ajuda
de Deus, por meio da Eucaristia e da
devoção a Maria Santíssima»[28].

Convém assinalar de passagem que a
escolha dum santo francês é ainda
mais notável se recordarmos o clima
de galofobia que rodeou o pequeno
Josemaria, sobretudo no colégio,
como consequência das más ações
cometidas pelas tropas napoleónicas
em Espanha durante a guerra de
independência[29]. À medida que
amadurecia humana e cristãmente,
Josemaria não só aprendeu a rejeitar
estos ressentimentos com um
espírito verdadeiramente católico,



mas também se sentiu em dívida
com França como se tivesse que amá-
la para apagar o clima de antipatia
que tinha sofrido em criança[30]

A presença do cura d’Ars na vida
de S. Josemaria

O primeiro facto a anotar seria a
presença de livros de e sobre S. João
Maria Vianney na biblioteca de
trabalho que monsenhor Escrivá
organizou em Roma depois de 1950
para si e para os seus sucessores[31].
Há dois volumes de sermões do cura
d’Ars traduzidos em espanhol[32], e
três livros clássicos sobre a
espiritualidade e a vida do santo
cura: os de Alfred Monnin, Hippolyte
Convert e Francis Trochu[33].

Para provar que Josemaria leu estes
livros e/ou outros de e sobre João
Maria Vianney, vale a pena notar que
o cita na sua pregação. Pô-lo como
exemplo de fé durante um retiro
sacerdotal pregado em Vitoria em



agosto de 1938[34]. Durante outro
retiro, em Valência, em novembro de
1940, utiliza dois episódios da vida
do cura d’Ars: o primeiro, que se
retoma no Catecismo da Igreja
Católica, n. 2715: «“Olho-O e Ele olha-
me”, dizia ao seu santo cura um
camponês de Ars que orava diante do
Sacrário (cf. F. Trochu, Le curé d’Ars
Saint Jean Marie Vianney, pp.
223-224)». Não é este o livro de
Trochu que está na biblioteca de S.
Josemaria, mas a famosa biografia,
um clássico para os sacerdotes
seculares que, por exemplo, influiu
na vocação sacerdotal de S. João
Paulo II[35] e que podemos pensar que
S. Josemaria terá lido. O segundo
episódio contado durante esse retiro
em 1940 foi também recolhido mais
tarde num documento eclesial, desta
vez a encíclica Sacerdotii Nostri
Primordia de S. João XXIII. É a
resposta do santo pároco a um
companheiro sacerdote que se
queixava da falta de eficácia do seu



ministério: «Oraste, choraste,
gemeste e suspiraste. Mas jejuaste,
velaste, dormiste no chão,
disciplinastes-te? Enquanto te
negares a fazê-lo, não penses ter feito
tudo»[36]. Quis citar estes documentos
magisteriais e fazer referência aos
santos João XXIII e João Paulo II para
ilustrar que há ensinamentos da vida
de João Maria Vianney que
marcaram várias gerações de
sacerdotes (Angelo Roncalli nasceu
em 1881, Josemaria Escrivá em 1902
e Karol Wojtyła em 1920).

O cura d’Ars intercessor, mas não
modelo da vocação específica do
Opus Dei

S. Josemaria lê e cita S. João Maria
Vianney, a sua vida e os seus
ensinamentos inspiram-no, mas não
o considera um modelo a imitar para
viver a vocação para o Opus Dei.
Aparentemente, terá sido por causa
do cura d’Ars que Mons. Escrivá



mudou o título dos intercessores da
Obra, que num princípio se tinham
chamado padroeiros menores. Com a
mudança de título quis-se sublinhar
que os fiéis do Opus Dei recorrem à
intercessão destes santos, mas não
estão obrigados a imitá-los.

Esta mudança de terminologia
parece estar relacionada com um
episódio do verão de 1961; durante
uma reunião com o fundador do
Opus Dei no Colegio Mayor La Estila
(Santiago de Compostela)[37], um dos
presentes perguntou a S. Josemaria
se os sacerdotes da Obra deviam
imitar os então chamados padroeiros
menores, acrescentando que lhe era
difícil pensar que os sacerdotes da
Obra deviam tomar como modelo o
cura d’Ars. A pergunta não especifica
os aspetos a que se refere o que a faz,
mas poder-se-ia pensar em particular
na forma concreta de viver a
pobreza, que João Maria Vianney
viveu heroicamente com uma batina



muitas vezes suja e sapatos por
limpar[38], enquanto que S. Josemaria
procurava usar uma batina sempre
limpa, que utilizava até a desgastar, e
sapatos – tinha dois pares – que ele
próprio limpava durante anos[39]. A
sua atitude reflete o que pregava
sobre as formas seculares de viver a
pobreza, que implicam uma certa
elegância vivida de acordo com as
circunstâncias sociais de cada um.
Outra testemunha recorda que S.
Josemaria disse que o cura d’Ars não
era modelo para os fiéis do Opus Dei
no seu modo de se mortificar, ao
comer muito pouco ou comer
alimentos em mau estado[40]. O caso é
que em 1961 o fundador do Opus Dei
respondeu à pergunta dizendo que
os padroeiros menores eram só
intercessores, e que os membros da
Obra devem viver o espírito que lhes
corresponde e só imitar Jesus, Maria
e José. O fundador não julgou
negativamente a vida dos
intercessores em geral, e a do santo



cura em particular, mas
simplesmente quis indicar que não
era um modelo para viver segundo o
espírito do Opus Dei. Uns meses
depois, em 13 de abril de 1962,
enviou uma nota do governo que
afirmava que os intercessores não
eram um modelo para viver a
vocação específica do Opus Dei[41].

S. Josemaria e o cura d’Ars depois
de 1951-1953

Uma vez que o nomeou intercessor
para as relações com os Ordinários
locais, S. Josemaria rezou ao cura
d’Ars porque era o primeiro a viver o
espírito que transmitiu aos seus
filhos, e continua a mencioná-lo nos
seus ensinamentos. Em 15 de
dezembro de 1954, por exemplo,
falando da necessidade de pedir a
Deus muitos sacerdotes doutos e
santos para o Opus Dei, acrescentou:
«Porque se não forem doutos não
podem ser santos. E dir-me-eis: – 



Padre, e o cura d’Ars? O cura d’Ars
acabou sendo douto e santo, porque
o Senhor lhe dava as suas
iluminações e porque tinha posto
todo o esforço humano – os meios
humanos – para ser douto»[42]. Uma
vez mais, S. Josemaria mostra o seu
bom conhecimento da vida do cura
d’Ars, que, apesar das dificuldades
dos seus estudos eclesiásticos, pôde
adquirir um bom nível de formação
intelectual. Como já se disse, todos os
invernos estudava a Théologie
morale à l’usage des curés et des
confesseurs (1844) do cardeal Charles
Gousset, arcebispo de Reims,
conforme o relatado pelo seu vigário
Raymond[43]. Lia um livro de teologia
ou espiritualidade todos os dias, na
cama, mesmo que tivesse confessado
durante muitas horas. A sua
biblioteca constava de 426
volumes[44], escritos dos Padres, de
autores espirituais como frei Luís de
Granada. Releu amiúde o livro
fundamental da sua formação inicial,



as Instructions sur le rituel,
concernant la théorie et la pratique
des sacrements et de la morale, do
bispo de Toulon, Louis Albert Joly de
Choin (1778); mas os seus livros
preferidos foram os dois volumes da 
Vie des saints de François Giry[45].

Em 8 de novembro de 1968, catorze
anos depois do primeiro exemplo
que escolhemos, no contexto da crise
pós-conciliar, S. Josemaria exortava
os seus ouvintes a estudar a doutrina
e comentava: «Ao santo cura d’Ars,
para o ordenar, o seu bispo só lhe
exigiu que soubesse o Pai Nosso e o
Credo. Agora, se a alguns lhes
perguntam pelo Credo e pelo Pai
Nosso, tropeçam»[46]. Neste caso os
dados biográficos não parecem
exatos: Joseph Courbon, vigário geral
do cardeal Fesch, arcebispo de Lyon
no exílio em Roma, teria perguntado
pelo cura d’Ars, cujos resultados nos
exames não foram brilhantes: «É
piedoso? Tem devoção à Santíssima



Virgem?», e como lhe responderam:
«Sim, é um modelo de piedade»,
decidiu ordená-lo[47].

Também há outros pormenores
concretos da devoção a S. João Maria
Vianney que não se manifestaram na
vida de Mons. Escrivá até depois de
1951-1953. A primeira destas
manifestações seria sem dúvida as
visitas a Ars. S. Josemaria foi lá rezar
nove vezes, de 1953 a 1960: todas
estas visitas tiveram lugar depois da
sua nomeação como intercessor – e
pode-se deduzir que S. Josemaria lhe
rezasse como tal, para acompanhar a
expansão do trabalho apostólico dos
seus filhos espirituais em novas
dioceses –, e também depois de o
fundador do Opus Dei ver que a
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
podia abrir-se aos sacerdotes
diocesanos, pelo que é de supor que
também se rezasse a João Maria
Vianney enquanto santo sacerdote
secular, algo que se ilustra com uma



segunda manifestação de piedade: o
projeto não levado a cabo de realizar
uma peregrinação da Sociedade
Sacerdotal a Ars. Segundo D. Javier
Echevarría, prelado do Opus Dei e
testemunha presencial de várias
destas peregrinações a Ars, foram
estas duas intenções de oração que
animaram S. Josemaria durante as
suas visitas a Ars: «Presenciei o
carinho que lhe manifestava o nosso
Padre, quando numa ocasião foi
venerá-lo em Ars, para lhe pedir pela
santidade dos sacerdotes e pelas
relações do Opus Dei com os bispos
diocesanos»[48].

Visitas a Ars

Sobre estas visitas encontrou-se
pouca documentação[49]. A primeira
teve lugar em 25 de outubro de 1953,
quando S. Josemaria e os seus
acompanhantes chegaram de Paris e
Fontainebleau e depois partiram
para Chambéry e Itália[50].



A segunda visita foi em 20 de
novembro de 1955. Desta vez vieram
de Itália passando por Milão. Este dia
20 de novembro era domingo, e a
igreja de Ars estava cheia quando
entraram para rezar[51]. A seguir
deixaram a aldeia para ir a Mâcon e
depois a Fontainebleau[52].

A terceira visita teve lugar em 27 de
junho de 1956. S. Josemaria celebrou
a Santa Missa pela primeira vez em
Ars, partiu para Versalhes e Paris, e
depois para a Bélgica[53].

En 1957 realizou três visitas a Ars[54]:
a primera teve lugar em 21 de maio
(seguiram[55] o itinerário Bolonha -
Bardonecchia - Modane - Ars e
partiram para Avinhão, depois
Lurdes, Paris e de regresso a
Itália[56]). Em Lurdes e em Ars, S.
Josemaria rezou pela sua irmã
Carmen, diagnosticada com cancro
pouco antes, em 4 de março, e que
morreu em 20 de junho[57]; a segunda



de 1957, nos dias 13 e 14 de setembro
(vinham de Lyon para passar a que
provavelmente foi a primeira noite
de S. Josemaria em Ars e prosseguem
para Itália: Modane - Bardonecchia -
Montecatini[58]); a terceira de 1957, a
24 de novembro (vinham de Itália[59]

e tinham passado previamente por
Lurdes e Marselha, e depois
continuaram a viagem a Versalhes e
Paris, para finalmente regressar a
Roma[60]).

A sua sétima visita tem lugar nos dias
1 e 2 de fevereiro de 1958; depois de
celebrar a Missa[61] voltam
diretamente para Roma[62]. A oitava
peregrinação foi em 13 de maio de
1959: vêm de Itália, passam por
Mónaco e depois vão para o sul de
França e Espanha[63].

S. Josemaria fez a sua nona e última
peregrinação de 31 de outubro a 1 de
novembro de 1960: chegou de Paris e
Lyon, e anteriormente de Espanha, e



depois de Ars passou de novo por
Lyon antes de ir para Roma via
Milão[64].

Ainda lhe restavam quinze anos de
vida – como se sabe, S. Josemaria
faleceu em 1975 –, esta nona visita
tem lugar durante a sua décima
sétima passagem por França, país a
que voltará em dezoito ocasiões[65],
mas parece que já não irá a Ars;
porquê? À falta de provas
documentais, eu poria três hipóteses.
Por um lado, o trabalho apostólico da
Obra desenvolvia-se em França
especialmente em Paris, e as viagens
do fundador eram, em primeiro
lugar, para ver os seus filhos
espirituais, para os animar e para
rezar com eles e por eles; por outro
lado, a crise da Igreja, que fez sofrer
tanto a S. Josemaria nos últimos anos
da sua vida[66], leva-o a recorrer mais
intensamente a Nossa Senhora, e a
multiplicar as visitas aos santuários
de Nossa Senhora durante as suas



viagens: Maria tem prioridade sobre
os outros santos, a hiperdulia sobre
adulia; finalmente, embora seja um
motivo mais prosaico, algumas
viagens não se fazem de carro mas
de avião[67] e a passagem pela
pequena aldeia de Ars torna-se mais
difícil.

O projeto de peregrinação

Outra manifestação da devoção de S.
Josemaria a S. João Maria Vianney é
o seu projeto – não efetuado – de
realizar uma peregrinação a Ars com
os sacerdotes da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz. Tinha-o
planeado para 1956 e, na nota de
governo que anunciava o projeto,
pedia aos diretores da Obra e aos
sacerdotes da Sociedade Sacerdotal
que dessem a sua opinião sobre o
assunto. Quando redigiu a nota,
ainda não tinha especificado o
programa da peregrinação: só
anunciou que se ia procurar uma



alta figura eclesiástica para presidir a
atividade, e que incluirá uma
recoleção que ele próprio pregaria.
Como esperava muitos frutos
espirituais dessa reunião, pedia aos
seus filhos orações para os obter: «1.
Comunico-vos que tenho o propósito
de organizar, dentro do ano de 1956,
uma peregrinação a Ars. Convém
que assistam, com os sacerdotes
numerários que se designarem, o
maior número possível de sacerdotes
agregados[68], supranumerários,
cooperadores e assistentes
eclesiásticos das diferentes regiões.
2. Rezai pelo assunto, para que, na
devida altura, tenhamos muitos
frutos espirituais desta visita ao
santo cura d’Ars, nosso padroeiro. 3.
Oportunamente indicar-se-á, com
antecedência suficiente, quando se
vai fazer a peregrinação, os dias que
se vão empregar, as celebrações –
entre as quais, um dia de recoleção –,
o preço, etc. 4. Procurar-se-á que
presida uma alta personalidade



eclesiástica; e o Diretor espiritual
será o vosso Padre. 5. Estudar-se-ão
também com carinho as coisas
materiais, para conseguir que a
viagem e a estadia na paróquia de S.
João Maria Vianney sejam mais um
Convívio, dos nossos! 6. Ide contando
estas coisas, sem lhes dar caráter
oficial, para que esses filhos da S.S.S.
+ [Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz] deem o seu parecer e,
sobretudo, indiquem a altura mais
oportuna. 7. Não deixeis de me dizer
o que fordes pensando sobre este
assunto»[69].

Em novembro de 1955, de passagem
por Paris, falava do projeto aos seus
filhos, explicando-lhes que contaria
com eles para certos pormenores da
organização[70]. Alguns meses mais
tarde, em março de 1956, uma nova
nota anunciava o adiamento da
peregrinação para 1957, um atraso
devido à preparação do II Congresso
Geral do Opus Dei, que se realizaria



em Einsiedeln (Suíça) de 22 a 25 de
agosto de 1956[71]. S. Josemaria
termina escrevendo: «Continuai a
rezar pelo assunto, pois não
tardaremos muito a realizar este
projeto»[72].

>A partir desse momento, os
arquivos mantêm silêncio: não há
rasto das reações ao projeto inicial
formulado em 1955, nem outras
opiniões posteriores que expliquem o
abandono duma ideia que afinal
nunca se levou a cabo, nem em 1957
nem mais tarde. Sabe-se apenas que
abandonou a ideia porque
considerou que a organização de
atividades coletivas deste género não
pertencia ao espírito do Opus Dei[73].
Pode-se pensar, sem dúvida, que
nesta decisão pesou o que S.
Josemaria chamava humildade
coletiva, que entendia que os seus
filhos deviam viver com ele, para
evitar o fanatismo de grupo, a falsa
glória dos números, das multidões e



das estatísticas; animava com
frequência os seus filhos espirituais a
viver unicamente para a glória de
Deus, a amar o trabalho silencioso e
eficaz sem procurar aplausos, a
esconder-se e a desaparecer[74].
Talvez S. Josemaria tenha pensado
que esta peregrinação podia
fomentar um espírito de corpo fora
de sítio; talvez também temesse que
a sua humildade sofresse com um ato
coletivo em que necessariamente a
sua pessoa teria sido ponto de
referência como fundador da
Sociedade Sacerdotal.

O santo cura d’Ars em Villa Tevere

A devoção aos santos tem outra
manifestação habitual na história da
espiritualidade que se encontra na
relação de S. Josemaria com S. João
Maria: os cristãos constroem lugares
de culto para honrar a Deus ao
mesmo tempo que recordam os seus
santos e veneram as suas



representações. É o que fez o
fundador do Opus Dei em Villa
Tevere, onde viveu em Roma e donde
dirigiu a Obra em todo o mundo.

Dum ponto de vista arquitetónico,
essa tradição cristã de exprimir a
devoção através da arte sacra
aprecia-se no oratório dedicado ao
cura d’Ars em Villa Tevere. A sua
construção decidiu-se depois de
março de 1952, e portanto durante o
período 1951-1953, o período da
nomeação como intercessor, como
vimos antes[75]. A realização do
projeto dá-se cinco anos mais tarde,
quando os arquitetos já estão a
trabalhar na zona de Villa Tevere em
que ficará situado esse oratório. As
primeiras indicações recebidas de S.
Josemaria foram bastante genéricas:
que o estilo devia ser «relativamente
moderno» e que o retábulo, que seria
presidido por uma imagem do santo
pároco, comemoraria dalguma
maneira a história da Sociedade



Sacerdotal[76]. Os arquitetos
começaram a trabalhar em março de
1958[77] e em breve se preocuparam
com o limitado espaço que o evoluir
das obras deixava à sua disposição.
S. Josemaria animou-os
paternalmente, aprovou as suas
propostas e consolou-os pelo
pequeno tamanho do oratório,
fazendo-os considerar que mais
tarde tinham que realizar
construções mais ambiciosas: «já
chegará o momento de fazer
catedrais», disse-lhes[78].

Um pormenor mostra novamente o
conhecimento de S. Josemaria sobre
a vida e a personalidade de S. João
Maria. Quando o oratório era apenas
um projeto, o fundador do Opus Dei
aludiu à possibilidade de colocar sob
o futuro altar do santo pároco as
relíquias do corpo inteiro dum
mártir, e mencionou a este respeito a
devoção do cura d’Ars às relíquias[79].
No fim, o altar não incluiu o corpo



inteiro de nenhum santo, mas é
interessante notar que S. Josemaria
sabe que S. João Maria gostava de
rezar aos santos diante das suas
relíquias[80].

O oratório definitivo não inclui o
retábulo que devia ilustrar a história
da Sociedade Sacerdotal, sem dúvida
por ser mais pequeno do que o
previsto inicialmente pelos
arquitetos. O elemento essencial da
sua decoração, que o vincula ao cura
d’Ars, é uma grande estátua do santo
colocada num pedestal por trás do
altar, e que tem a mesma altura que
S. Josemaria[81]. Em maio de 1957, o
diário das obras menciona que será
de tamanho natural, e se baseará
numas fotografias trazidas por S.
Josemaria, que passou por Ars em 21
de maio durante a sua quarta visita
ao santuário. Essas fotografias, que
não encontrei nos arquivos da
Prelatura, eram talvez a estátua de
Émilien Cabuchet ou do relicário do



santo. O diário das obras especifica
também que S. Josemaria entregou
aos arquitetos uma imagem do santo
pároco[82]. Trata-se possivelmente
duma imagem de madeira, feita em
França em 1953 para S. Josemaria[83]:
recebeu-a em julho do mesmo ano,
gostava muito dela e colocou-a
durante uns tempos na sua mesa de
trabalho, conforme disse aos seus
filhos de França[84].

Em 12 de junho de 1957, entregaram-
se as fotografias ao escultor Pasquale
Sciancalepore, que apresentou
rapidamente um esboço, quatro dias
mais tarde[85]. A encomenda
formalizou-se em julho, e o artista,
despois de escolher um bloco de
mármore em Querceta (Toscana)[86],
começou a escultura. S. Josemaria
visitou o seu estúdio pelo menos
duas vezes durante a realização da
obra, e em cada uma delas exprimiu
a sua satisfação com o resultado[87]. A
escultura ficou acabada em maio de



1958[88], o pedestal que a sustenta foi
montado no oratório em agosto[89], e
tudo deve ter sido acabado entre
agosto de 1958 e maio de 1959,
período sobre o qual não há notas no
diário das obras.

Além deste oratório dedicado ao cura
d’Ars e a imagem de madeira do
oratório-biblioteca mencionada
anteriormente, S. João Maria
Vianney também está presente em
Villa Tevere com os outros
intercessores: há relíquias suas no
altar da Santíssima Trindade, onde S.
Josemaria costumava celebrar a
Santa Missa[90]; no retábulo dum
oratório dedicado aos
intercessores[91]; e uma pequena
imagem de prata que adorna o
sacrário do oratório do Conselho
Geral da Prelatura, que chegou a
Villa Tevere em setembro de 1956[92].
Também tem de se mencionar, fora
de Villa Tevere, a estátua do santo
pároco colocada – com as dos outros



intercessores – no retábulo do
santuário de Torreciudad, cuja
elaboração S. Josemaria seguiu muito
de perto[93].

Como escreveu S. John Henry
Newman, «a Igreja Católica jamais
perde o que uma vez possuiu. (…) Em
vez de passar duma fase da vida para
outra, leva consigo a juventude e a
maturidade até à velhice. (…)
Domingos não faz sombra a
Bento»[94], e podia acrescentar-se que
S. Josemaria não faz sombra a S. João
Maria Vianney. Graças à bela
verdade da comunhão dos santos[95],
forjam-se amizades entre os cristãos
através dos séculos, e a devoção do
fundador do Opus Dei pelo cura
d’Ars é um bom exemplo duma
dessas pontes de afeto e de confiança
construídos para além da morte: isto
é o que este artigo tratou de ilustrar.
Vemos que «os santos dão a mão uns
aos outros e nos dão a mão a nós»[96]



para nos animar também a ir até
Deus.

[1] O artigo centra-se, portanto, na
relação entre os dois santos no que
diz respeito à nomeação do cura
d’Ars como intercessor. Não se tenta
aqui comparar sistematicamente a
espiritualidade dos dois Santos: seria
interessante situar Josemaria em
relação a João Maria, e analisar o
primeiro na história da
espiritualidade sacerdotal do seu
tempo, destacando os aspetos mais
tradicionais e as possíveis
originalidades, especialmente a
secularidade da espiritualidade
sacerdotal; mas isto seria objeto
doutras investigações.

[2] cf. a seguinte nota n. 54 e os
parágrafos sobre as visitas a Ars (a
primeira teve lugar em 25 de



outubro de 1953) para explicar a
escolha do ano 1953 como o annus ad
quem da nomeação.

[3] Nota sobre relação com bispos,
Roma, 9 de agosto de 1951: AGP, A.3,
179-4-11. Não se recolhe nada sobre
esta nota no diário do Colégio
Romano à volta de 9 de agosto: AGP,
M.2.2., 427-8, nem nas quatro cartas
do epistolário enviado de Roma
nesse dia.

[4] AGP, A.3.4, 262-2, carta 500902-01.
Esta data dada por S. Josemaria é
sem dúvida mais fiável do que a vaga
recordação do redator do diário do
Colégio Romano, que escreveu na
sexta-feira 27 de fevereiro de 1953,
depois duma reunião com o
fundador, precisando que lhe
falhava a memória: «A meio da
tertúlia o Padre vem ter connosco.
Diz-nos que em 1934 ou 1935 – não
recordo exatamente – pôs sob o
patrocínio do Santo cura d’Ars as



relações da Obra com os bispos. E há
poucos dias, encomendou a S. Pio X
as relações com a Santa Sé»: AGP, M.
2.2., 427-16. Parece que foi
precisamente em 1953 que ganhou
forma a ideia dum grupo de santos a
que o Opus Dei confiaria diferentes
intenções institucionais.

[5] «Josemaria foi fazendo um
itinerário em que incluiu também
outras finalidades, como a de visitar
todos os bispos para lhes ir dando a
conhecer a Obra». Andrés Vázquez
De Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. II, Madrid, Rialp, 1997-2003, p.
254.

[6] cf. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. II, pp. 253 y ss.

[7] cf. Constantino Ánchel, La
predicación de san Josemaría. Fuentes
documentales para el período
1938-1946, SetD 7 (2013), pp. 125-198,
especialmente 135-139.



[8] Para esta breve explicação, utilizo
aqui algumas expressões da página
web da Prelatura em francês 
www.opusdei.fr, na sua secção O que
é o Opus Dei? (consultado em 9 de
janeiro de 2014).

[9] cf. especialmente o Codex Iuris
Particularis Operis Dei, Tit. IV, cap. V,
em Amadeo de Fuenmayor - José Luis
Illanes - Valentín Gómez-Iglesias, El
itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona, Eunsa, 19904, pp. 654-656.

[10] Pelas suas amizades com os
bispos de Espanha, onde nasceu o
Opus Dei e onde se expandiu em
primeiro lugar, temos de mencionar
Leopoldo Eijo y Garay, José López
Ortiz, Santos Moro Briz, Pedro
Cantero Cuadrado, Carmelo Ballester
Nieto, José María Bueno Monreal,
José María García Lahiguera e Juan
Hervás Benet, entre outros. Cf. os
índices de nomes citados nos três



volumes de Vázquez De Prada, El
Fundador del Opus Dei; ou os
testemunhos recolhidos em Benito
Badrinas (ed.),Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer: un hombre de
Dios. Testimonios sobre el fundador
del Opus Dei, Madrid, Palabra, 1994.
Para o período posterior e
especialmente durante o Concílio
Vaticano II, cf. por exemplo Carlo
PIOPPI, Alcuni incontri di san
Josemaría Escrivá con personalità
ecclesiastiche durante gli anni del
Concilio Vaticano II, SetD 5 (2011), pp.
165-228. A relação do Cardeal
patriarca de Lisboa, Manuel
Gonçalves Cerejeira, com o Opus Dei
serve para ilustrar o respeito e afeto
de S. Josemaria nuns momentos
complicados pelos mal-entendidos:
cf. Vázquez De Prada,El Fundador,
vol. III, pp. 359-365. Cf. também Hugo
de Azevedo, Primeiras viagens de S.
Josemaria a Portugal (1945), SetD 1
(2007), pp. 15-39.



[11] cf. Federico M. Requena - Javier
Sesé (eds.), Fuentes para la historia
del Opus Dei, Barcelona, Ariel, 2002,
pp. 85-93; 109.

[12] cf. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. III, pp. 170-176;
Fuenmayor - Illanes - Gómez-
Iglesias,El itinerario, pp. 288-291.

[13] cf. especialmente as cartas AGP,
A.3.4, 262-2, cartas 500902-01,
500903-01 e 500914-03 do epistolário
de S. Josemaria.

[14] AGP, A.3.4, 262-2, carta
500902-01.

[15] AGP, M.2.2, D 428-6.

[16] Testemunho de Mons. Agustín
Romero, atual vigário judicial da
arquidiocese de Paris, que relata
uma visita de S. Josemaria a Paris em
20 de maio de 1959, quer dizer, como
se verá a seguir, uma semana depois
de visitar Ars: «Como um exemplo da



universalidade do espírito que lhe
tinha dado, falou-nos dos santos
intercessores: são Tomás Moro, um
inglês maravilhoso; o Santo cura
d’Ars, um francês; S. Pio X, um
italiano»: AGP, A.2, 83-1-2, H, p. 4.

[17] «Reparem que em Espanha temos
montes de santos e não procurei
nenhum espanhol. Pede-nos que não
sejamos nacionalistas. [...] Contava
como podia ter escolhido como
padroeiro das nossas relações com os
ordinários o Bto. João de Ávila e no
entanto escolheu o cura d’Ars»: AGP,
M.2.2, 428-6, em 20 de junho de 1956;
AGP, A.5, 206-3-8: «Fazia-nos ver
como tinha escolhido intercessores
de diferentes nações, para que não
fossemos nacionalistas, podendo ter
escolhido santos espanhóis em
abundância»: Testemunho de Hugo
de Azevedo, Porto, 6 de setembro de
1975.



[18] E proclamado doutor da Igreja
por Bento XVI em 7 de outubro de
2012.

[19] cf. Marc Venard (ed.), Histoire du
christianisme, t. VIII: Le temps des
confessions, Paris, Desclée, 1992, p.
1026. S. Pedro Fourier (†1640),
pároco de Mattaincourt em Lorena,
tinha sido canonizado em 1897, mas
como fundador das cónegas
regrantesda Congregação de Nossa
Senhora.

[20] O deão do pároco rural de
Bernanos observa: «O cura d’Ars não
é uma exceção? Não é insignificante
a proporção, comparada com esta
venerável multidão de clérigos
zelosos, que consagram as suas
forças às cargas esmagadoras do
ministério? E quem ousaria
pretender, no entanto, que a prática
das virtudes heroicas seja privilégio
dos monges ou, se insistes muito, até
dos simples leigos?»: Georges



Bernanos, Journal d'un curé de
campagne, en Albert Béguin (ed.), 
Œuvres romanesques, Paris,
(Bibliothèque de la Pléiade, 155)
Gallimard, 1966, p. 1083.

[21] cf. Gilbert Humbert, Jalons
chronologiques pour une histoire de la
pénétration en pays francophones de
la pensée et des œuvres d'Alphonse de
Liguori, en Jean DELUMEAU (ed.), 
Alphonse de Liguori: pasteur et
docteur, París, Beauchesne, 1987, pp.
369-401; La recezione del pensiero
alfonsiano nella Chiesa: atti del
congresso in occasione del terzo
centenario della nascita di S. Alfonso
De Liguori, Roma 5-7 marzo 1997,
(Bibliotheca historica Congregationis
SSmi. Redemptoris, 18) Collegium S.
Alfonsi de Urbe, 1998.

[22] cf. Gérard Cholvy - Yves-Marie
Hilaire, Histoire religieuse de la
France contemporaine (1800-1880), I,
Toulouse, Privat, 1985, p. 156.



[23] cf. Gérard Cholvy, Être chrétien
en France au XIXe siècle (1790-1914),
París, Seuil, 1997, p. 113.

[24] cf. Henri Convert, Le saint curé
d’Ars et le sacrement de pénitence, 1ª
partie, c. VII, Lyon, Emmanuel Vitte,
1923.

[25] cf. Bernard Nodet, Jean-Marie
Vianney, Curé d’Ars. Sa pensée, son
cœur, Le Puy, Xavier Mappus, 1960,
p. 20.

[26] Em 1930 escreveu: «Desde há
muito tempo, além de levar revistas
religiosas (El Mensajero, el Iris de
Paz, revistas de missões e outras de
diferentes congregações) aos
doentes, distribuí-as, tranquila e
descaradamente, pelas ruas: nos
bairros pobres, houve uma
temporada em que não podía passar
por algumas ruas sem que me
pedissem revistas»: S. Josemaria, 
Apuntes íntimos, n. 86, 25 de Agosto
de 1930, en Vázquez De Prada, El



Fundador, vol. I, p. 321. Também
podemos pensar numa revista mais
científica como La Vida
Sobrenatural.Cf. Federico M.
Requena, El «Amor Misericordioso» 
en La Vida Sobrenatural, «Vida
Sobrenatural» 591 (1997), pp.
166-182; ID, San Josemaría Escrivá de
Balaguer y la devoción al Amor
Misericordioso (1927-1935), SetD 3
(2009), pp. 139-174.

[27] cf. Benoît Pellistrandi, De la
«acción de los católicos» a la santidad
laical. El historiador frente a la
santidad contemporánea, em Josep-
Ignasi Saranyana et alii (eds.), El
camino histórico de la santidad
cristiana: de los inicios de la época
contemporánea hasta el Concilio
Vaticano II, XXIV Simpósio
Internacional de Teología da
Universidad de Navarra, Pamplona,
Serviço de Publicações da
Universidade de Navarra, 2004, pp.
19-42.



[28] Pietro Stella s.d.b., Don Bosco
nella storia della religiosità cattolica,
II, Roma, LAS, 1981, p. 307. Neste
contexto, Pio XI nomeou o cura d’Ars
patrono dos párocos de todo o
mundo na Carta Apostólica Anno
iubilari (23 de abril de 1929): AAS 21
(1929), pp. 312-313.

[29] cf. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. III, p. 414.

[30] «Acrescentou que gostava muito
de França. Por espírito de justiça, por
reparação. Ensinaram-me a odiá-la
tanto quando era pequeno!»: AGP, M.
2.2, 428-6, 20 de junho de 1956. Um
francês do Opus Dei, François
Gondrand, recorda que no seu
primeiro encontro com S. Josemaria,
em maio de 1960, lhe disse que
«tinha tido que fazer um esforço
para gostar de França, quando
reparou que os bons religiosos que
tinham sido seus professores na
escola primária, tinham tentado



inculcar-lhe ódio aos franceses,
porque em Aragão se conservava
uma recordação muito viva das
campanhas napoleónicas. O Padre
encarregou-nos de dizer aos outros
franceses que viriam depois, que ele
gostava muito mais de França,
precisamente porque tinha tido que
fazer este esforço na sua juventude,
para compensar o ódio aos franceses
que tinham tentado inculcar-lhe nos
seus primeiros anos. Acrescentou
que era uma coisa terrível introduzir
o ódio no coração das crianças e que,
apesar de tudo, apesar do que tinha
feito em Espanha, Napoleão não era
o monstro que lhe tinham descrito»:
AGP, A.2, 83-1-2, K, p. 2.

[31] cf. Jesús Gil Sáenz, La biblioteca
de trabajo de san Josemaría Escrivá
de Balaguer en Roma, EDUSC, Roma,
2015. Alguns dos livros chegaram de
Madrid depois de 1950, S. Josemaria
ocupou a sala que conduz às estantes



desta biblioteca de trabalho em 9 de
janeiro de 1953.

[32] San Juan Bautista María
Vianney, Sermones de Juan Bta. M.ª
Vianney, cura de Ars, Barcelona,
Eugenio Subirana, 1927, vol. 1-2.

[33] Alfred Monnin, Esprit du Curé
d'Ars: Saint J.-B. M. Vianney dans ses
catéchismes, ses homélies et sa
conversation, París, P. Téqui, 193534.
Livro sem cortar; ID., Spirito del
Curato d'Ars, Roma, Ares, 1956 (dois
exemplares); Francis Trochu, L'âme
du Curé d'Ars, Lyon-Paris, Emmanuel
Vitte, 1928. Livro sem cortar;
Hippolyte Convert, Le Saint Curé
d'Ars et la Famille, Lyon-París,
Emmanuel Vitte, 1922. Livro sem
cortar; ID. Méditations sacerdotales:
Le Saint Curé d’Ars modèle du prêtre
retraitant, Lyon-Paris, Emmanuel
Vitte [1935]. Como observa Gil Sáenz:
«Os tomos fechados, quer dizer, os
que conservam as bordas sem cortar:



não permitem afirmar que o
fundador do Opus Dei nunca tivesse
lido esses livros, mas que nunca
ninguém leu esses exemplares
concretos. Ao tratar-se de presentes,
muitos tê-los-ia lido antes de lhos
terem enviado». Gil Sáenz acrescenta
numa nota: «Também afirmado por
Mons. Echevarría no mesmo lugar
[um questionário apresentado pelo
autor do escrito em 20 de maio de
2011], e além disso reitera-o em
várias perguntas do questionário».

[34] cf. S. Josemaria, Camino, ed.
crítico-histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Roma-Madrid, Istituto
Storico San Josemaría Escrivá - Rialp,
20043, p. 733.

[35] cf. S. João Paulo II, Ma vocation:
don et mystère, París, Bayard-Cerf-
Fleurus-Mame-Téqui, 1996, p. 70.

[36] No n. 277, segundo a numeração
de www.vatican.va.



[37] AGP, A.5, 221-2-2: «Outra
recordação da tertúlia que tivemos
com o Padre, no verão de 1961, na
Estila, é o que se segue: Um dos
presentes perguntou-lhe – foi uma
pergunta bastante longa – se
devíamos imitar os que então
chamávamos padroeiros menores.
Alongou-se acerca de que lhe era
difícil pensar que os sacerdotes de
Casa devessem imitar as virtudes do
cura d’Ars, tomá-lo como modelo. O
Padre apressou-se a esclarecer que
os padroeiros menores eram simples
intercessores, e que recorríamos a
eles exclusivamente neste sentido.
Que o nosso espírito era um concreto
– o querido por Deus – que é o que
tínhamos que viver. Que só devíamos
imitar Jesus, a Virgem Santíssima e S.
José, e aos outros pedir-lhes a sua
intercessão nas coisas que tínhamos
posto sob a sua proteção. Uns meses
mais tarde chegou-nos uma
indicação do Padre, dizendo que a
partir de então chamaríamos santos



intercessores aos padroeiross
menores». Testemunho de Carlos
Jordana Butticaz, 20 de Julho de
1975.

[38] «Voluntariamente, por
mortificação e espírito de humildade,
usava uma batina gasta, um chapéu
velho, sapatos remendados que não
conheceram o luxo de ser
escovados»: Francis Trochu, Le curé
d’Ars, saint Jean-Marie-Baptiste
Vianney, 1786-1859, d’après toutes les
pièces du procès de canonisation et de
nombreux documents inédits, E. Vitte,
Lyon-Paris 195412, p. 315, que cita na
mesma página uma das pessoas que
iam receber os conselhos do santo, a
baronesa Alix-Henriette de Belvey:
«Se o Sr. Vianney gostava da limpeza,
a sua indigência exterior
prejudicava-o um pouco»; «Só
consentia mandar arranjar e lavar a
batina quando já precisava
demasiado»: Alfred Monnin, Le Curé
d'Ars, vie de M. Jean-Baptiste-Marie



Vianney, Lyon, C. Douniol, 1868, p.
167.

[39] cf. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Madrid,
Rialp, 2000, pp. 159-161.

[40] AGP, A.5, 217-2-5. Cf. Trochu, Le
curé d’Ars Saint Jean Marie Vianney,
pp. 555-564: Trochu diz também p.
556 que esta mortificação do santo
lhe parece «mais admirável do que
imitável».

[41] AGP, E.1.3, nota 658: «Os
padroeiros da Obra não são
propriamente modelos para nós,
para a nossa vocação específica; mas
intercessores, protetores da nossa
Obra. Tende-o em conta nas
meditações e nas palestras». S.
Josemaria introduziu a mudança de
vocabulário, de padroeiros menores
para intercessores, no Catecismo da
Obra, que apresenta o direito
particular do Opus Dei em forma de
perguntas e respostas. Cf. o exemplar



da terceira edição do AGP (29 de
março de 1959), art. 5, nn. 20-27, 25 y
27, AGP, E.1.9, 205-3-1, com correções
manuscritas de S. Josemaria para a
quarta edição, de padroeiros para
intercessores.

[42] Testemunho de Iñaki Celaya,
Roma, 22 de setembro de 1975: AGP,
A.5, 204-3-4.

[43] Henri Convert, Le saint curé
d'Ars et le sacrament de pénitence,
1ère partie, c. VII, Lyon, Emmanuel
Vitte, 1923.

[44] Bernard Nodet, Jean-Marie
Vianney, curé d’Ars. Sa pensée, son
cœur, Le Puy, Xavier Mappus, 19605,
p. 18

[45] Bernard Ardura o.praem., «Nella
biblioteca del curato d’Ars.
Conoscere san Giovanni Maria
Vianney attraverso i suoi libri», 
L’Osservatore Romano, 9 gennaio
2010, p. 5.



[46] Enrique PÈLACH, Abancay: un
obispo en los Andes Peruanos,
Madrid, Rialp, 2005, p. 86; AGP, A.5,
237-1-3.

[47] cf. Tocanier, Procès de
l'ordinaire, p. 115, en Henry
Aurenche, La passion du saint curé
d'Ars, Paris, NEL, 1949, p. 54.

[48] Javier Echevarría, Carta Pastoral
(1 de julho de 2009) em http://
www.opusdei.fr/art.php? p=34517
consultada em 9 de janeiro de 2014.

[49] AGP, A.2, 83-1, sobre as 35
estadas de S. Josemaria em França.
No entanto, os elementos
encontrados permitirão esclarecer
certos pontos. A biografía de Andrés
Vázquez de Prada dá as datas: 1953,
1956, 1958, 1959 y 1960. Portanto, a
visita de 1955 e as três visitas de 1957
desapareceram. O autor menciona
como fonte o Summarium do
processo de canonização, p. 837, que
fala das peregrinações a Ars, mas



não dá nenhuma data. Cf. Vázquez
De Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. III, p. 338.

[50] AGP, A.2, 83-1-1. Não
encontrámos nada sobre Ars e o
santo cura à volta de 25 de Outubro
nos diários do Centro da Rue de
Bourgogne (Paris) AGP, M.2.2.,
270-17; nem nos do Colégio Romano
da Santa Cruz: AGP, M.2.2., 427-18. O
centro de Grenoble não abrirá até
julho de 1962, depois da última visita
de S. Josemaria a Ars; o de Lyon não
abrirá até depois do falecimiento do
fundador do Opus Dei: portanto, não
há diários para estes dois centros,
que estão mais perto de Ars que de
Paris, para o período que nos
interessa.

[51] «Estiveram presentes num ofício
solene a que assistiu todo o povo, e
que faz pensar na profunda marca
deixada por este santo»: AGP, A.2,



83-1-2, B, p. 1; Crónica, XII-1955, p. 14,
AGP, Biblioteca, P01.

[52] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
cura no seu regresso da viagem de S.
Josemaria no diário do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2,
248-3. Cf. Também Ana SASTRE, 
Tiempo de caminar, Madrid, Rialp,
1991, p. 440

[53] AGP, A.2, 83-1-1. «Sem dúvida
celebraram a Missa»: AGP, A.2, 83-1-2,
C, p. 1. S. Josemaria esteve
acompanhado pelo Bto. Álvaro del
Portillo e por Giorgio de Filippi
(mesma fonte). Não se encontrou
nada sobre Ars e o santo cura por
volta de 27 de junho nos diários do
centro do Boulevard Saint-Germain
(París): AGP, M.2.2., 269-17, e do
Colégio Romano da Santa Cruz: AGP,
M.2.2., 428-6.

[54] 1957 foi um ano importante
pelos mal-entendidos expressos pelo



cardeal Manuel Gonçalves Cerejeira
a que se fez referência
anteriormente. Esta intenção por si
só não pode explicar as três
peregrinações a Ars, mas estava
presente no coração de S. Josemaria
e dos que o acompanhavam,
especialmente do Bto. Álvaro del
Portillo, que tinha ido ex professo a
Lisboa em maio de 1956 para
esclarecer a situação com o
patriarca. Cf. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. III, p. 362.

[55] S. Josemaria foi acompanhado
nesta viagem pelo Bto. Álvaro del
Portillo, Giorgio de Filippi, e pelo que
seria depois prelado do Opus Dei
Mons. Javier Echevarría, então jovem
sacerdote que ia pela primera vez a
Paris: AGP, A.2, 83-1-2, D.

[56] AGP, A.2, 83-1-2. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
pároco por volta de 21 de maio nos
diários do centro do Boulevard Saint-



Germain (Paris): AGP, M.2.2., 269-19 e
do Colégio Romano da Santa Cruz:
AGP, M.2.2., 428-8.

[57] AGP, A.5, 237-1-4; Vázquez De
Prada, El Fundador, vol. III, pp.
263-272.

[58] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
cura por volta de 13 e 14 de setembro
nos diários do Centro do Boulevard
Saint-Germain (París): AGP, M.2.2.,
269-20 (S. Josemaria não passou por
Paris nesta viagem) e do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2.,
428-8.

[59] S. Josemaria foi acompanhado
nesta viagem pelo Bto. Álvaro del
Portillo e por Giorgio de Filippi: AGP,
A.2, 83-1-2, E.

[60] Não se encontrou nada sobre Ars
e o santo pároco por volta de 24 de
novembro nos diários do centro do
Boulevard Saint-Germain (París):



AGP, M.2.2, 269-21, e do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2,
428-9.

[61] S. Josemaria foi acompanhado
pelo Bto. Álvaro del Portillo, o P.
Javier Echevarría e Armando
Serrano: AGP, A.2, 83-1-2, F.

[62] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
pároco por volta de 1 e 2 de fevereiro
nos diários do centro do Boulevard
Saint-Germain (Paris): AGP, M.2.2,
269-21 e do Colégio Romano da Santa
Cruz: AGP, M.2.2, 428-9.

[63] AGP, A.2, 83-1-1. S. Josemaría foi
acompanhado pelo Bto. Álvaro del
Portillo, o P. Javier Echevarría e
Armando Serrano. Não há nenhum
diário do centro do Boulevard Saint-
Germain para este período no AGP.
Não se encontrou nada sobre Ars e o
santo cura por volta de 13 de maio no
diário do Colégio Romano da Santa
Cruz: AGP, M.2.2, 428-12.



[64] AGP, A.2, 83-1-1. Não se
encontrou nada sobre Ars e o santo
pároco por volta de 31 de outubro e 1
de novembro nos diários do centro
do Boulevard Saint-Germain (París):
AGP, M.2.2., 269-27 e do Colégio
Romano da Santa Cruz: AGP, M.2.2.,
428-16. Cf. também Peter Berglar, 
Josemaría Escrivá. Leben und Werk
des Gründers des Opus Dei, Köln,
Adamas, 2005, p. 351.

[65] AGP, A.2, 83-1-1.

[66] cf. por exemplo Vázquez De
Prada, El Fundador, vol. III, pp.
582-588; pp. 591-596.

[67] Pelo menos os de 23 de julho de
1961 e de 3 de outubro de 1972,
última passagem por França em
Lourdes: AGP, A.2, 83-1-1.

[68] S. Josemaria decidiu mais tarde
chamar-lhes agregados.

[69] AGP, E.1.3, nota 100.



[70]AGP, M.2.2, 269-15 (22 de
novembro de 1955); AGP, A.2, 83-1-2,
B.II. Não se encontrou nada sobre o
tema por volta das mesmas datas no
diário do Colégio Romano da Santa
Cruz, AGP, M.2.2, 428-3.

[71] cf. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. III, pp. 257-260.

[72] AGP, E.1.3, nota 4144 (15 de
março de 1956).

[73] cf. as recordações de Mons.
Javier Echevarría em Crónica, 1994,
p. 330, AGP, Biblioteca, P01.

[74] cf. por exemplo Ernst Burkhart -
Javier López,Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría. Estudio de teología
espiritual, vol. II, Madrid, Rialp, 2011,
pp. 400-405.

[75] cf. AGP, A.3, 176-2-19, que é uma
lista, escrita à mão por S. Josemaria,
de 23 oratórios previstos em Villa



Tevere, sendo o 22 o do cura d’Ars.
No verso da lista há indicações sobre
as obras de Villa Tevere, de março de
1952.

[76] «Quer o Padre que seja de estilo
relativamente moderno e que no
retábulo, onde a estátua ficará a
presidir, se comemore dalgum modo
a história da Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz»: Diário de obras, 30 de
maio de 1957: AGP, M.2. Pela
informação que provém do diário
das obras, escrito pelo arquiteto
Jesús Álvarez Gazapo, agradeço a sua
ajuda a Alfredo Méndiz, do Istituto
Storico San Josemaría Escrivá.

[77] Diário de obras, 12 de março de
1958: AGP, M.2.2, D 1059, 9.

[78] «O Padre esteve muito tempo
connosco no ateliê de manhã. Viu
como se apresentou o oratório do
cura d’Ars, que fica pequeníssimo.
Diz o Padre que pode ficar uma coisa
simpática, onde será possível fazer



muito trabalho com os padres
oblatos e supranumerários»: Ibid., 15
de março de 1958: AGP, M.2.2, D
1059, 9: «O Padre esteve muito tempo
de manhã no ateliê. Comentando
sobre o oratório do cura d’Ars, disse
para não nos preocuparmos, já
chegará a hora de fazer catedrais»:
17 de março de 1958: Ibid., «O Padre
esteve muito tempo no gabinete
connosco de manhã. Continuamos a
dar voltas ao cura d’Ars; o Padre diz
que nos conformemos com o que
tínhamos preparado, mas não acaba
de nos convencer»: 18 de março de
1958: Ibid.

[79] O diário do Colégio Romano da
Santa Cruz diz exatamente: «O corpo
inteiro de S. Félix [ficará] sob o altar
do cura d’Ars, que era muito devoto
das reliquias; por cima ficará uma
estátua de corpo inteiro do santo
cura que vai ser feita por um bom
escultor»: AGP, M.2.2., 428-8 (6 de
junho de 1957). As relíquias de S.



Félix não estão em Villa Tevere: o
redator do diário deve ter
confundido com S. Severino, cujas
relíquias, entregues a S. Josemaria
pelo cardeal Marcello Mimmi,
arcebispo de Nápoles, chegaram a
Villa Tevere em 1957 e foram
colocadas sob o altar do oratório de
S. José.

[80] cf. por exemplo Monnin, Le Curé
d'Ars, p. 573.

[81] AGP A.5, 329-2-1; AGP A.5,
323-2-9; AGP A.5, 338-1-4; AGP A.5,
218-2-3. Desejo agradecer a
Constantino Ánchel por me ter
comunicado estes dados.

[82] «O Padre deu a Jesús [Álvarez
Gazapo] ontem à noite várias coisas
que trazia da viagem, para nós.
Fotografias de coisas aproveitáveis,
um livrinho sobre Avinhão e umas
fotos e uma escultura do cura d’Ars.
Estas últimas servir-nos-ão para que
um escultor – possivelmente



Sciancalepore – faça uma escultura
do santo, em tamanho natural, que
presidirá o seu oratório»: Diário de
obras, 30 de maio de 1957: AGP, M.
2.2, D 1059, 7.

[83] «Hoje Fernando Maycas e Pepe
saíram e compraram uma estátua do
cura d’Ars (estava encomendada há
tempos) para o Padre. É uma talha de
madeira, digna mas simples»: Diário
do centro da rue du Docteur Blanche
(Paris), 12 de abril de 1953: AGP, M.
2.2., 272-40.

[84] Como informa Fernando Maycas
segundo o redator do diário: «Gostou
imenso da imagem do cura d’Ars que
lhe enviámos, tem-na sempre na
mesa de trabalho»: Diário do centro
da rue du Docteur Blanche (Paris), 10
de julho de 1953: AGP, M.2.2., 272-40.
Mons. Maycas, que foi vigário
judicial da arquidiocese de Paris –
designado pelo cardeal Jean-Marie
Lustiger – e com quem manteve



correspondência sobre este assunto
antes do seu falecimento em 2014,
com 92 anos de idade, reconhecia a
imagem que lhe ofereceram em 1953
nas fotos do oratório-biblioteca de
Villa Tevere, a poucos passos do
quarto que S. Josemaria ocupava, o
que confirmaria uma vez mais a sua
devoção ao santo pároco. Gostava de
agradecer ao Pe. Fernando Maycas a
sua colaboração, e ao Pe. Ángel
Martínez, que teve a amabilidade de
atuar como intermediário dos nossos
correios eletrónicos.

[85] «O Padre e o P. Álvaro estiveram
muito tempo no escritório. De manhã
cedo, vendo o esboço do cura d’Ars,
que trouxe Sciancalepore, e de que o
Padre gostou»: Diário de obras, 16 de
junho de 1957: AGP, M.2.2, D 1059, 7.

[86] Ibid. 8 de Julho de 1957: AGP, M.
2.2, D 1059, 7.

[87] «O Padre e Jesús foram no carro
das obras, conduzido por Javier



Abad, ver Sciancalepore. O Padre viu
o cura d’Ars, que já está muito
adiantado e gostou muito: quer que
façamos um molde do esboço
pequeno em barro, para poder
fundir pequenas imagens em metal
leve»: Ibid. 31 de Março de 1958: AGP,
M.2.2, D 1059, 9; «Invenção da Santa
Cruz. O Padre foi a Santa Croce in
Gerusalemme ao princípio da manhã
rezar junto das relíquias, ao voltar
passou pelo ateliê de Sciancalepore,
que deve ter tido uma boa surpresa.
O Padre está muito contento pela
forma como está a ficar a estátua»: 
Ibid. 3 de maio de 1958: AGP, M.2.2, D
1059, 10.

[88] Id. 17 de maio de 1958: AGP, M.
2.2, D 1059, 10

[89] Id. 13 de agosto de 1958: AGP, M.
2.2, D 1059, 10.

[90] Por exemplo, Id. 2 de junho de
1957: AGP, M.2.2, D 1059, 7



[91] «O Padre quer que conservemos
os modelos dos quatro intercessores
para depois poder fazer cópias»: Id. 4
de julho de 1959: AGP, M.2.2, D 1059,
11.

[92] cf. Vázquez De Prada, El
Fundador, vol. III, pp. 306-309.

[93] cf. Manuel González-Simancas
Lacasa, Un retablo de alabastro en
pleno siglo XX, en Manuel Gómez
Leira - Manuel Garrido González
(eds.), Torreciudad, Madrid, Rialp,
1988, pp. 165-192, especialmente o
que se refere à estátua do cura d’Ars:
pp. 170-172; 174; 182-184; 187-188;
191.

[94] John Henry Newman, La mission
de saint Benoît, en Yves-Marie J.
Congar o.p., Sainte Église, París,
(Unam Sanctam, 41) Cerf, 1964, p.
559.

[95] «Na santa Igreja os católicos
encontramos (…) o sentido da



fraternidade, a comunhão com todos
os irmãos que já desapareceram e
que se purificam no purgatório –
Igreja padecente –, ou com os que já
gozam – Igreja triunfante – da visião
beatífica, amando eternamente o
Deus três vezes santo. É a Igreja que
permanece aqui e, ao mesmo tempo,
transcende a história»: S. Josemaria, 
Amar a la Iglesia, Madrid, Rialp,
20024, pp. 42-43.

[96] François-Marie Léthel o.c.d., La
lumière du Christ dans le cœur de
l’Église. Jean-Paul II et la théologie des
saints, Paris, Parole et Silence, 2011,
p. 16.

Laurent Touze

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/4-de-agosto-

santo-cura-de-ars/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/4-de-agosto-santo-cura-de-ars/
https://opusdei.org/pt-pt/article/4-de-agosto-santo-cura-de-ars/
https://opusdei.org/pt-pt/article/4-de-agosto-santo-cura-de-ars/

	Santo Cura de Ars, intercessor do Opus Dei

