
opusdei.org

100 anos de gratidão
(1) - Sentir-se em
casa

Como é possível ajudar as
pessoas a mudar para melhor?
Mino explica neste texto, com
alguns exemplos, qual é o valor
do testemunho. “100 anos de
gratidão” é uma compilação de
testemunhos que acompanha as
Assembleias Regionais do Opus
Dei para 2024.

04/06/2024



No meu bairro, há um salão de
beleza, um dos muitos que surgiram
nos últimos anos, cujo letreiro em
néon, vermelho sobre fundo branco,
pisca enquanto a escuridão cai sobre
a cidade: O Prazer de Agradar a Si
Próprio. Penso que poucos poderiam
ter resumido melhor o conceito 
mainstream do momento. É
indubitavelmente verdade que a
prestação de serviços pessoais se
tornou uma oferta cada vez mais
concorrida em comparação com a de
há algumas décadas. Há cada vez
mais itens no orçamento familiar
que se referem ao wellness, ao 
mindfulness, e caminhos para a
autodescoberta, harmonia interior e
um estilo de vida gratificante.

O novo eremitismo sem relação

De vez em quando, estes itinerários
destinados a alcançar um equilíbrio
interior para a realização da
felicidade pessoal são inseridos em



ciclos de meditações, quando não em
verdadeiros retiros "laicos". No
entanto, este novo eremitismo, esta
nova proposta de se retirar na
solidão para se dedicar a si mesmo,
ao seu próprio bem-estar, é
insuficiente na medida em que não
considera a dimensão relacional
como um caminho essencial para a
realização da pessoa humana.

Os caminhos propostos são sem
regresso, sendas estreitas que sobem
pela estrada da atitude daquele que
resolve toda a realidade em si
mesmo, quer de um ponto de vista
prático (estabelecendo o seu próprio
interesse como critério das suas
ações), quer de um ponto de vista
gnosiológico-metafísico
(considerando o universo como uma
representação da sua própria e
grandiosa consciência).

O progresso sem dimensão divina



No coração de cada mulher e de cada
homem, porém, grita impetuosa uma
sede de absoluto que exige uma fonte
de água inextinguível que sacia, no
entanto, sem nunca saciar. É por isso
que a pergunta sobre o sentido
permanece sem resposta em toda a
sua intensidade, para a qual
deixamos que nos guiem as palavras
de São Josemaria quando, com visão
profética, nos escrevia em 1966:
«Mas voltai os olhos para esses povos
que alcançaram um crescimento
quase incrível de cultura e progresso;
que, em poucos anos, realizaram
uma admirável evolução técnica que
lhes proporciona um alto padrão de
vida material. As suas investigações –
é maravilhoso como Deus ajuda a
inteligência humana – deveriam tê-
los movido a aproximar-se de Deus,
porque, enquanto realidades
verdadeiras e boas vêm de Deus e
conduzem a Ele. No entanto, não é
assim: eles também não são, apesar
do seu progresso, mais humanos.



Não o podem ser porque, se faltar a
dimensão divina, a vida do homem –
por mais que alcance a perfeição
material – é vida animal. Só quando
se abre ao horizonte religioso é que o
homem culmina o seu anseio de se
distinguir dos animais: a religião, de
certo ponto de vista, é como a maior
rebelião do homem, que não quer ser
um animal. Na ordem religiosa,
minhas filhas e filhos, não há
progresso, não há possibilidade de
avanço.

O cume desse progresso já ocorreu: é
Cristo, alfa e ómega, princípio e fim.
Por isso, na vida espiritual não há
nada que inventar; só há lugar para
lutar para se identificar com Cristo,
para ser outros Cristos – ipse Christus
– para se apaixonar e viver de Cristo
que é o mesmo ontem que hoje e
sempre será o mesmo: Iesus Christus
heri et hodie, ipse et in saecula (Heb
13,8). Compreendeis que vos repita,
uma e outra vez, que não tenho outra



receita para vós além desta:
santidade pessoal? Não há mais
nada, meus filhos, não há mais
nada»[1].

Podemos fechar os olhos e imaginar,
por um momento, que estamos a
ouvir a voz de São Josemaria, com
aquele timbre pleno e vibrante que o
caracterizava, enquanto nos lê as
suas palavras: «Só podeis lutar para
identificar-vos com Cristo... Não
tenho outra receita para vos dar
além desta: santidade pessoal! Não
há mais nada, meus filhos, não há
mais nada!»

Este é um ponto decisivo na medida
em que a busca de sentido se
apresenta cada vez mais complexa e
árdua e aparentemente poucos hoje
são capazes de responder-lhe; essa
busca do sentido último da própria
vida que tem como obstáculo, à
primeira vista intransponível, a
morte que espera cada um, vista



cada vez mais como um incidente
ocasional na vida do indivíduo e não
como a realização de um sentido.
Juntamente com a morte, a doença e
a dor física, ao ponto de suplicarmos
que alguém nos livre delas,
desligando-nos a tomada.

Por que razão, então, o tema da
santidade pessoal de cada um é
decisivo para ajudar os indivíduos e
toda a humanidade na sua busca de
sentido? Diz-se depressa. A razão
reside no facto de que a felicidade
pessoal, a realização plena de cada
um de nós, não é algo que possa ser
ensinado de forma abstrata e teórica:
é antes fruto de uma aprendizagem
no terreno, de um verdadeiro 
training on the job. A mulher e o
homem modernos não precisam de
mestres, de alguém que lhes
transmita belos raciocínios a partir
de uma cátedra, mas sim de
testemunhas, de uma galeria
humana autêntica e credível porque



foi vivida e, por isso, é digna de ser
imitada.

A este respeito, eis a história de um
estudante universitário, hoje já
adulto, que há muito tempo
colaborava como tutor num clube de
rapazes do ensino secundário. Filho
único de uma família de classe
média, durante as atividades de
verão do clube, ficava muitas vezes a
jantar com uma família numerosa e
barulhenta que contava, além dos
pais, ambos supranumerários do
Opus Dei, sete filhos. Esses jantares,
esse estilo de vida, essa forma de ser
família, deixaram nele algo mais do
que um sentimento, uma recordação
agradável. Algum tempo depois,
durante um encontro de direção
espiritual, surgiu claramente a
decisão de dar uma volta decisiva na
sua vida; com o entusiasmo e a
capacidade de não ficar em meias
medidas, próprios de quem tem vinte
anos, afirmou: "Gostava de me casar

https://opusdei.org/pt-pt/article/programas-de-ferias-verao-2019/
https://opusdei.org/pt-pt/article/programas-de-ferias-verao-2019/
https://opusdei.org/pt-pt/article/supranumerarias-supranumerarios-na-corrente-circulatoria-da-sociedade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/


e constituir família como os senhores
que conheci no verão passado. Que
gente tão boa, que família tão boa!".

Naquela casa, sentia-me em casa

Hoje, o nosso protagonista tem um
casamento feliz e três filhos ótimos.
O que nos interessa notar, para
efeitos da nossa argumentação, é que
o jovem rapaz da altura viu aquele
casamento, aquela família, e nunca
ninguém lhe falou sobre o
significado da vida conjugal, a sua
indissolubilidade ou outras teorias.

Que é que atraiu aquele jovem
estudante de Direito, até ao ponto de
mudar a sua vida? Simples: o estilo
de vida daqueles dois
supranumerários, filhos fiéis de São
Josemaria, que, e não é pouco, se
limitavam a viver a sua vida, sem
pretenderem falar de cima, nem
ensinar nada. Eram, pura e
simplesmente, irresistíveis na sua
beleza, uma beleza ao mesmo tempo



tão simples na sua maneira de ser
sóbria (o nosso amigo, filho único,
habituado a ser mimado com pratos
requintados, recorda claramente o
essencial daqueles jantares: uma
´mesma ementa para todos) quanto
profunda na sua capacidade de dar
espaço no seu coração aos problemas
e necessidades de todos.

Naquele vale, o mal nunca tinha
penetrado

As palavras exatas do protagonista
desta história são: "naquela casa
sentia-me em casa". Poderíamos
dizer, então, que um primeiro
desafio para viver hoje a mensagem
de São Josemaria é ser capaz de fazer
com que os outros, aqueles com
quem cruzamos a nossa vida, se
sintam em casa. Peçamos ajuda a
Tolkien por um momento, para nos
inspirar a este respeito: «A sua casa
era perfeita, quer se gostasse de
comer, ou de dormir, ou de



trabalhar, ou de histórias, ou de
cantar, ou se se preferisse apenas
sentar e pensar, ou se se gostasse de
uma agradável combinação de todas
estas coisas. Naquele vale, o mal
nunca tinha penetrado»[2]: é a
descrição feita por Tolkien da casa de
Elrond, senhor de Rivendell, que
tomamos emprestada para o nosso
raciocínio. Como diz o Padre, Mons.
Fernando Ocáriz, a perspetiva
centenária da Obra oferece uma
nova possibilidade de
«reconhecermos o amor de Deus na
nossa vida e de o levar aos outros,
especialmente aos mais
necessitados»[3]. O desafio, portanto,
é este: tentar que a bendita
quotidianidade da nossa vida, seja
ela qual for, nos preserve do mal e
possa ser inspiradora (sem
protagonismos maçadores, mas com
plena retidão de intenção, partindo
do Deo omnis gloria) para o homem
contemporâneo, mais do que nunca
necessitado de um lugar a que se



possa chamar casa, isto é, um vale,
um refúgio no meio das montanhas
intransponíveis da existência. Esta
força expressiva das nossas vidas
comuns, esta capacidade de ser, ao
mesmo tempo, barreira contra o mal
e caminho para o Céu, não teria sido
concebível sem a mensagem de São
Josemaria sobre a potência
santificável do trabalho profissional
e da vida quotidiana.

O desafio é conseguir contagiar, uma
a uma, as vidas das pessoas com
quem nos cruzamos. A relação de um
para um, de coração a coração, é o
melhor bálsamo para curar as
feridas da mulher e do homem
modernos, e o desafio é, como
fizeram os dois supranumerários dos
jantares de verão da nossa história,
nutrir mais amor pelos nossos
amigos do que eles precisam. Desta
forma, todos nos podemos sentir em
casa, independentemente dos erros,
grandes ou pequenos, que possamos



ter cometido, porque toda a gente é
melhor do que a pior coisa que possa
ter feito[4].

Filhos visíveis de Deus

Ao fazer um teste de autoavaliação
das metacompetências durante uma
sessão de tutoring, verificou-se que
Carlo precisava de melhorar o seu
otimismo. Analisando melhor,
verificou-se que a falta de otimismo
tinha raízes no passado: era uma
estratégia vital implementada por si
mesmo desde que os pais se tinham
separado, de forma algo
tempestuosa. O caso dos pais tinha-
lhe deixado, entre outras coisas, uma
amarga desilusão, sobretudo em
relação ao pai, uma figura que Carlo
sempre considerou como uma
referência. A partir desse momento,
para limitar um eventual sofrimento
adicional na sua vida, o nosso
protagonista decidiu “deixar de
acreditar na humanidade e, em

https://portaldalideranca.pt/conhecimento/competencias/5547-metacompetencias-sabe-quais-sao-as-suas


particular, nas relações entre as
pessoas”. Carlo, até então, nunca
tinha ouvido falar do Opus Dei e
estava afastado não só da sua
espiritualidade, mas também da
Igreja Católica porque “embora
batizado e crismado, não acredito
nos padres porque me desiludiram”.
O primeiro passo foi procurar
motivos para estar agradecido, feliz,
independentemente do que ocorrera
com os pais.

Foi assim que Carlo descobriu que se
pode estar grato por um dia bonito,
pelo verde das árvores, pelo azul do
céu, pelo vento que sopra, pela luz
que brilha, pelo sangue que corre
nas veias, pelos olhos que veem, pelo
coração que bate... por outras
palavras, começou a não tomar o que
o rodeava como garantido. O passo
seguinte foi unificar tanta beleza,
atribuindo-lhe um Autor: como é
possível que existam todas estas
coisas tão bonitas? Quem as fez e



porquê? A partir do valor da beleza,
começou, então, a interrogar-se mais
profundamente sobre o sentido da
existência de tudo, até chegar ao
tema que lhe era mais importante: só
um Pai poderia ser tão generoso e ao
mesmo tempo tão terno para me dar
um universo tão belo. Não um
Criador genérico, mas um Pai.
Contudo, um Pai não é uma entidade
abstrata, efetivamente só se pode ser
pai se houver um filho: é o filho que,
de facto, determina a existência do
pai.

O raciocínio de Carlo era: “a criação é
algo que se vê, que se toca. Imaginar
que o Pai criou o universo visível
para o Filho, que é invisível como
puro espírito, é um disparate. Então
quer dizer que o universo visível foi
criado para os seus filhos visíveis, ou
seja, para mim! Portanto, eu sou
filho!”. A sua procura inquieta de
uma figura paterna chega, após



tantos anos, a um ponto estável,
firme e seguro: a casa.

O passo seguinte foi, nas semanas
subsequentes, saber que também
havia outra pessoa que tinha feito a
mesma descoberta que ele, chamada
São Josemaria e que fundou o Opus
Dei; e que o fundamento do seu
espírito é precisamente a filiação
divina, ou seja, a perceção com
particular clareza de sermos filhos
de Deus. Carlo iniciou assim o seu
caminho pessoal de aprofundamento
da figura de São Josemaria, que
ainda está a decorrer. Passados
muitos anos, voltou a confessar-se, a
participar na Missa dominical e
começou a fazer dez minutos de
oração por dia com a ideia de falar
com Jesus e pedir-Lhe que
consertasse algumas coisas que
estavam mal na sua vida e, em
particular, que encontrasse força
para perdoar ao seu pai. Carlo não
está muito longe de casae São



Josemaria será o guardião dos seus
próximos passos, porque esta é outra
característica dos pais: nunca deixam
os seus filhos sozinhos.

Quais são os desafios atuais para
quem procura viver diariamente a
mensagem de São Josemaria? Ser
fiéis, de uma fidelidade
pormenorizada e ao mesmo tempo
viva e afetuosa às suas palavras:
«Fomos escolhidos pelo amor de
Deus, filhas e filhos queridíssimos,
para viver este caminho – sempre
jovem e novo – da Obra, esta
aventura humana e sobrenatural,
que é corredenção com Cristo,
participação imediata e íntima na
ânsia impaciente de Jesus por
espalhar o fogo que veio trazer à
terra.

Cristo não fracassou: a sua doutrina e
a sua vida fecundam continuamente
o mundo. A sua redenção é suficiente
e superabundante, mas trata-nos



como seres inteligentes e livres; e
dispôs que, misteriosamente,
cumpramos na nossa carne – na
nossa vida – o que falta à sua paixão 
pro corpore eius, quod est Ecclesia.

A redenção continua a fazer-se: e vós
e eu somos corredentores. Vale a
pena arriscar a vida inteira, e saber
sofrer, por amor»[5].

[1] São Josemaria, Carta n. 29 (Sobre
a missão da Obra de São Gabriel na
evangelização do mundo e na
promoção da santidade dos fiéis
leigos), n. 6.

[2] J. R. R. Tolkien, O Hobbit.

[3] Fernando Ocáriz, Mensagem,
10/06/2021.

[4] O conceito é retirado do filme de
2017, End of Justice. No papel de



personagem principal, Denzel
Washington, diz: “Somos melhores
do que a pior coisa que já fizemos”.

[5] São Josemaria, Carta n. 29 - op.
cit., n. 1 e 2.

“100 anos de gratidão” é uma recolha
de testemunhos italianos que
acompanham as Assembleias
regionais do Opus Dei em 2024.

Clique aqui para ler outros
testemunhos publicados.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/100-anos-de-
gratidao-1-sentir-se-em-casa/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-assembleias-regionais-ou-semanas-de-trabalho-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-assembleias-regionais-ou-semanas-de-trabalho-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/100-anos-de-gratidao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/100-anos-de-gratidao-1-sentir-se-em-casa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/100-anos-de-gratidao-1-sentir-se-em-casa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/100-anos-de-gratidao-1-sentir-se-em-casa/

	100 anos de gratidão (1) - Sentir-se em casa

