
opusdei.org

Meditações: Terça-
feira da 28ª Semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na terça-
feira da 28.ª semana do tempo
comum. Os temas propostos
são: Descobrir o que há de bom
no que fazemos; A castidade é
uma afirmação alegre;
Reorientar nossos desejos

Descobrir o que há de bom no
que fazemos.
A castidade é uma afirmação
alegre.
Reorientar nossos desejos.

• 

• 

• 



JESUS está na casa de um fariseu.
Quando ele se põe à mesa, o anfitrião
fica surpreso ao ver que o Senhor
não se lavou antes da refeição. E o
Mestre, sabendo para onde iam seus
pensamentos, disse-lhe: “Vós,
fariseus, limpais o que está por fora
do vaso e do prato, mas o vosso
interior está cheio de roubo e
maldade! Insensatos! Quem fez o
exterior não fez também o
conteúdo?” (Lc 11,39-40).

O Senhor não condenou a prática de
lavar-se. Em vez disso, o que Ele
pretendia transmitir era que, além
das aparências, o que realmente
conta é o espírito com que as boas
obras são praticadas. “Ele lhes dizia
que só se ocupavam das coisas
externas e desprezavam as internas
como estranhas, porque ignoravam
que o que se fazia com o corpo tinha
de ser feito também com a alma”[1].



Nesse sentido, a santidade não
consiste em incorporar mais e mais
obras boas em nossa vida. Para que
sejam realmente boas, elas devem
ser acompanhadas de uma
interioridade sinceramente ligada a
esse bem; ou seja, devemos
desenvolver uma atitude que nos
leve a refletir sobre as razões de
nossas ações, de modo que nossas
ações tenham uma raiz saudável e
também tendam a um bem valioso,
mesmo que o resultado não seja
aparentemente claro no início. Por
exemplo, esforçar-se para não ficar
com raiva a fim de evitar problemas
e para que ninguém perturbe nossa
paz pode nos mover até certo ponto e
pode ter uma origem parcialmente
egoísta. Por outro lado, se formos
movidos pelo desejo de sermos
pessoas que reagem com calma a fim
de preservar a caridade e a unidade
em um grupo, ficaremos animados a
lutar no dia a dia, mesmo que às
vezes nos vejamos um pouco



resmungões, sensíveis ou rancorosos.
Com o tempo e a graça de Deus,
nossos esforços para sermos
sinceramente mansos abrirão o
caminho para novos ideais, como
chegar à velhice como pessoas
encantadoras, alegres e
compreensivas.

SÃO JOSEMARIA costumava
considerar a virtude da castidade
como uma “afirmação alegre”. Essa
abordagem contrasta com a daqueles
que enfatizam demais o ‘não’, como
se a virtude fosse simplesmente uma
questão de não fazer, não pensar ou
não olhar. Novamente, a boa ação
requer uma boa terra para criar
raízes: ela precisa de um bom desejo,
uma intenção nobre para
impulsioná-la. A castidade é,
portanto, um sim ao amor, porque é
o amor que a torna valiosa e lhe dá



seu significado. Naturalmente, é
necessário dizer não a certos atos ou
atitudes que são contrários a ela e
que toda pessoa sensata percebe
precisamente como negações do
amor. Mas, apesar do fato de exigir
alguns “nãos”, a castidade é uma
realidade eminentemente positiva.

Nessa luta, como em qualquer outra
virtude, às vezes será necessário agir
contra a inclinação, e então talvez os
“nãos” estejam mais presentes. No
entanto, a experiência cristã mostra
a importância de lembrar que essa
não é a meta; é apenas um passo que,
se não for seguido por outros, apenas
formará a capacidade de conter, de
reprimir nossa vontade. Ordenar a
tendência à beleza e ao prazer
significa integrar a castidade no bem
da pessoa: conhecer os próprios
desejos, purificá-los e integrá-los até
que deem unidade à nossa vida, de
modo que nossos desejos e, em geral,
nossa sensibilidade, estejam



progressivamente de acordo com
nossa identidade e a reforcem. Um
coração impuro é um coração
fragmentado, sem direção; um
coração puro, por outro lado, é um
coração que aprendeu
progressivamente a unificar, a dar
uma direção harmoniosa às
diferentes dimensões da vida.

Por isso, o fundador do Opus Dei
gostava de considerar os frutos de
uma vida moderada, que não se
prende a coisas que brilham, mas
não têm valor. “Esse homem sabe
prescindir do que faz mal à sua alma
e apercebe-se de que o sacrifício é
apenas aparente, porque, ao viver
assim - com sacrifício -, livra-se de
muitas escravidões e no íntimo do
seu coração consegue saborear todo
o amor de Deus. A vida recupera
então os matizes que a intemperança
desbota. Ficamos em condições de
nos preocuparmos com os outros, de
compartilhar com todos as coisas



pessoais, de nos dedicarmos a tarefas
grandes”[2].

ALGUMAS VEZES, podemos perceber
em nossa vida alguns afetos que são
contrários à nossa identidade.
Perceber essa realidade é o primeiro
passo para reorientar nossos desejos
para o que nos faz verdadeiramente
felizes. Ignorar ou desconsiderar
essas informações valiosas que nos
são oferecidas por nossas paixões e
sentimentos pode acabar produzindo
a divisão da qual o Senhor fala: uma
taça perfeitamente limpa por fora,
mas suja por dentro; muitas boas
obras, mas um coração que talvez
não aproveite plenamente a vida que
está levando. Às vezes, a purificação
que Jesus nos pede não será tanto
para corrigir um determinado
comportamento externo, mas para
redirecionar os desejos latentes que



estão em nosso coração; desejos que
podem se manifestar em anseios que
não são coerentes com nossa
identidade ou em pequenas
aspirações frustradas que não
terminamos de deixar nas mãos do
Senhor e enfrentá-las com Ele.

“Deus nos fez assim: empapados de
desejo (...). Podemos dizer, sem
exagerar, que nós somos aquilo que
desejamos. Porque são os desejos que
ampliam o nosso olhar e impelem a
vida mais além: além das barreiras
do hábito, além duma vida limitada
ao consumo, além duma fé repetitiva
e cansada, além do medo de arriscar,
de nos empenharmos pelos outros e
pelo bem”[3]. A purificação de nossos
desejos nos leva a aproveitar cada
vez mais a realidade como ela é, pois
encontramos nos diferentes
momentos do dia uma oportunidade
de realizar o ideal que alimenta
nossa existência. Aprendemos a
saborear a preciosa felicidade que



cada dia nos oferece, sem rotas de
fuga e sem tensões entre o exterior e
o interior: tanto as ações quanto as
aspirações de nosso coração podem
ser coerentes com nossa vocação.
Podemos pedir à Virgem Maria que
nos ajude a ter uma consciência
maior de nossos afetos, para que
possamos direcioná-los ao Amor que
sustenta nossa vida.

[1] Hegemonio,Acta disputationis
Archelai episcopi Mesopotamiae et
Manetis haeresiarchae 21

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[3] Francisco, Homilia, 6-I-2022.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-terca-feira-da-28a-semana-

do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: Terça-feira da 28ª Semana do Tempo Comum

