
opusdei.org

Meditações: terça-
feira da 21ª semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na terça-
feira da 21ª semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: Cristo não rejeita os
fariseus; querer perceber o bem
nos preceitos: limpar de dentro
para fora.

Cristo não rejeita os fariseus
Querer perceber o bem nos
preceitos
Limpar de dentro para fora

• 
• 

• 



O EVANGELHO nos apresenta muitos
encontros de Jesus com os escribas e
os fariseus. Com frequência vemos
que dialoga com eles, procurando
incansavelmente a sua conversão; o
que não é de estranhar, pois “o Filho
do Homem veio procurar e salvar o
que estava perdido” (Lc 19, 10), e
Cristo via essas pessoas mais longe
do Reino de Deus do que os
publicanos e as prostitutas (cf. Mt 21,
31). Sabemos que, diante de quem
necessita, o Senhor não nega a sua
ajuda e faz tudo o que está em Suas
mãos para recuperar a ovelha
perdida. E essas ovelhas extraviadas
que eram alguns dos escribas e
fariseus custaram-lhe grandes
esforços. Na sua vida terrena – e pelo
pouco que podemos saber – só pôde
contar poucas vitórias. Já antes da
sua Paixão e Morte encontramos
algum doutor da lei entre os seus
discípulos, apesar de ser às
escondidas (cf. Jo 7, 50 e Jo 19, 38).
Depois da sua ressurreição, alguns



fariseus abraçarão a fé (cf. At 15, 5).
Entre eles, alguns continuarão com
os mesmos esquemas da antiga lei, o
que criaria dificuldades na primeira
comunidade cristã (cf. At 15, 5);
outros, como Paulo (cf. At 23, 6),
terão uma eficácia maravilhosa.

É de supor que Jesus não se sentiria
muito confortável em alguns desses
encontros com os membros da
autoridade judaica. Muitas vezes
sabia que a única coisa que
procuravam nele era uma declaração
para o acusar. Sofria, além disso,
com a cegueira dos seus corações,
que os impedia de acolher a boa
nova que anunciava. Apesar de tudo,
Cristo não se afastou deles. Segundo
os nossos esquemas, talvez tivesse
sido melhor estar unicamente com
pessoas que entendiam a sua
mensagem e o ouviam com carinho,
mas o Senhor não recusou o diálogo
com quem não o amava. Afinal, Deus
não quer “a morte do ímpio, mas sim



a sua conversão” (Ez 33, 11). Quando
se dirigia a eles fazia-o com o desejo
de que retificassem e mudassem de
vida, também quando falava com
mais firmeza: “Ai de vós, mestres da
Lei e fariseus hipócritas! Vós pagais o
dízimo da hortelã, da erva-doce e do
cominho, e deixais de lado os
ensinamentos mais importantes da
Lei, como a justiça, a misericórdia e a
fidelidade!” (Mt 23, 23).

Podemos pedir ao Senhor que nos
ajude a ter essa sede de almas que
nos leve a procurar a salvação dos
homens, também daqueles que
talvez não nos compreendam.
“Queremos fazer o bem a todos –
escrevia São Josemaria –: aos que
amam Jesus Cristo e aos que talvez o
odeiem. Mas destes temos também
muita pena: por isso temos de
procurar tratá-los com carinho,
ajudá-los a encontrar a fé, afogar o
mal – repito − em abundância de
bem. Não temos de ver ninguém



como um inimigo: se combatem a
Igreja por má fé, a nossa reta
conduta humana, firme e amável,
será o único meio para que, com a
graça de Deus, descubram a verdade
ou pelo menos a respeitem”[1].

CRISTO censura os fariseus e os
escribas por cumprirem as regras
humanas com rigor enquanto
descuidam os preceitos básicos
divinos. No entanto, não critica o fato
de existirem essas normas. Jesus
afirma que é necessário cumpri-las,
mas sem esquecer o essencial, que é
a lei dada por Deus. E isto é possível
se procurarmos ver o bem que existe
por trás de tudo o que realizamos: a
justiça, a misericórdia, a fidelidade…
numa palavra, o amor, “pois toda a
Lei se cumpre plenamente nesta
única palavra” (Gl 5, 14). O problema
de alguns escribas e fariseus é que



tinham perdido a verdadeira
perspectiva de todas essas normas e
tinham se tornado guias cegos,
capazes de coar o mosquito e engolir
o camelo (cf. Mt 23, 24).

Cultivar esta atitude de querer
entender para viver a relação com
Deus com “voluntariedade atual”[2],
por amor, não é nem automático
nem simples. Por isso, São Josemaria
falava da formação como uma 
batalha que, além de ser árdua, “não
termina nunca”[3]. A Lei deve ser
entendida, porque foi dada para
seres inteligentes, que são
convidados a se deixar guiar por ela
de um modo profundo, não
superficial. “Ser santos – comenta o
prelado do Opus Dei – não é fazer
cada vez mais coisas ou cumprir
certas atividades-padrão que nos
tenhamos imposto como tarefa. O
caminho para a santidade, como
explica São Paulo, consiste em
corresponder à ação do Espírito



Santo, até que Cristo esteja formado
em nós (cfr. Gl 4, 19)”[4].

Deste modo, podemos ver tudo o que
constitui a vida cristã –
mandamentos, normas de piedade,
obras de misericórdia… – como
meios que nos levam a nos
identificarmos com o Senhor. Estas
práticas “são parte de um diálogo de
amor que abarca toda a nossa vida, e
nos levam a um encontro pessoal
com Jesus Cristo. Constituem
momentos nos quais Deus nos espera
para compartilhar sua vida com a
nossa”[5].

“AI DE VÓS, mestres da Lei e fariseus
hipócritas! Vós limpais o copo e o
prato por fora, mas, por dentro,
estais cheios de roubo e cobiça” (Mt
23, 25). Jesus chega à raiz do
problema. Sublinha o contraste entre



aquilo que essas pessoas manifestam
por fora – orações em voz alta, jejuns
chamativos… – e aquilo que têm
dentro: desejos de aparentar,
procura de reconhecimento… “É
preciso dizer não à ‘cultura da
maquiagem’, que ensina a cuidar das
aparências. Em vez disso, devemos
purificar e guardar o coração, o
íntimo do homem, precioso aos olhos
de Deus; não o exterior, que
desaparece”[6].

O caminho indicado por Jesus é o de
purificar de dentro para fora.
“Fariseu cego! Limpa primeiro o
copo por dentro, para que também
por fora fique limpo” (Mt 23, 26).
Entendemos assim que a formação
que o Senhor quer para nós não
consiste em acumular uma grande
quantidade de informação, mas exige
um desenvolvimento da
interioridade da pessoa. Não é
questão de acolher muitas sementes
que cresçam rapidamente à



superfície para dar a impressão de
fecundidade. Trata-se pelo contrário
de trabalhar um terreno profundo e
rico, capaz de deixar germinar a
semente plantada por Jesus Cristo na
nossa alma.

Esta tarefa compete exclusivamente
a cada um, com a ajuda da graça.
Enquanto as boas obras externas
talvez possam ser realizadas também
pela influência dos outros – porque
nos animam ou porque o ambiente
nos incentiva a isso – somos nós os
responsáveis por desenvolver a
nossa interioridade; ou seja,
construir um mundo interior que
desfruta do bem que fazemos e
rejeita o mal não porque é uma
proibição, mas porque nos afasta da
felicidade que queremos. E isto
“requer a capacidade de parar, de
‘desativar o piloto automático’, para
ter consciência da nossa maneira de
agir, dos sentimentos que nos
habitam, dos pensamentos



recorrentes que nos condicionam, e
muitas vezes sem que saibamos”[7]. A
Virgem Maria é modelo de
interioridade cuidada que acolhe a
palavra e a põe em prática (cf. Lc 11,
28). Ela poderá ajudar-nos a
caminhar fielmente, sem
ambiguidades, seguindo os passos do
seu Filho.

[1] São Josemaria, Carta 4, n. 24.

[2] São Josemaria, Caminho, n. 293.

[3] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18/06/1972.

[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 6.

[5] Ibid.

[6] Francisco, Homilia, 03/11/2018.

[7] Francisco, Audiência, 05/10/2022.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-terca-feira-da-21a-semana-

do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-21a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-21a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-21a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-21a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: terça-feira da 21ª semana do Tempo Comum

