
opusdei.org

Meditações: terça-
feira da 20ª semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na terça-
feira da 20ª semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: um caminho para a
esperança; o amor que nos
precede; assentar as nossas
expectativas em Deus.

Um caminho para a esperança
O amor que nos precede
Assentar as nossas expectativas
em Deus

• 
• 
• 



A DESPEDIDA tão repentina do
jovem rico deve ter surpreendido os
Apóstolos. Talvez eles tenham se
lembrado do momento em que foram
chamados e, ao ver esse jovem,
algum deles pode ter pensado que o
rapaz tinha mais qualidades
humanas do que eles. Provavelmente
seria de boa família, tinha dinheiro e,
o que era ainda mais importante,
parecia viver todos os mandamentos
e sentir no coração o desejo sincero
de viver mais perto de Deus. Por isso
tinha se aproximado de Jesus por
iniciativa própria. No entanto,
perante o convite do Senhor de
vender tudo o que tinha para segui-
Lo livremente, tinha decidido
abraçar outro caminho. Enquanto
ainda pairava no ar o pó do seu
calçado, os Apóstolos olhavam uns
para os outros incrédulos e com certa
vergonha pelas suas próprias
limitações, sem poder decifrar o
mistério de por que eles tinham dito
que sim a Jesus e, no entanto, uma



pessoa humanamente tão destacada
o tinha rejeitado.

“Então, quem pode ser salvo?” (Mt
19, 25). Esta pergunta pode surgir no
fundo de nosso coração de vez em
quando, como os Apóstolos, ao ver
que mesmo alguém com a categoria
humana do jovem rico se afastava de
Jesus. Às vezes pode tirar-nos a paz o
fato de que, apesar de tentarmos
viver uma vida cristã, de lutarmos
por seguir Cristo e de termos
recebido uma vocação divina, somos
frágeis e, algumas vezes, nos
distanciamos d’Ele. Se é tão difícil
para mim, se eu – ainda que seja
consciente do amor de Deus por mim
– me sinto tão fraco, quanto mais as
pessoas que nem sequer conhecem a
Deus? Tem sentido uma pessoa se
esforçar para seguir o Senhor no
meio das vicissitudes deste mundo?

A resposta do Mestre contém um
ensinamento fundamental para a



nossa vida: “Para os homens isso é
impossível, mas para Deus tudo é
possível” (Mt 19, 25). Esta frase
condensa os motivos de muitos dos
nossos desânimos e, ao mesmo
tempo, traça um caminho para a
esperança. Talvez, em muitas
ocasiões, percamos a alegria de viver
porque queremos alcançar, só com o
nosso empenho pessoal, o
impossível: a nossa salvação. Em
contrapartida, a frustraçãotorna-se
um abandono saudável quando
percebemos que Deus pode ir além
das nossas forças. “Recordas e
reconheces lealmente que fazes tudo
mal: Isso, meu Jesus, – acrescentas –,
não te pode chamar a atenção: é
impossível que eu faça alguma coisa
bem feita. Ajuda-me Tu, fá-lo Tu por
mim e verás como tudo corre bem”[1].



“ENTÃO, quem pode ser salvo?” (Mt
19, 25). Os Apóstolos fizeram esta
pergunta não só ao contemplar como
um jovem talentoso preferia ficar
com as suas riquezas em vez de
seguir Jesus, mas precisamente
perante as exigentes palavras do seu
Mestre depois de ter vivido essa
cena: “Em verdade vos digo,
dificilmente um rico entrará no
Reino dos Céus” (Mt 19, 23). Embora
o Senhor queira ajudá-los a entender
que a própria salvação é sempre uma
obra de Deus e da sua misericórdia,
também não esconde deles a
exigência do caminho. Segui-Lo de
perto – como apóstolo – implica uma
radicalidade que envolve toda a
nossa vida e que deve estar aberta ao
que o Senhor pedir a cada um.

O caminho de pobreza interior para
chegar ao céu é, ao mesmo tempo,
um dom divino e uma decisão livre.
Deus oferece-nos o seu amor
imerecidamente: esta é a verdade



central da nossa vida. Não é um
amor que “proceda essencialmente
do nosso cumprimento, do nosso
talento, da nossa religiosidade”, mas
é um presente do Espírito Santo: “Ele
ensina-nos a amar, e devemos pedir
este dom. É o Espírito de amor que
põe em nós o amor, é Ele que nos faz
sentir amados e nos ensina a amar.
Ele é – por assim dizer – o “motor” da
nossa vida espiritual. É Ele que move
tudo a partir de dentro de nós”[2].

Através das ações concretas do nosso
dia a dia, podemos acolher ou
rejeitar esse amor que o Senhor nos
dirige. A luta interior tem sentido, de
fato, quando é compreendida sob
esse ponto de vista. Não tanto como
uma maneira de ganhar a própria
salvação, mas sim como o modo de
mostrar o amor que temos a Deus e
que queremos que inspire todas as
nossas obras. Ao fim e ao cabo, é Ele
quem nos sustenta, especialmente
nos momentos em que o caminho



para a santidade se torna mais difícil.
“Alguns comportam-se, ao longo da
sua vida, como se o Senhor tivesse
falado de entrega e de conduta reta
só àqueles a quem isso não custasse
(não existem!) ou aos que não
precisassem de lutar. Esquecem-se
de que, para todos, Jesus disse: “o
Reino dos Céus arrebata-se com
violência”, com a luta santa de cada
instante”[3].

PODE SER QUE, em alguns momentos
da nossa vida, seguir Jesus seja
particularmente difícil para nós.
Talvez tenhamos uma cruz que não
compreendemos totalmente,
sofremos algum tipo de
incompreensão por causa da nossa fé
ou simplesmente nos sentimos frios
em nossas relações com Deus. Temos
então a impressão de que a luta não
vale a pena. Todos nós podemos ser



vencidos pelo cansaço da vida
cotidiana no seguimento de Cristo.
Nessas circunstâncias, a sinceridade
de São Pedro após ver como o jovem
rico rejeitou o chamado de Jesus
pode servir de exemplo para nós.
Como ele, podemos ousar perguntar
ao Senhor na nossa oração: “Nós
deixamos tudo e te seguimos. O que
haveremos de receber?” (Mt 19, 27).
Não se trata de subordinar a nossa
luta a uma recompensa, mas sim de
colocar todas as nossas expectativas
interiores no amor de Deus,
confiando em que sempre quer o
melhor para cada um de nós e que,
como um bom Pai, quer encher-nos
de bens.

Jesus respondeu: “Em verdade vos
digo, quando o mundo for renovado
e o Filho do Homem se sentar no
trono de sua glória, também vós, que
me seguistes, havereis de sentar-vos
em doze tronos, para julgar as doze
tribos de Israel. E todo aquele que



tiver deixado casas, irmãos, irmãs,
pai, mãe, filhos, campos, por causa
do meu nome, receberá cem vezes
mais e terá como herança a vida
eterna” (Mt 19, 28-29). O “cem vezes
mais” consiste nesse amor
incondicional de Deus, na sua
presença próxima, que nos
acompanha nos dias bons e nos
maus, e que torna a nossa luta mais
suportável; mas também se refere à
felicidade eterna que nos espera no
céu. Por isso São Josemaria
recomendava, especialmente quando
nos assaltam as dificuldades, pensar
no momento em que
contemplaremos Deus face a face:
“No momento da tentação, pensa no
Amor que te espera no Céu. Fomenta
a virtude da esperança, que não é
falta de generosidade”[4]. Não é
egoísmo colocar o coração e as
esperanças no Céu, onde nos espera a
Santíssima Trindade para nos dar o
abraço definitivo. Pelo contrário,
significa que o nosso amor a Deus



realmente é tão grande que se
converteu no motor de todas as
nossas decisões, sejam grandes ou
pequenas: é Ele quem buscamos, o
único que pode saciar a nossa sede
de felicidade. No paraíso, também
nos encontraremos com a nossa Mãe,
Santa Maria, de cuja ternura
materna poderemos desfrutar por
toda a eternidade.

[1] São Josemaria, Forja, n. 353.

[2] Francisco, Homilia, 05/06/2022.

[3] São Josemaria, Sulco n. 130.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 139.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-20a-semana-do-tempo-comum/


opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-terca-feira-da-20a-semana-

do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-20a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-20a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-terca-feira-da-20a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: terça-feira da 20ª semana do Tempo Comum

