
opusdei.org

Meditações: Sexta-
feira da 5ª semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na sexta-
feira da 4ª semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: podemos conduzir as
pessoas a Jesus; Deus atua de
diferentes maneiras; os tempos
da atuação divina nem sempre
são os nossos.

Podemos conduzir as pessoas a
Jesus
Deus atua de diferentes
maneiras
Os tempos da atuação divina
nem sempre são os nossos

• 

• 

• 



O SENHOR, em seu desejo de
anunciar o Evangelho, pregou diante
de grandes multidões, como o
semeador que lança a semente aos
quatro ventos. Mas,
simultaneamente, muitas vezes
Cristo também se comportou como o
médico que vem curar doentes, um
de cada vez: ouvia, olhava,
examinava, curava. Numa passagem
da Escritura, vemos uma pessoa que
procurava Jesus, mas não era capaz
de expressar a sua necessidade, e por
isso necessitava da ajuda de outros.
Era um surdo que mal podia falar. O
Evangelho indica-nos que são
provavelmente os seus familiares ou
os seus amigos que “o trazem” e
“suplicam” (cf. Mc 8, 22) a Jesus que
coloque as suas mãos sobre ele.

Esta cena pode ser uma imagem do
nosso papel como apóstolos: nós
também estamos chamados a



partilhar com os nossos amigos a
força curadora de Cristo que
experimentamos na nossa vida.
Muitas vezes, uma pessoa que não
pode ouvir encontra, ao mesmo
tempo, dificuldades para comunicar;
e certamente muitas pessoas que nos
rodeiam querem, no mais profundo
da sua alma, ter uma relação mais
próxima com Deus, mas talvez não
saibam por onde começar. “Muitos
deles buscam secretamente a Deus,
movidos pela nostalgia do seu
rosto”[1].

Podem servir-nos, nesta missão, os
dois verbos que usa o evangelista:
trata-se de “trazer” as pessoas e de
“suplicar” a Jesus pela sua cura. A
segunda parte parece mais simples
de compreender, mas como
conseguir a primeira? São Josemaria
oferece algumas pistas, recordando-
nos que não é como “um empurrão
material, mas sim a abundância de
luz, de doutrina; é o estímulo



espiritual de sua oração e de seu
trabalho, que é testemunho autêntico
da doutrina; é o conjunto de
sacrifícios, que vocês sabem oferecer;
o sorriso que vem à sua boca, porque
vocês são filhos de Deus: filiação, que
os enche de uma felicidade serena –
embora na sua vida, às vezes, não
faltem contradições –, que outros
veem e invejam. Acrescentem a tudo
isso a sua delicadeza e a sua simpatia
humana”[2].

OS AMIGOS da pessoa surda-muda,
cheios de fé, tinham pedido a Jesus
que impusesse as suas mãos sobre o
doente. Mas o Senhor decide atuar de
um modo diferente: escolhe realizar
a cura de maneira progressiva:
“Jesus afastou-se com o homem, para
fora da multidão; em seguida colocou
os dedos nos seus ouvidos, cuspiu e
com a saliva tocou a língua dele.



Olhando para o céu, suspirou e disse:
Efatá!, que quer dizer: Abre-te!” (cf.
Mc 7, 33-34). Algo semelhante tinha
sucedido quando devolveu a vista a
um cego, ungindo os seus olhos com
a lama que tinha feito com a saliva
(cf. Jo 9, 6). No entanto, em outras
ocasiões tinha realizado milagres
instantâneos, inclusive a pessoas que
se encontravam em lugares
afastados.

Sabemos que, tal como exclamamos
todos os dias na Santa Missa, basta
uma palavra de Jesus para curar
qualquer mal. Mas isso poderia
levar-nos a pensar que Deus “teria
que” atuar sempre e em tudo dessa
maneira. No entanto, o curso da
nossa própria vida ensina-nos que
não é assim. Tantas vezes
experimentamos que Jesus nos
conduz por caminhos que nos
parecem atalhos, que atravessamos
momentos aparentemente
desnecessários, semelhantes àqueles



gestos de tocar a língua ou os ouvidos
daqueles doentes. Pode ser que
tenhamos nos acostumado a que
tudo à nossa volta funcione de uma
forma aparentemente eficaz, veloz,
sem necessidade de esperar… e
queiramos que todos os outros
campos da nossa vida sejam assim.

“O Senhor está próximo do seu povo,
muito próximo. Ele mesmo o diz:
“Que nação tem um Deus tão
próximo como vós?”. A vida é um
caminho que Ele quis percorrer junto
de nós. Mas quando o Senhor vem,
nem sempre o faz da mesma
maneira. Não existe um protocolo da
ação de Deus na nossa vida. Uma vez
faz de certa maneira e noutra ocasião
faz de maneira diferente, mas faz
sempre. O Senhor leva o seu tempo,
mas também tem muita paciência
(...). Na vida, algumas vezes, as coisas
podem ser muito sombrias. E temos
vontade, se estamos em dificuldade,
de descer da cruz. E este é o



momento preciso: a noite é mais
sombria quando a aurora se
aproxima”[3].

NO FINAL DA sua passagem pela
terra, durante a Última Ceia, Jesus
disse aos seus apóstolos que fizeram
bem em chamá-lo Mestre (cf. Jo 13,
13). Consideramos que o Senhor se
tinha atribuído também as
designações de médico (cf. Mt 9, 12) e
de semeador (cf. Mt 13, 37). Estas três
maneiras através das quais Jesus
descreve a si mesmo podem servir-
nos para compreender como é a sua
ação na nossa vida, especialmente
quando pensamos que Deus deveria
atuar mais depressa, quando
queremos que atue de acordo com o
nosso tempo, mais do que com o
d’Ele.



Se pensarmos num mestre,
percebemos que o seu trabalho de
conduzir o próximo requer sempre
um longo processo temporal.
Também o médico não se comporta
com precipitação: até uma leve
ferida pode exigir várias sessões.
Finalmente, se pensarmos no
semeador, podemos observar que
não existe semente que se cultive
sozinha, que não necessite a paciente
tarefa de ir uma e outra vez regar,
melhorar as condições da terra, etc.

Escreveu São Paulo aos Gálatas:
“Meus filhos, por quem sinto outra
vez dores de parto, até que Cristo se
forme entre vós” (cf. Gl 4, 19). O
empenho da Santíssima Trindade é
precisamente esse: formar Cristo em
nós. “Daí o desejo veemente de nos
considerarmos co-redentores com
Cristo– afirmava São Josemaria, de
salvar com Ele todas as almas,
porque somos, queremos ser ipse
Christus, o próprio Jesus Cristo; e Ele 



deu-se a si mesmo em resgate por
todos”[4]. E nesta espera para ser cada
vez “mais Cristo”, não temos melhor
apoio que o de Maria: ela, apesar de
ter uma santa impaciência para ver o
seu filho, esperou nove meses por
Jesus que se formasse no seu seio e
depois trinta anos para ver os seus
prodígios.

[1] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
14.

[2] São Josemaria, Carta 24/10/1942, n.
9.

[3] Francisco, Homilia, 28/06/2013.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 121.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-sexta-feira-da-5a-semana-

do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-5a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-5a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-5a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-5a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: Sexta-feira da 5ª semana do Tempo Comum

