
opusdei.org

Meditações: sexta-
feira da 22ª semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na sexta-
feira da 22ª semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: Uma visão ampla; Cristo, o
critério de nossos julgamentos;
Acolhendo o vinho do Senhor
com um coração renovado.

Uma visão ampla
Cristo, o critério de nossos
julgamentos
Acolhendo o vinho do Senhor
com um coração renovado

• 
• 

• 



OS ESCRIBAS e fariseus se queixam
ao Senhor: “Os discípulos de João, e
também os discípulos dos fariseus,
jejuam com frequência e fazem
orações. Mas os teus discípulos
comem e bebem...” (Lc 5,33). O
comportamento de Jesus e dos
apóstolos os incomoda. É por isso
que eles comparam sua maneira de
agir com o dos seguidores de João.
Sabem que há uma continuidade
entre a pregação do Batista e a de
Jesus Cristo; por isso, procuram
alguma referência comum como
critério de comparação para suas
críticas. Mas a razão principal de seu
comportamento é que eles acham
difícil acolher a novidade trazida por
Jesus de Nazaré. Consideram as
verdades anunciadas pelo Messias e
a maneira como Ele as expõe
surpreendentes e incômodas. Uma
coisa é convidá-los à conversão e
aceitar que são pecadores; outra é
reconhecer que diante deles está o



Salvador do mundo, o fundamento e
a razão de ser do povo de Israel.

O problema das comparações em
geral, e dessa em particular, é que
elas escondem uma verdade maior.
As comparações nascem do
desconforto, do incômodo, da
rebelião. O sujeito que julga projeta a
si mesmo, coloca-se em primeiro
lugar e usa um critério de
julgamento apropriado para parecer
que está certo. Estabelece a sua
experiência acumulada como
verdade absoluta e não concebe que
o mundo seja um pouco maior do
que sua realidade limitada. As
reclamações encontram em seu
pequeno arsenal de ideias um
critério estreito pelo qual a posição
que defendem possa vencer as
outras. No caso dos fariseus, o ponto
de referência é quem jejua mais ou
menos, porque alguns escribas e
fariseus gostavam que os outros
soubessem que eles jejuavam. Mas o



problema das comparações é que
elas estreitam nosso olhar e se
concentram em um detalhe
específico que nos impede de ver o
conjunto e de aprender sobre
mistérios mais profundos que não
devem ser julgados, mas acolhidos.

São Josemaria nos encorajava a não
julgar sem ponderar bem as coisas,
para ter uma visão mais ampla.
“Cada qual vê as coisas do seu ponto
de vista… e com o seu entendimento,
bem limitado quase sempre, e com os
olhos obscurecidos ou enevoados,
com trevas de exaltação muitas
vezes”[1]. E recordava como, ao
contemplar uma obra de arte muito
abstrata, é difícil reconhecer a figura
que ela representa: “A visão de certas
pessoas é tão subjetiva e tão
enfermiça, que desenham uns traços
arbitrários, assegurando-nos que são
o nosso retrato, a nossa conduta…
Como valem pouco os juízos dos



homens! - Não julgueis sem peneirar
o vosso juízo na oração”[2].

EXISTEM comparações, como a dos
fariseus e escribas, que são usadas
para criticar. Mas também há outras
que podem ajudar a compreender e a
iluminar uma realidade. Toda
abordagem que fazemos da vida, do
conhecimento de uma pessoa ou de
um modo de agir envolve um
preconceito. Nessa antecipação, a
pessoa faz uma síntese do
conhecimento adquirido, projeta sua
maneira de ver as coisas e prevê o
que parece que vai acontecer. “Se eu
começar a estudar com antecedência,
tenho certeza de que vou me sair
melhor na prova”. “Acho que ele vai
gostar desse presente”. “Ele parece
cansado e deve ser por isso”. “Se
formos por esse caminho, é provável



que fiquemos presos no
congestionamento”.

Em todos esses juízos, há critérios
que nos permitem vislumbrar os
meios mais adequados para atingir
um fim específico, como a melhor
maneira de tratar uma pessoa para
que ela se sinta acolhida. Mas
sempre falta saber qual deve ser o
critério final de julgamento. Bem,
esse ponto de referência para nossa
ação tem um nome próprio. Quando
o Senhor toma a palavra e responde
aos escribas e fariseus, Ele lhes diz
qual é o autêntico critério de
comparação: Ele mesmo. “Os
convidados de um casamento podem
fazer jejum enquanto o noivo está
com eles? Mas dias virão em que o
noivo será tirado do meio deles.
Então, naqueles dias, eles
jejuarão” (Lc 5,34-35). Jejuar ou não
jejuar depende da presença de Jesus
Cristo. As duas opções são
claramente boas, mas a presença do



Senhor torna uma opção concreta
melhor, porque o jejum servia para
compreender melhor as coisas de
Deus, e Ele estava diante dos seus
olhos.

“Quanto mais Jesus ocupa o centro
de nossa vida, mais Ele nos faz sair
de nós mesmos, nos descentraliza e
nos torna próximos dos outros”[3].
Quando passamos muito tempo com
uma pessoa, muitas vezes acabamos
adotando alguns de seus gestos ou
expressões. Da mesma forma,
quando seguimos o Senhor de perto,
aprendemos a julgar a realidade de
seu ponto de vista e, acima de tudo, a
acolhê-la com o coração. A qualquer
momento, seja no trabalho, na
universidade ou em nosso tempo
livre, podemos nos perguntar: “Que
faria Cristo no meu lugar? (...)
Chegará o dia em que, sem perceber,
o coração de cada um de vocês
baterá como o coração de Cristo”[4].



JESUS é consciente de que julgar a
realidade como Ele propõe implica
uma grande novidade. É por isso que
conta duas parábolas para mostrar
como essa transição pode ocorrer.
“Jesus contou-lhes ainda uma
parábola: Ninguém tira retalho de
roupa nova para fazer remendo em
roupa velha; senão vai rasgar a
roupa nova, e o retalho novo não
combinará com a roupa velha.
Ninguém coloca vinho novo em
odres velhos; porque, senão, o vinho
novo arrebenta os odres velhos e se
derrama; e os odres se perdem.
Vinho novo deve ser colocado em
odres novos” (Lc 5,35-38).

A mensagem que Jesus Cristo traz
necessita de um coração renovado.
Não é suficiente simplesmente
mudar algum comportamento
externo. O vinho novo exige odres
novos, ou seja, superar as



abordagens que antes orientavam a
vida e deixar que o Senhor seja o
novo ponto de referência. E isso é o
que muitos dos contemporâneos de
Jesus não fizeram. “O pecado dos
fariseus não era o fato de não verem
Deus em Cristo, mas o fato de se
fecharem voluntariamente em si
mesmos; de não tolerarem que Jesus,
que é a luz, lhes abrisse os olhos.
Essa mentalidade fechada tem
resultados imediatos em nosso
relacionamento com os outros seres
humanos. O fariseu que, acreditando
ser a luz, não permite que Deus abra
seus olhos, é o mesmo que tratará
seu próximo de forma arrogante e
injusta”[5].

Deus põe à nossa disposição odres
novos com os quais podemos acolher
seu vinho. Esses odres podem
assumir a forma de recepção
frequente dos sacramentos, oração,
serviço aos outros, trabalho bem
feito, acompanhamento espiritual,



preocupação em aproximar outras
pessoas de Deus... Esse é o contexto
adequado para que o vinho melhore
com o tempo. Depois de saborear o
bem que esse tipo de costumes nos
fazem, depois de provar um pouco
do vinho novo que o Senhor nos traz,
percebemos que essas práticas são
odres adequados para receber os
dons que Ele nos oferece. E, como
Nossa Senhora, descobriremos que
não há vinho melhor do que aquele
que nos é oferecido por seu Filho.

[1] São Josemaria, Caminho, n. 451.

[2] Ibid.

[3] Francisco, Mensagem, 5/07/2017.

[4] Francisco, Discurso, 17/01/2018.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 71.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-sexta-feira-da-22a-semana-

do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-22a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-22a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-22a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-22a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sexta-feira da 22ª semana do Tempo Comum

