
opusdei.org

Meditações: sexta-
feira da 18ª semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na sexta-
feira da 18ª semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: força para viver em
liberdade; descobrir o valor das
nossas lutas; um caminho de
esperança.

Força para viver em liberdade
Descobrir o valor das nossas
lutas
Um caminho de esperança

• 
• 

• 



O SENHOR manifesta a sua
divindade de diversas formas. Curou
muitos doentes, alimentou uma
multidão faminta e mostrou-se aos
Doze como o Messias que havia de
vir. Nesse clima de exaltação, Jesus
diz aos seus discípulos: “Se alguém
quer me seguir, renuncie a si mesmo,
tome a sua cruz e me siga” (Mt 16,
24). O Senhor fala claramente porque
não quer que os Apóstolos se
enganem, pensando que o Reino de
Deus é feito de sucesso terreno. No
caminho que percorreram com ele,
viram muitos milagres e maravilhas,
mas o tempo da cruz também
chegará.

A fortaleza é a virtude que nos ajuda
a ter o desejo de seguir Jesus em
todas as circunstâncias, tanto nos
milagres como nas dificuldades. Na
nossa vida cotidiana, há muitas
coisas que nos causam alegria, mas
também somos provados por
obstáculos inevitáveis. A felicidade



na terra, portanto, não depende tanto
de prolongar os bons momentos pelo
maior tempo possível, mas da
capacidade de dar sentido aos bons
momentos e também aos mais
complicados, quando nada corre
como tínhamos pensado. A fortaleza
ajuda-nos a transformar as
contrariedades em oportunidades de
tornar o nosso desejo de Deus mais
profundo e mais ativo. Assim, ela
configura gradualmente a nossa
afetividade, que vai saborear a Deus,
mesmo quando as circunstâncias
pessoais ou exteriores não parecem
favorecer isso.

Quando as multidões queriam
proclamar Jesus rei por causa dos
milagres que tinha feito, Ele “não se
deixou enganar pelo triunfalismo:
era livre. Como no deserto, quando
rejeitou as tentações de Satanás, e a
sua liberdade era seguir a vontade
do Pai (...). Pensemos hoje na nossa
liberdade (...) Sou livre ou, pelo



contrário, sou escravo das minhas
paixões, das minhas ambições, das
riquezas, da moda?”[1]. Para Jesus,
nada era obstáculo no caminho para
o que ele realmente queria: libertar-
nos do pecado. A virtude da fortaleza
pode nos ajudar a viver como Ele:
sem ficarmos presos e imobilizados
pelas circunstâncias exteriores, e
sempre com o desejo de cumprir a
vontade de Deus.

ÀS VEZES, podemos reduzir a
fortaleza a um esforço de ir contra a
corrente, a um exercício constante de
vontade de se superar. Então
acreditamos que, para conseguir algo
que é muito valioso – vencer um
defeito, crescer na amizade com
outras pessoas ou com Deus, realizar
uma tarefa – basta resistir às
contrariedades que surgem no nosso
caminho até finalmente chegarmos



ao fim da nossa meta. No entanto,
esta noção, sem outras nuances, pode
acabar em exaustão ou em
insensibilidade à variedade de dons
que o Senhor coloca no nosso
caminho. Ser forte consiste, em
primeiro lugar, em robustecer as
nossas convicções, em renovar
sempre o amor que nos move, em
fazer brilhar em nós os bens mais
autênticos; em outras palavras,
basear a nossa força na fé no amor
de Deus. Então poderemos escolher
mais facilmente, até mesmo com
prazer, o que realmente queremos,
aquela “melhor parte” de que Jesus
fala (cf. Lc 10, 42).

Por exemplo, uma pessoa com falta
de fortaleza pode não ser capaz de
evitar um comentário brusco ou
sorrir quando está cansada. Nesse
tipo de situação, o cansaço é a razão
que mais pesa e perde de vista outras
razões pelas quais valeria a pena
fazer um esforço. Pelo contrário,



quem tem a fortaleza baseada na fé
não só é capaz de superar o cansaço,
como faz isso porque percebe o bem
que esta atuação traz, a ele e aos
outros, e até descobre nisso um
caminho para amar a Deus. Só deste
modo ações como privar-se de um
pequeno prazer, levantar-se a uma
hora fixa, evitar uma queixa ou fazer
um favor que não faríamos
espontaneamente, se tornam um
modo de nos educar na percepção de
um bem que está ao nosso alcance,
mas que – pelo menos à primeira
vista – talvez não seja muito evidente
quando ocorre uma contrariedade.

Este processo, que inicialmente
parecia reduzir-se apenas ao desafio
de nos superarmos, acaba nos
tornando mais livres, pois a nossa
alegria e a nossa paz dependerão
mais do que realmente queremos e
menos das pequenas tiranias do
momento. A luta para nos tornarmos
mais fortes consiste precisamente em



explorar esses pontos cegos que nos
impedem de ver alguns aspectos do
bem simplesmente porque eles
exigem esforço. Quem aprende a
viver com fortaleza será capaz de
perseverar no bem, mesmo quando
as boas decisões não forem as mais
agradáveis. Ser forte é a atitude de
quem percebe o valor real das coisas.

“O QUE é preciso para alcançar a
felicidade – escrevia São Josemaria –
não é uma vida cómoda, mas um
coração enamorado”[2]. O caminho do
cristão é exigente porque requer um
amor cada vez mais profundo; e,
como diz aquela canção espanhola,
“coração que não quiser sofrer
dores / passe a vida inteira livre de
amores”[3]. A vida de Jesus mostra-
nos como devemos nos relacionar
com a adversidade. Ele não fugiu da
cruz. Nem sequer se limitou a aceitá-



la: quis abraçá-la. E quando sentiu o
peso do cansaço preferiu cair em vez
de soltar a cruz[4]. Para o povo,
aquele tronco era sinônimo de
morte, mas para Jesus era o
instrumento do seu amor: o trono de
onde nos salvaria dos nossos
pecados.

A fortaleza ajuda-nos a aceitar a dor.
Ao mesmo tempo, também nos
encoraja a ver os motivos que dão
sentido às nossas lutas quando
surgem as dificuldades. Cada
sacrifício feito livremente, cada
contradição aceita pacientemente,
cada ato de superação feito por
amor, reafirma em nós a convicção
de que a nossa felicidade está em
Deus, mais do que em qualquer outra
realidade. A luta cotidiana torna-se,
então, uma conquista progressiva do
bem maior que nos concede algo da
glória futura a que aspiramos: a luta
converte-se num caminho de
esperança.



Por isso, o forte não desespera, não
perde a compostura perante o
fracasso ou quando os frutos do seu
trabalho tardam a aparecer. A
fortaleza permite-nos “lutar, por
Amor, até o último instante”[5], com
os olhos postos no fim a que
aspiramos. A Virgem Maria soube
apoiar os Apóstolos nos momentos
difíceis da Paixão, quando Jesus
tinha morrido. Ela também não nos
abandona quando parece que o seu
Filho não está presente. Ela enche-
nos da sua força e convida-nos a
olhar para a ressurreição de Jesus.

[1] Francisco, Homilia, 13/04/18.

[2] São Josemaria, Sulco, n. 795.

[3] “A los árboles altos”, uma canção
tradicional.



[4] cf. São Josemaria, Via Sacra, VII
estação, n. 1.

[5] São Josemaria, “Tempo de reparar”,
n. 4, em Em diálogo com o Senhor, 83.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-sexta-feira-da-18a-semana-

do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-18a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-18a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-18a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-18a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sexta-feira da 18ª semana do Tempo Comum

