
opusdei.org

Meditações:
Segunda-feira da 23ª
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar no
segunda-feira da 23ª semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: o formalismo de
alguns fariseus; retidão de
intenção; prioridade da pessoa.

O formalismo de alguns fariseus
Retidão de intenção
Prioridade da pessoa

• 
• 
• 



NUM SÁBADO, “Jesus entrou na
sinagoga, e começou a ensinar. Aí
havia um homem cuja mão direita
era seca. Os mestres da Lei e os
fariseus o observavam, para verem
se Jesus iria curá-lo em dia de
sábado, e assim encontrarem motivo
para acusá-lo” (Lc 6, 6-7). Esta cena
do Evangelho destaca a razão de
algumas autoridades judaicas
seguirem Jesus. Não estão
interessados nos Seus ensinamentos,
nem ficam felizes quando
testemunham um milagre. Em vez
disso, procuram a desculpa perfeita
para desacreditá-l'O. “Ó fariseu! – diz
São Cirilo de Alexandria –, tu O vês
fazer obras divinas e curar os
doentes em virtude de um poder
superior, mas tramas a Sua morte
por causa da inveja”[1].

Aqueles que julgam o Senhor nessa
cena mostram que não estão
preocupados com o homem da mão
paralítica. A sua prioridade não é



simpatizar com a doença dessa
pessoa e, se possível, libertá-la, mas
concentram-se apenas na estrita
observância da lei do sábado; a única
coisa que importa é acusar alguém
que não a respeitava, que, neste caso,
é Jesus, o autor da lei. Com o seu
formalismo, aqueles fariseus “não
deixam espaço para a graça de Deus”
e detêm-se “em si mesmos, nas suas
tristezas, nos seus ressentimentos”,
sendo assim incapazes de “levar a
salvação, porque fecham a porta”[2].

No fundo, essas pessoas
transformaram o caminho amplo da
misericórdia de Deus num caminho
estreito de legalismo; em vez de ser
uma ajuda encorajadora nesse
caminhar, são um obstáculo; onde
existem pessoas, veem apenas
desvios da norma. Perante esta
forma de julgar os outros, São
Josemaria adverte-nos: “Não se
podem oferecer fórmulas pré-
fabricadas, nem métodos ou



regulamentos rígidos, para
aproximar as almas de Cristo. O
encontro de Deus com cada homem é
inefável e único, e devemos
colaborar com o Senhor para
encontrar em cada caso a palavra e o
caminho apropriados, sendo dóceis e
não tentando colocar trilhos à ação
sempre original do Espírito Santo”[3].

SÃO LUCAS indica que Jesus conhece
os pensamentos desses escribas e
fariseus (cf. Lc 6, 8). O Senhor sabe
perfeitamente que eles não estão ali
para ouvi-l'O com humildade e
depois seguir os Seus ensinamentos.
Embora exteriormente se
comportem como os outros, o seu
interior contrasta com a simplicidade
do resto dos ouvintes. Eles não
acompanham o Senhor com o desejo
de mudar as suas vidas e agradar a



Deus, mas com o propósito de
encontrar algo para acusá-l'O.

“A retidão de intenção está em
procurar ‘somente e em tudo’ a
glória de Deus”[4], acima da nossa
glória pessoal ou do apego aos
critérios com os quais julgamos a
realidade. A vida cristã não se reduz
a "cumprir" certas normas ou
regulamentos morais ou religiosos:
aqueles fariseus, de fato, eram
zelosos adeptos da lei, davam
esmolas, passavam horas no templo,
jejuavam... Mas Jesus sabia que não o
faziam para dar glória ao Seu Pai e,
portanto, isso não os aproximava dos
outros nem da felicidade autêntica.
“Este povo dir-lhes-ia o Senhor
noutra ocasião, citando o profeta
Isaías honra-Me com os lábios, mas o
seu coração está longe de Mim” (Mt
15, 8).

A vida cristã é sempre acompanhada
por obras externas. No entanto, é



decisivo que essas obras sejam
animadas pelo espírito de bondade e
santidade que vemos na vida do
Senhor, dos apóstolos e dos santos.
Deste modo, o cristão pode
transformar “em ouro puro, como
fazia o rei Midas, tudo o que toca,
pela retidão de intenção que, com a
graça de Deus, o leva a fazer –
daquilo que é indiferente – algo
sagrado”[5].

DEPOIS de pedir ao homem da mão
paralítica que fosse para o meio,
Jesus fez esta pergunta aos escribas e
fariseus: “O que é permitido fazer no
sábado: o bem ou o mal, salvar uma
vida ou deixar que se perca?” (Lc 6,
9). Sem esperar resposta, o Senhor
fez o milagre e a mão do homem
ficou curada.



Jesus não queria saber de cálculos
quando se tratava de fazer o bem.
Tinha vindo ao mundo para salvar os
homens e dedicou toda a Sua vida a
esse propósito. Por isso fez milagres
também no sábado, porque queria
mostrar que o bem da pessoa sempre
está em primeiro lugar. Quando se
tratava de salvar alguém, não
hesitava em rodear-se de pecadores
públicos (cf. Mc 2, 16), visitar as
cidades que fossem necessárias (cf.
Lc 4, 43), ou entrar nas casas dos
gentios (cf. cf. Mt 8, 7). Em suma, a
Sua missão redentora não tinha
horários ou distinções de qualquer
tipo: Jesus estava sempre disponível.

A tarefa de tornar Deus conhecido
também nos tira dos nossos
esquemas e seguranças. O próprio
sentido de missão do apóstolo leva-
nos a experimentar “o prazer de ser
um manancial que transborda e
refresca os outros. Só pode ser
missionário quem se sente bem,



procurando o bem do próximo,
desejando a felicidade dos outros”[6].
Esta é a abertura do coração que
Santa Maria experimentou. Nos seus
anos na terra, sempre colocou o bem
de Jesus em primeiro lugar. E agora
mostra essa mesma disponibilidade a
todos aqueles que vêm, como bons
filhos, pedir a sua ajuda materna.

[1] São Cirilo de Alexandria, 
Comentário ao Evangelho de S. Lucas.

[2] Francisco, Meditações Matutinas,
1/04/2014.

[3] São Josemaria, Cartas 11, n. 42.

[4] São Josemaria, Forja, n. 921.

[5] São Josemaria, Instrução para a
obra de São Gabriel, n. 98.



[6] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
272.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-23a-

semana-do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-23a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-23a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-23a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-23a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: Segunda-feira da 23ª semana do Tempo Comum

