
opusdei.org

Meditações:
segunda-feira da 16ª
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na
segunda-feira da 16ª semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: o pensamento de
alguns corações; reconhecer a
nossa fraqueza; escutar a voz
de Deus.

O pensamento de alguns
corações
Reconhecer a nossa fraqueza
Escutar a voz de Deus

• 

• 
• 



QUANDO Jesus era apenas um recém-
nascido, o velho Simeão disse a
Maria: “Ele será um sinal de
contradição. Assim serão revelados
os pensamentos de muitos
corações” (Lc 2, 34-35). Durante a sua
permanência na terra, o contato com
Cristo dificilmente deixava as
pessoas indiferentes. A sua palavra e
as suas ações convidavam cada
homem e cada mulher a entrar no
seu próprio coração para conhecê-lo
melhor. Os relatos evangélicos
insistem especialmente no efeito que
o encontro com Jesus provocou nos
escribas e fariseus. Para eles, que em
geral eram muito instruídos e tinham
uma reputação social reconhecida, o
Senhor era uma personagem
incômoda. De fato, Ele revelava ao
povo os pensamentos dos seus
corações; às vezes revelava o
desprezo que sentiam pelos outros e
como, paradoxalmente, aqueles que
eram os guias religiosos se fechavam
à luz de Deus (cf. Lc 18, 9; Jo 9, 41).



O Senhor escandalizava os fariseus
com a sua conduta e a sua doutrina
(cf. Mt 15, 12); ao mesmo tempo, a
evidência dos seus milagres levava-
os a acreditar n’Ele (cf. Jo 3, 2),
sobretudo aqueles que não tinham
contaminado as suas convicções
espirituais com a lógica mundana.
Jesus convidava-os a uma conversão
sincera, a abraçar sem reservas a
pessoa do Filho de Deus, que
significava abraçar também os
outros, sem distinção. Para muitos
fariseus, esta situação tornou-se um
beco sem saída (cf. Jo 9, 16).

Um dia, não podendo tolerar mais
esta tensão, pediram a Jesus um
gesto definitivo: “Mestre, queremos
ver um sinal realizado por ti” (Mt 12,
38). Eles, que eram mestres de Israel,
tinham à sua disposição sinais mais
do que suficientes para se abrir à luz
da fé; tinham testemunhado como
Jesus tinha respondido muitas vezes
às suas perguntas e feito milagres. De



qualquer forma, Jesus dá a eles o
sinal definitivo que pedem: “assim
como Jonas esteve três dias e três
noites no ventre da baleia, assim
também o Filho do Homem estará
três dias e três noites no seio da
terra” (Mt 12, 40). Se prepararmos o
nosso interior para nos deixarmos
surpreender por Jesus,
encontraremos na sua ressurreição o
maior sinal para abraçá-lo e para
acolher a fé que transforma a nossa
vida. Mas é um sinal reconhecível
pelos simples de coração: por aqueles
que não se complicam de modo
mesquinho com o seu conhecimento,
nem colocam a sua própria honra
acima da de Deus.

“SE DISSERMOS que não temos
pecado, enganamo-nos a nós
mesmos, e a verdade não está em
nós. Se reconhecermos nossos



pecados, ele, que é fiel e justo,
perdoará nossos pecados e nos
purificará de toda iniquidade” (1 Jo 1,
8-9). Esta é a experiência do apóstolo
João que, como demonstra no seu
Evangelho, refletiu muito sobre a luz
que Jesus trouxe ao mundo; uma luz
que nos liberta da escravidão do
pecado (cf. Jo 8, 31-47) e nos permite
viver com a liberdade dos filhos de
Deus (cf. 1Jo 3, 1-10). Esta foi também
a experiência dos habitantes de
Nínive, que “se converteram diante
da pregação de Jonas” (Mt 12, 41). A
Sagrada Escritura diz-nos que o
ensinamento do profeta não foi
particularmente brilhante nem
entusiasta, mas bastou para que os
habitantes daquela cidade
mudassem de vida e se abrissem à
misericórdia infinita de Deus (cf. Jo
3, 10).

Deus conhece-nos melhor do que
ninguém, por isso sabe que o que
cura a nossa alma é uma dupla



confissão: por um lado da nossa
fraqueza, e por outro, da realidade
do seu perdão: “Senhor, pequei. Tem
piedade e misericórdia de mim”. Este
reconhecimento elimina um
obstáculo que muitas vezes pode nos
separar dele: o orgulho. “Se um de
nós diz: Ah, obrigado Senhor, porque
sou uma boa pessoa, faço coisas boas,
não faço grandes pecados.... Não é
um bom caminho, é um caminho de
autossuficiência, é um caminho que
não nos justifica”[1]. Pelo contrário,
sondar o nosso coração para
descobrir todas as vezes que
preferimos a nós em vez de amar
Deus e os outros é o caminho da
conversão, que é o segredo da
verdadeira alegria.

Os santos sempre se sentiram
necessitados da misericórdia de
Deus. São Josemaria se definia como
um pobre pecador que amava
loucamente Jesus Cristo. E lembrava
que, se tivermos o desejo de voltar



sempre à casa do Pai, de nos
refugiarmos na sua misericórdia,
encontraremos uma felicidade que as
nossas fraquezas não podem tirar de
nós: “A alegria é um bem cristão. Só
desaparece com a ofensa a Deus,
porque o pecado é fruto do egoísmo e
o egoísmo é causa de tristeza. Mesmo
então, essa alegria permanece no
rescaldo da alma, pois sabemos que
Deus e sua Mãe nunca se esquecem
dos homens. Se nos arrependemos,
se brota do nosso coração um ato de
dor, se nos purificamos no santo
sacramento da penitência, Deus vem
ao nosso encontro e perdoa-nos, e já
não há tristeza”[2].

DEUS ABENÇOA com a sua graça
abundante aqueles que se abrem
com simplicidade às luzes que Ele
envia, mesmo que às vezes sejam tão
tênues como as que o povo de Nínive



recebeu. Quando uma alma se
esforça por manter a sua alma
sensível e à escuta, basta uma
pequena insinuação do Senhor para
a encher de amor, de ação de graças,
de contrição ou de propósitos de luta.
São almas sensíveis à luz, com uma
disposição que é um dom do Espírito
Santo.

Às vezes, essas insinuações chegam-
nos explicitamente através de
pessoas que nos amam, que se
preocupam conosco e que nos dão a
sua opinião sobre algo que
poderíamos mudar. Outras vezes, o
Espírito Santo dispõe-nos de outro
modo, levando-nos a partir em busca
da luz. Foi o que fez a rainha de
Sabá, que suportou uma longa
viagem para escutar Salomão, em
cuja sabedoria reconheceu a ação de
Deus (cf. 1Rs 10, 1-13). Temos em
Jesus alguém que é muito mais do
que Salomão, e não precisamos ir até
aos confins do mundo para ouvir a



sua voz (cf. Mt 12, 42). A sua luz
chega até nós, entre muitas outras
formas, através do contato direto
com a Sagrada Escritura, através da
leitura de um livro espiritual, ou
através do acompanhamento
espiritual, onde outra pessoa nos
ajuda a descobrir essas insinuações
divinas.

Mas é sempre o Espírito Santo que
“nos ensina por onde começar, que
caminhos tomar e como caminhar”[3].
Qualquer caminho pelo qual
ouvimos Deus só será saudável e
fecundo se estivermos pessoalmente
conscientes de que é o Paráclito que
nos guia com suavidade e grandeza
de horizontes. A Virgem Maria, que
viveu sempre aberta para acolher a
palavra divina, pode ajudar-nos a
ouvir com humildade e gratidão a
voz de Deus.



[1] Francisco, Audiência, 29/03/2023.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 178.

[3] Francisco, Homilia, 06/06/2022.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-16a-

semana-do-tempo-comum/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-16a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-16a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-16a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-16a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: segunda-feira da 16ª semana do Tempo Comum

