
opusdei.org

Meditações:
segunda-feira da 11ª
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na
segunda-feira da 11ª semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: o contraste entre
Acab e Nabot; uma verdadeira e
uma falsa prudência; a justiça
de Cristo.

O contraste entre Acab e Nabot
Uma verdadeira e uma falsa
prudência
A justiça de Cristo

• 
• 

• 



NAQUELE TEMPO, Acab, rei de Israel,
tinha saído vitorioso de uma difícil
campanha militar contra o rei da
Síria. Deus, guiou-o através de um
profeta e deu-lhe a vitória. Mas
depois de ter vencido, Acab decidiu
agir por sua própria conta, sem
contar com Deus. Depois de ter sido
censurado por este comportamento,
“o rei de Israel foi para casa triste e
indignado” (1 Rs 20, 43). Não
compreende que o seu desconforto se
deve ao fato de viver longe de Deus, e
tenta remediar a sua tristeza
satisfazendo os seus caprichos.
Depois deste episódio, a Sagrada
Escritura também nos conta que
“Nabot de Jezrael possuía uma vinha
em Jezrael, ao lado do palácio de
Acab, rei de Samaria. Acab falou a
Nabot: "Cede-me a tua vinha, para
que eu a transforme numa horta,
pois está perto da minha casa. Em
troca eu te darei uma vinha melhor,
ou, se preferires, pagarei em
dinheiro o seu valor"” (1 Rs 21, 1-2).



Nabot recusou-se a abdicar da
herança dos seus pais, como exigia a
Lei de Moisés e, mais uma vez, “Acab
voltou para casa aborrecido e
irritado, (…). Deitou-se na cama com
o rosto voltado para a parede e não
quis comer nada” (1 Rs 21, 4). Mais
uma vez, Acab não compreende.
Considera incompreensível o
comportamento de Nabot, um
homem íntegro, que se dirige por
convicções mais profundas, que não
estão à mercê do vaivém da utilidade
ou do prazer superficiais.

“Nabot era feliz – diz Santo Ambrósio
– porque, embora pobre e débil face
à arrogância do rei, era tão rico nos
seus sentimentos e na sua
religiosidade que não aceitou o
dinheiro do rei em troca da vinha
herdada dos seus pais. Acab, pelo
contrário, era mesquinho, mesmo
aos seus próprios olhos”[1]. Nabot
aparece como um homem livre e
íntegro, enquanto Acab, com todo o



seu poder, coloca diante dos nossos
olhos a imagem, que às vezes pode
ser a nossa, do homem que se deixa
levar pelas circunstâncias, sem outro
norte a não ser o estado de ânimo ou
o capricho do momento. “A
dignidade humana exige que o
homem atue de acordo com a sua
consciência e livre escolha, ou seja,
movido e induzido por uma
convicção pessoal interior e não sob
a pressão de um cego impulso
interior ou da mera coação
externa”[2]. Se a vinha de Nabot era
preciosa, mais preciosa ainda era a
sua alma. Tinha cultivado bem a sua
liberdade, procurando unir-se a Deus
com todo o seu coração e produzindo
como frutos saborosos as virtudes
que fazem o homem feliz.

COMO SÃO DIFERENTES as virtudes
do homem justo, especialmente a



prudência, quando as comparamos
com a determinação e astúcia de
Jezabel, a mulher de Acab! Também
ela se envergonha da falta de caráter
do seu marido e, por isso, emprega os
seus talentos para que ele se
aproprie da vinha de Nabot. “Ela
escreveu então cartas em nome de
Acab, selou-as com o selo real, e
enviou-as aos anciãos e nobres da
cidade de Nabot. Nas cartas estava
escrito o seguinte: "Proclamai um
jejum e fazei Nabot sentar-se entre os
primeiros do povo, e subornai dois
homens perversos contra ele, que
deem este testemunho: 'Tu
amaldiçoaste a Deus e ao rei!' Levai-o
depois para fora e apedrejai-o até
que morra"” (1 Rs 21, 8-10). Depois de
cumprirem as suas ordens, “Jezabel
disse a Acab: "Levanta-te e toma
posse da vinha que Nabot de Jezrael
não te quis ceder por seu preço em
dinheiro; pois Nabot já não vive; está
morto"” (1 Rs 21, 15).



É impressionante o caráter desta
mulher que mandou eliminar os
profetas de Israel, fez com que o
próprio Elias se assustasse e pusesse
em fuga, arrastou o seu marido e
todo o povo para o culto a Baal.
Jezabel move-se com precisão e
sangue frio entre os meandros da lei,
tece um verdadeiro estratagema que
lhe permite perpetrar aquele crime
sem manchar as suas próprias mãos
nem as do seu marido. Mas esta
injustiça mostra-nos que nem a sua
astúcia é prudência, nem a sua
determinação é fortaleza, nem o seu
autodomínio é temperança. Fechada
à verdade de Deus, Jezabel despreza
a justiça e põe as suas qualidades a
serviço dos seus caprichos, causando
a sua própria infelicidade e a dos que
a rodeiam.

Esta prudência desvinculada de Deus
é frequentemente referida como
“prudência da carne”. Pelo contrário,
“verdadeira prudência é a que



permanece atenta às insinuações de
Deus e, nessa vigilante escuta, recebe
na alma promessas e realidades de
salvação (...). Pela prudência, o
homem é audaz, sem insensatez. Não
evita, por ocultas razões de
comodismo, o esforço necessário
para viver plenamente segundo os
desígnios de Deus. A temperança do
prudente não é insensibilidade nem
misantropia: a sua justiça não é
dureza; a sua paciência não é
servilismo”[3].

PERANTE UM COMPORTAMENTO
como o de Acab e Jezabel em relação
a Nabot, podemos sentir indignação e
desejar que se faça justiça. Por isso,
podem surpreender-nos as palavras
de Jesus no Evangelho: “Não
enfrenteis quem é malvado! Pelo
contrário, se alguém te dá um tapa
na face direita, oferece-lhe também a



esquerda! Se alguém quiser abrir um
processo para tomar a tua túnica, dá-
lhe também o manto (...). Dá a quem
te pedir e não vires as costas a quem
te pede emprestado” (Mt 5, 39-40.42).

Não é necessário suavizar as
palavras do Senhor. De fato, Jesus
anima-nos a viver com uma
liberdade imensa, própria de quem
tem em Deus o seu tesouro e, com
Ele, possui tudo. Uma pessoa assim
está disposta a abdicar de tudo para
o bem dos outros. E isto não é
incompatível com a justiça, essa
virtude que se caracteriza
precisamente por procurar o bem do
outro. Nada está mais longe da
justiça do que essa caricatura que a
pinta como sendo uma virtude
egoísta, preocupada apenas em
proteger e reivindicar o que lhe
interessa. A primeira palavra da
justiça não é meu, mas teu. São
Tomás de Aquino afirma que é a
virtude que nos abre ao nosso



próximo e nos faz descobrir nele
uma pessoa, levando-nos a procurar
ativamente o seu bem[4].

Nabot era justo porque amava a lei
de Deus, fonte da mais elevada
justiça, e a herança de seus pais, que
devia transmitir aos seus filhos; e
defendeu-as da obstinação ilegítima
de um rei. No final, embora à
primeira vista possa não parecer,
saiu ganhando, “porque é melhor
sofrer – se é esta a vontade de Deus –,
fazendo o bem, do que fazendo o
mal” (1 Pe 3, 13-17). Assim exortava
repetidamente o apóstolo Pedro os
primeiros cristãos, apontando-lhes
sempre como modelo Jesus, que deu
a sua vida por nós. Na morte de
Cristo assumem o seu pleno sentido a
morte de Nabot e toda a injustiça.
Santa Maria, que foi formada na
melhor tradição do povo de Israel,
nos ajudará a ter um coração sábio,
que encontre na adesão a Deus as
suas delícias e transborde para os



outros em obras de justiça cheias de
caridade.

[1] Santo Ambrósio, De officiis, 2, 5.17.

[2] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 17.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
87.

[4] cf. São Tomás de Aquino, S. Th. II-
II, q. 58, a. 2, co.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-11a-

semana-do-tempo-comum/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-11a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-11a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-11a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-11a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: segunda-feira da 11ª semana do Tempo Comum

