
opusdei.org

Meditações: sábado
da 30ª semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar no
sábado da 30ª semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: “Toda a vida do
Senhor me enamora”; Cristo
eleva os nossos desejos; a
humildade permite reconhecer
a própria grandeza.

"Toda a vida do Senhor me
apaixona".
Cristo eleva os nossos desejos.
A humildade permite
reconhecer a própria grandeza.

• 

• 
• 



“NÃO É POSSÍVEL separar em Cristo
o seu ser de Deus-Homem e a sua
função de Redentor”[1]. Durante todo
o tempo em que esteve na Terra,
Jesus Cristo expressava a sua missão
redentora em tudo o que fazia. Todas
as atividades que realizava estavam
alinhadas com seu desejo de nos
libertar do pecado. Irradiava
continuamente o desejo divino que
tinha exposto, a partir de um texto de
Isaías, no início da sua atividade
pública: “ele me consagrou com a
unção para anunciar a Boa Nova aos
pobres; enviou-me para proclamar a
libertação aos cativos e aos cegos a
recuperação da vista; para libertar os
oprimidos e para proclamar um ano
da graça do Senhor” (Lc 4, 18-19).

Este desejo redentor ficava
especialmente patente nos seus
milagres e na sua pregação. Além
disso, também se manifestava em



ações mais cotidianas, como uma
conversa ao redor de uma mesa ou
uma caminhada com os seus
discípulos. Por isso, São Josemaria
dizia: “Toda a vida do Senhor me
enamora”[2]. Ver Jesus como mais
uma pessoa da realidade social da
sua época pode nos ajudar a
santificar essas circunstâncias: esses
momentos também fazem parte da
nossa identidade de cristãos.

São Lucas conta que num sábado
Jesus foi “Jesus foi comer na casa de
um dos chefes dos fariseus” (Lc 14,
1). Podemos pressupor que Cristo
aceitou o seu convite para poder
anunciar a mensagem de salvação a
essa pessoa num contexto mais
tranquilo que a agitação da vida do
dia a dia. Seja num banquete, diante
de uma cena cotidiana ou ao
contemplar uma dança infantil, Jesus
não deixa de lado a sua missão, pelo
contrário, esses acontecimentos são o
lugar onde se concretiza. Dos relatos



evangélicos, São Josemaria extraía o
objetivo de qualquer apóstolo: “Esta
é a tua tarefa de cidadão cristão:
contribuir para que o amor e a
liberdade de Cristo presidam a todas
as manifestações da vida moderna: a
cultura e a economia, o trabalho e o
descanso, a vida de família e a
convivência social”[3].

NO MEIO desse banquete, Jesus
observa a atitude de alguns que
“escolhiam os primeiros lugares” (Lc
14, 7). Decide então contar uma
parábola: “Quando fores convidado
para uma festa de casamento, não
ocupes o primeiro lugar. Pode ser
que tenha sido convidado alguém
mais importante do que tu, e o dono
da casa, que convidou os dois, venha
te dizer: ‘Dá o lugar a ele’. Então
ficarás envergonhado e irás ocupar o
último lugar” (Lc 14, 8-9).



Jesus começa o seu ensinamento
fazendo referência ao
reconhecimento que as pessoas ao
seu redor procuravam. Não
menospreza o desejo natural de se
distinguir. Cristo é quem sabe
descobrir melhor a mão paterna de
Deus nesses anseios humanos. Jesus,
ao ler cada alma, apoia-se nas
aspirações humanas e nobres que
encontra para as elevar e
sobrenaturalizar. São Josemaria
também procurava sustentar os
conselhos que dava às pessoas que se
aproximavam dele nos desejos que
Deus colocava em seus corações:
“Deixa que a tua alma se consuma
em desejos... Desejos de amor, de
esquecimento, de santidade, de Céu...
Não te detenhas a pensar se chegarás
alguma vez a vê-los realizados (como
te sugerirá algum conselheiro
sisudo…): aviva-os cada vez mais,
porque o Espírito Santo diz que lhe
agradam os “varões de desejos”[4].



Jesus oferece um modo de elevar as
pretensões de singularização social:
“Mas, quando fores convidado, vai
sentar-te no último lugar. Assim,
quando chegar quem te convidou, te
dirá: ‘Amigo, vem mais para cima’. E
isto vai ser uma honra para ti diante
de todos os convidados” (Lc 14, 10).
Cristo anima a não ficar unicamente
com os reconhecimentos humanos,
sem dúvida legítimos e honrosos,
mas a procurar o reconhecimento
divino, que é o único realmente
valioso. E apesar de em muitas
ocasiões o nosso gesto poder passar
despercebido para os outros,
sabemos com certeza que Deus o viu.
Este é o caminho que nos conduz
para Ele e, ao mesmo tempo, nos leva
“ao essencial da vida, ao seu
verdadeiro significado, à razão mais
confiável pela qual vale a pena viver
a vida. Só a humildade nos abre à
experiência da verdade, da alegria
genuína, do conhecimento que
conta”[5]. O importante não é ser



grande de acordo com a lógica do
mundo, mas tornar-se pequeno,
simples, porque assim encontramos
Cristo.

O NÚCLEO do ensinamento que Jesus
está dando em torno deste banquete
é a humildade: “Porque quem se
eleva, será humilhado e quem se
humilha, será elevado” (Lc 14, 11).
Para entrar no Reino dos céus, um
dos primeiros requisitos é conhecer
bem qual é a nossa condição; ou seja,
crescer na nossa verdadeira
identidade como membros dessa
nova família que Jesus está
formando. Para isso é necessário
entender o significado profundo da
humildade, “a virtude que nos ajuda
a conhecer, simultaneamente, a
nossa miséria e a nossa grandeza”[6].



A humildade ajuda-nos a
compreender que recebemos tudo do
Senhor. Pelo contrário, a soberba
leva-nos a depositar a confiança nas
nossas próprias seguranças. Neste
sentido, São Josemaria falava de dois
tipos de orgulho: um mau, que
ignora as nossas debilidades, e outro
bom, que reconhece a verdade e a
ação do Senhor na sua própria vida.
“O endeusamento é mau se cegar, se
não deixar ver com clareza que
temos os pés de barro, já que a pedra
de toque para distinguir o
endeusamento bom do mau é a
humildade. Por isso, é bom, na
medida em que não se perde a
consciência de que essa divinização é
um dom de Deus, graça de Deus; é
mau, quando a alma se atribui a si
mesma − às suas obras, aos seus
méritos, à sua excelência – a
grandeza espiritual que lhe foi
dada”[7].



Esse orgulho bom leva-nos a não
rejeitar a nossa miséria e a vê-la
como a porta por onde deixamos
Deus entrar. E essa é precisamente a
nossa grandeza: que Deus tenha
querido, pela sua misericórdia, fazer-
nos muito valiosos aos seus olhos. A
humildade, portanto, ajuda-nos a
assumir a pobreza do necessitado
para sermos mendigos de Deus, para
o deixar entrar, para permitir que ele
mude as nossas aparentes
seguranças. Quando um coração se
sente satisfeito de si mesmo, “não
tem espaço para a Palavra de Deus,
para amar os irmãos nem para gozar
das coisas mais importantes da vida.
Deste modo priva-se dos bens
maiores. Por isso, Jesus chama felizes
aos pobres em espírito, que têm o
coração pobre, onde pode entrar o
Senhor com a sua incessante
novidade”[8]. A Virgem Maria, que só
se preocupou com o reconhecimento
divino, colocando a sua segurança
em Deus, adquiriu a verdadeira



riqueza: “todas as gerações me
chamarão bem-aventurada” (Lc 1,
48).

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 122.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[3] São Josemaria, Sulco, n. 302.

[4] São Josemaria, Sulco, n. 628.

[5] Francisco, Audiência, 22/12/2021.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
94.

[7] São Josemaria, Cartas 2, n. 6.

[8] Francisco, Gaudete et Exultate, n.
68.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-sabado-da-30a-semana-do-

tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-da-30a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-da-30a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-da-30a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-da-30a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sábado da 30ª semana do Tempo Comum

