
opusdei.org

Meditações: Sábado
da 7ª semana de
Páscoa

Reflexão para meditar no
sábado da 7ª semana de
Páscoa . Os temas propostos
são: O Espírito Santo torna o
amor de Deus presente; O amor
de Deus renova, perdoa e dá
força; Dar e receber o amor de
Deus.

- O Espírito Santo torna o amor de
Deus presente

- O amor de Deus renova, perdoa e dá
força

- Dar e receber o amor de Deus



“JESUS FEZ AINDA MUITAS
OUTRAS COISAS, mas, se fossem
escritas todas, penso que não
caberiam no mundo os livros que
deveriam ser escritos”. (Jo 21,25). O
amor de Deus não cabe em um livro,
nem em uma fórmula, nem há
palavras para explicá-lo; é inefável,
não podemos apreendê-lo ou
encaixá-lo em nossos esquemas. O
amor é um dos frutos do Espírito
Santo e precisamente a Ele podemos
pedir, na véspera da sua festa, que
nos fale desse amor. Será Ele quem
nos recordará, dia após dia, que “a
obra de Cristo é obra de amor: amor
d'Ele que se ofereceu, amor do Pai
que o concedeu”[1]. Amor é um
termo tão usado que pode dar a
impressão de que às vezes perdeu a
força. Porém, o Paráclito saberá fazer
vibrar a nossa alma com o único
amor que não conhece traição nem
cansaço.



São Clemente Romano escreve no
final do século I: “Quem poderá
explicar o vínculo do amor de Deus?
Quem será capaz de exprimir a
grandiosidade de sua beleza? A
altura para onde o amor conduz é
inefável. O amor nos une a Deus, ‘o
amor cobre a multidão dos pecados’.
O amor tudo sofre e tudo suporta. No
amor não há nada de banal, nem de
soberbo. O amor não divide, o amor
não provoca revolta, o amor realiza
tudo na concórdia (...) É por causa de
seu amor para conosco, que Jesus
Cristo nosso Senhor, conforme a
vontade de Deus, deu o seu sangue
por nós, sua carne pela nossa carne,
e sua vida por nossa vida.
Caríssimos, vede como o amor é
coisa elevada e maravilhosa e que
sua perfeição está além de qualquer
comentário. Quem é capaz de se
encontrar nele, senão aqueles que
Deus tornou dignos?[2].



Quantas vezes procuramos
substitutos ou pensamos que não
precisávamos desse carinho. Quantas
vezes, como o filho pródigo e seu
irmão, sonhamos com a felicidade
longe do nosso pai e de nosso lar.
Conscientes da nossa fragilidade,
podemos ir ao Paráclito para nos
fazer saborear e desfrutar do amor
que Deus quer nos dar. “O Espírito
penetra tudo, mesmo as profundezas
de Deus” (1 Cor 2,10). Quais são essas
profundezas que o nosso coração
está chamado a desfrutar? “Como o
Pai me ama, assim também eu vos
amo. Perseverai no meu amor”. (Jo
15,9), disse Jesus. Não queremos sair
desse lugar.

“NISTO CONSISTE o amor: não em
termos nós amado a Deus, mas em
ter-nos Ele amado, e enviado o seu
Filho para expiar os nossos



pecados” (1 Jo 4, 10). Podemos, “antes
de mais nada, pensar naquilo que
Deus fez e faz por mim, não
pretender fundamentar a minha
segurança no que eu fiz e faço para
Deus, porque sempre será pouco (o
meu), e o que eu fizer, na realidade,
será – também isso – um dom de
Deus”[3]. Podemos cair
instintivamente na tentação de
pensar e viver esse relacionamento
como se precisássemos muito pouco
dele. Mas o amor de Deus tem uma
dinâmica muito diferente. “Tudo o
que é bom vem do Senhor e, sem Ele,
não só um pouco, mas absolutamente
nada podemos nós começar e
aperfeiçoar”[4] Por isso, a este
respeito, a orientação de um mestre
para nos aconselhar é ainda mais
importante. São Josemaria tinha bem
claro que queria contar com o
Espírito Santo: “Sinto o amor dentro
de mim: e quero cultivar o trato com
Ele, ser seu amigo, seu confidente...,
facilitar-lhe o trabalho de polir, de



arrancar, de inflamar... Não saberei
fazê-lo, mas Ele me dará forças, Ele
fará tudo, se eu quiser... e como
quero! Divino Hóspede, Mestre, Luz,
Guia, Amor: que o pobre burrico
saiba acolher-te, e escutar tuas lições,
e inflamar-se, e seguir-te e amar-te.
Propósito: frequentar, se possível sem
interrupção, a amizade e o convívio
amoroso e dócil com o Espírito Santo.
Veni Sancte Spiritus!...” [5].

Podemos fazer esse mesmo propósito
e deixá-lo fortalecer os nossos
corações. Um lugar privilegiado para
nos dispormos à sua ação é o
sacramento da Confissão: “O Maligno
faz-nos olhar para a nossa
fragilidade com um juízo negativo,
ao passo que o Espírito a traz à luz
com ternura. A ternura é a melhor
forma para tocar o que há de frágil
em nós. (...). Por isso, é importante
encontrar a Misericórdia de Deus,
especialmente no sacramento da
Reconciliação, fazendo uma



experiência de verdade e ternura.
Paradoxalmente, também o Maligno
pode dizer-nos a verdade, mas, se o
faz, é para nos condenar. Entretanto
nós sabemos que a Verdade vinda de
Deus não nos condena, mas acolhe-
nos, abraça-nos, ampara-nos, perdoa-
nos”[6].

PODE SER que muitas vezes, em
nosso relacionamento com Deus, nos
concentremos mais no que nós
damos do que no que recebemos,
também de maneira inconsciente. E
essa perspectiva nos limita porque,
sem querer, nos coloca frente a
frente com Deus, e não ao seu lado. É
importante tentar purificar, cada vez
mais, a imagem de Deus que temos
em nosso interior. “Se tivermos em
mente um Deus que toma, que Se
impõe, desejaremos também nós
tomar e impor-nos: ocupar espaços,



reivindicar importância, procurar
poder. Mas, se tivermos no coração
que Deus é dom, muda tudo (...). O
Espírito, memória viva da Igreja,
lembra-nos que nascemos de um
dom e crescemos doando-nos; não
nos poupando, mas dando-nos”[7].

Também pode acontecer conosco que
outras vezes nos concentremos no
que recebemos, mas exigindo.
“Olhemos no íntimo de nós mesmos e
perguntemo-nos o que impede de nos
darmos. Há – por assim dizer – três
inimigos do dom; os principais são
três, sempre à porta do coração: o
narcisismo, a vitimização e o
pessimismo. O narcisismo leva a
idolatrar-me a mim mesmo, a
comprazer-me apenas com o lucro
próprio. (...). Mas o segundo inimigo,
a vitimização, também é perigoso. A
vítima lamenta-se todos os dias do
seu próximo: ‘Ninguém me
compreende, ninguém me ajuda,
ninguém me quer bem, estão todos



contra mim!’ Quantas vezes ouvimos
estas lamentações! (...). Por fim,
temos o pessimismo. Neste caso, a
ladainha diária é: ‘Nada vai bem, a
sociedade, a política, a Igreja...’ O
pessimista insurge-se contra o
mundo, mas fica inerte e pensa:
‘Assim para que serve doar-se? É
inútil’”[8].

Pedimos a Maria que nos ensine a
receber o carinho divino como ela
recebeu, unindo-se a nós com
algumas palavras de São Josemaria:
“As tuas quedas involuntárias –
quedas de criança – fazem com que
teu Pai-Deus tenha mais cuidado, e
que tua Mãe, Maria, não te largue da
sua mão amorosa. Aproveita-te disso
e, quando diariamente o Senhor te
levantar do chão, abraça-O com todas
as tuas forças e encosta a tua cabeça
miserável no seu peito aberto, para
que acabem de enlouquecer-te os
latejos do seu Coração
amabilíssimo”[9].



[1] Bento XVI, Homilia, 4 de junho de
2006.

[2] São Clemente Romano, Carta aos
Coríntios, capítulos XLIX-L.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, À luz do
Evangelho, pp. 31-32

[4] São Bernardo, In festivitate
Pentecostes sermo, 2,6.

[5] São Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 864 (citado em Caminho,
edição comentada por Pedro
Rodríguez, n. 57, p. 215).

[6] Francisco, Patris corde, n. 2.

[7] Francisco, Homilia, 31 de maio de
2020.

[8] Ibid.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 884.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-sabado-7a-semana-de-

pascoa/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-7a-semana-de-pascoa/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-7a-semana-de-pascoa/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-7a-semana-de-pascoa/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-sabado-7a-semana-de-pascoa/

	Meditações: Sábado da 7ª semana de Páscoa

