
opusdei.org

Meditações: quinta-
feira da 17ª semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na
quinta-feira da 17ª semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: a Igreja é como
uma rede; uma santidade que
reflete o rosto de Jesus; as
portas abertas.

A Igreja é como uma rede
Uma santidade que reflete o
rosto de Jesus
As portas abertas

• 
• 

• 



ALGUNS APÓSTOLOS eram
pescadores do mar da Galileia.
Através da convivência com eles,
Jesus foi se familiarizando com o seu
ofício, ou então já conhecia algo por
ter visitado outras povoações
costeiras. De uma forma ou de outra,
muitos dos que vinham ouvir a sua
pregação viviam ao redor do lago.
Por isso, não é estranho que o Mestre
ilustre os seus ensinamentos com
exemplos de barcos, redes e peixes:
“O Reino dos Céus é ainda como uma
rede lançada ao mar e que apanha
peixes de todo tipo. Quando está
cheia, os pescadores puxam a rede
para a praia, sentam-se e recolhem
os peixes bons em cestos e jogam
fora os que não prestam” (Mt 13,
47-48).

Jesus compara o seu Reino a uma
rede que apanha todos os tipos de
peixes. Os Apóstolos sabiam bem que
havia muitas espécies no lago, mas
nem todas eram da mesma



qualidade. Quando lançavam a rede,
não paravam para separar o que
estavam pegando: fariam isso mais
tarde, na margem, quando chegasse
o momento da seleção. Então,
deixavam as redes na areia e
começavam a divisão: os que podiam
ser aproveitados eram recolhidos em
cestos, e os ruins eram jogados fora.

A rede é, de certa forma, uma
imagem da Igreja, que tem um papel
importante em trazer o Reino de
Deus a terra. Na Igreja também
coexistem todos os tipos de peixes, e
assim será até ao fim dos tempos.
Nós próprios lutamos, através do
caminho da humildade, para não ser
a parte que é jogada fora. A Igreja é
um “povo santo, composto por
criaturas com misérias. Esta
aparente contradição marca um
aspecto do mistério da Igreja. A
Igreja, que é divina, é também
humana, porque é formada por
homens e nós, os homens, temos



defeitos: omnes homines terra et
cinis, todos somos pó e cinza”[1] –
ressaltava São Josemaria. Ao mesmo
tempo, sabemos que estas fraquezas
não constituem a imagem definitiva
do povo de Deus. Pela sua graça,
sempre podemos perceber sinais de
santidade nas pessoas que nos
rodeiam e em quem confiamos; elas
mostram-nos “o rosto mais belo da
Igreja”[2].

A IGREJA é santa, porque o seu
fundador, Cristo, é santo. Ele “se
entregou por ela, com o fim de
santifica-la. Uniu-a a si como seu
corpo e cumulou-a com o dom do
Espírito Santo, para glória de
Deus”[3]. Os seus filhos a amam,
porque nela está Jesus e nela
encontramos os meios de
santificação, a doutrina e os
sacramentos.



Nós também somos chamados a essa
santidade. De fato, não se trata de ter
uma existência perfeita, sem
defeitos; na verdade, a Igreja é santa
mesmo que existam, no seu seio,
pessoas com fraquezas. Portanto, o
que é decisivo, na santidade, não é
tanto a ausência de erros – que, por
outro lado, é impossível –, mas o
desejo vivo de permanecer em união
com Cristo, para que Ele tome as
rédeas da nossa vida da mesma
forma que guia a Igreja.

“A medida da santidade é dada pela
estatura que Cristo alcança em nós,
desde quando, com a força do
Espírito Santo, modelamos toda a
nossa vida sobre a sua”[4]. Cada santo
reflete o rosto de Jesus. Por isso, no
fundo, a santidade é “viver em união
com Ele os mistérios da sua vida;
consiste em associar-se de uma
maneira única e pessoal à morte e
ressurreição do Senhor, em morrer e
ressuscitar continuamente com Ele.



Mas pode também envolver a
reprodução na própria existência de
diferentes aspectos da vida terrena
de Jesus”[5]. A contemplação destes
mistérios nos ajudará a manifestá-los
na nossa vida cotidiana,
perfeitamente adaptados ao nosso
temperamento e à nossa maneira de
ser, purificando-os. Através da
leitura frequente do Evangelho,
podemos absorver o modo de ser de
Cristo e formar, em nós, a Sua
imagem para refleti-la no mundo.

NA IGREJA, coexistem a beleza da
santidade e a feiura do pecado; a
grandeza de corações generosos e a
mesquinhez de outros; a força que
chega ao heroísmo e a fraqueza que
pode acabar em traição. Por isso, a
nossa Mãe é santa e, ao mesmo
tempo, em seus fiéis, sempre
necessitada de purificação e de



conversão. Em todo o caso, além de
procurar humildemente a nossa
própria santidade, “quando o Senhor
permitir que venha a tona a fraqueza
humana, a nossa reação há de ser a
mesma que teríamos se víssemos a
nossa mãe doente ou tratada com
frieza: amá-la mais, ter para com ela
mais manifestações externas e
internas de carinho. Se amamos a
Igreja, nunca aparecerá em nós o
interesse mórbido de pôr à mostra,
como culpa da Mãe, as misérias de
alguns dos seus filhos”[6].

Em numerosas ocasiões, Jesus Cristo
anunciou que não tinha vindo para
curar os saudáveis, mas os doentes.
Com as suas palavras e gestos,
mostrava que se interessava mais
pelos pecadores do que por aqueles
que se consideravam justificados. É
por isso que, na sua vida cotidiana, o
Mestre não hesitava em se
aproximar daqueles que,
exteriormente, podiam parecer



afastados de Deus: dirigia-lhes a Sua
palavra, convidava-os a viver com
Ele e a segui-lo.

A família que Jesus formou com os
seus seguidores não era uma
comunidade de homens e mulheres
perfeitos, fechada em si mesma. Por
isso, a Igreja é também chamada a
ser uma casa de portas abertas para
que todos os que quiserem possam
entrar, sem qualquer distinção, pois
a misericórdia de Deus “quer que
todos os homens sejam salvos” (1Tm
2, 4). As portas dos nossos corações
estarão sempre abertas para que
todos possam saciar a sua sede de
Deus. Podemos pedir a Maria, Mãe
da Igreja, que saibamos refletir, na
nossa vida, o rosto do santo povo de
Deus.



[1] São Josemaria, Amar a Igreja, pn.
6.

[2] Francisco, Gaudete et Exsultate, n.
9.

[3] Lumen Gentium, n. 39.

[4] Bento XVI, Audiência, 13/04/2011.

[5] Francisco, Gaudete et Exsultate, n.
20.

[6] São Josemaria, Amar a Igreja, p. 31.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-quinta-feira-da-17a-semana-

do-tempo-comum/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-17a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-17a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-17a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-17a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: quinta-feira da 17ª semana do Tempo Comum

