
opusdei.org

Meditações: quarta-
feira da 28ª semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na
quarta-feira da 28ª semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: as razões que
movem o coração: descobrir os
mandamentos como um bem;
procurar Deus na vida
cotidiana.

As razões que movem o coração
Descobrir os mandamentos
como um bem
Procurar Deus na vida cotidiana

• 
• 

• 



JESUS era frequentemente convidado
a comer nas casas de uma grande
variedade de pessoas: ia a casa dos
seus discípulos e dos amigos deles;
participava nos banquetes que
organizavam para ele em sinal de
gratidão, como no caso de Zaqueu, o
cobrador de impostos; até com os
líderes do povo, quando estes lhe
pediam. Numa ocasião, conta São
Lucas, Jesus aceitou o convite de um
conhecido fariseu. O anfitrião, ao ver
que o Senhor se sentava à mesa sem
ter observado o costume de lavar as
mãos, ficou incomodado.
Provavelmente, os outros convidados
também perceberam e criticaram
interiormente a atitude do Mestre.

O texto não especifica se o Senhor
realizou esse gesto pensando em dar
um ensinamento. O que o evangelista
nos diz é que Jesus aproveitou a
situação para transmitir uma
mensagem aos que estavam
presentes: que, aos olhos de Deus, o



relevante não é apenas o exterior –
“o que está fora” – mas também “o
que está dentro”, ou seja, as razões
que movem o coração (Lc 11, 40). “Ai
de vós, fariseus, porque pagais o
dízimo da hortelã, da arruda e de
todas as outras ervas, mas deixais de
lado a justiça e o amor de Deus. Vós
deveríeis praticar isso, sem deixar de
lado aquilo” (Lc 11, 42). O tom das
suas palavras é duro. Jesus acusa-os
de hipocrisia e desmascara o seu
comportamento enganador. Porque
alguns fariseus davam mais atenção
às aparências do que a viver segundo
a verdade. Andavam tão
concentrados na literalidade da lei
que se esqueciam do espírito que a
animava.

De certa forma, a atitude dos fariseus
também pode ser encontrada hoje.
Algo semelhante acontece quando
vivemos os nossos compromissos
diários com Deus e com os outros de
uma forma fria e automática. Talvez



saibamos que é algo que precisa ser
feito, mas não compreendemos bem
o seu verdadeiro valor. Então, talvez
a força motriz que inspira essas
ações seja a inércia, o desejo de ficar
bem, ou simplesmente o medo do
que pode acontecer se as omitirmos.
Deus não quer apenas que 
cumpramos determinadas ações,
mas, acima de tudo, que o façamos
por amor. “Ama e faz o que
quiseres”, ensinava Santo Agostinho.
E continuava: “Se calares, cala por
amor; se gritares, grita por amor; se
corrigires, corrige por amor; se
perdoares, perdoa por amor. Se
tiveres o amor enraizado em ti, nada
a não ser amor serão os teus
frutos”[1].

ALGUNS fariseus não reconheciam a
ação de Deus nas obras de Jesus.
Perante a simplicidade e a



naturalidade com que o Senhor
atuava, esses fariseus viviam
pendentes de uma multidão de
pequenos preceitos que deviam
cumprir escrupulosamente,
convencidos de que assim
agradavam a Deus, enquanto
descuidavam a retidão do seu
coração e a caridade para com o
próximo. No ensinamento de Cristo,
pelo contrário, o segredo da justiça
não reside principalmente na
importância ou na perfeição material
do que se realiza, mas no amor que
leva a fazê-lo da melhor maneira
possível. “Tudo por amor!”[2], repetia
São Josemaria, porque “tudo o que se
faz por Amor adquire formosura e se
engrandece”[3]. Assim, não há
trabalhos ou tarefas de pouco relevo,
pois a sua importância radica no
amor com que se realizam.

Referindo-se à santificação do
trabalho, pregava numa ocasião o
fundador do Opus Dei: “Fazei tudo



por Amor e livremente. Nunca atueis
por medo ou por rotina: servi ao
nosso Pai Deus”[4]. Deste modo, será
natural e necessário que nos
interroguemos, especialmente
quando examinamos a nossa
consciência, sobre os motivos que
nos levam a nos comportar de
determinada maneira: que me leva a
realizar esta ação concreta: o amor a
Deus e aos outros ou a minha
satisfação pessoal?

Limitar-se simplesmente a respeitar
as regras torna-se facilmente um
peso. De certo modo, foi isto o que
aconteceu ao irmão mais velho do
filho pródigo. Embora parecesse
estar fazendo muitas coisas bem –
não se afastava do pai, trabalhava
duro na fazenda... – não gostava da
vida que estava levando; podemos
intuir que invejava a decisão do seu
irmão e as diversões que ele teria
tido. Por isso é necessário buscar
sinceramente o bem dos



mandamentos divinos e do que nasce
como fruto da nossa relação com
Deus e com os nossos irmãos: isto é
algo libertador, que nos permite
saborear o que é realmente valioso.
Porque não importa só o que faço,
mas também o bem que busco
quando o faço. A vida é uma viagem
em que vamos purificando pouco a
pouco as nossas intenções e
avançamos para a aquisição dos bens
melhores, retificando a direção ao
verificar que o rumo se desviou. E
assim, lutando para escolher o que é
melhor para nós, crescerá o desejo de
amar a Deus sobre todas as coisas.

NA RELAÇÃO com Deus, o cristão
precisa proteger um tempo e uma
ordem na sua própria vida para que
as outras realidades do mundo não
sufoquem o que é essencial e o que
verdadeiramente dá sentido ao resto.



Planejar e ter prioridades é, afinal, o
que procuramos fazer em qualquer
atividade que nos interessa: cuidar
da nossa família, crescer num
aspecto profissional, manter as
amizades, descansar e estar em boa
forma física… Caso contrário, é fácil
que a pressa e a urgência do dia a dia
nos arrastem, a ponto de nos
afastarmos dos bens de que
desejávamos cuidar. São Josemaria
chamava de plano de vida ao
conjunto de práticas de piedade que
compõem o dia de um cristão. São
momentos que nos permitem
descobrir que “escondido nas
situações mais comuns há um quê de
santo, de divino”[5] no meio do
trabalho e das outras atividades. Por
isso, o plano de vida responde à
necessidade que a alma tem de
“procurar Deus, de O encontrar e de
ter trato constante com Ele,
admirando-O com amor, no meio das
fadigas do seu trabalho cotidiano”[6].



São Josemaria prevenia as pessoas da
Obra para que esse plano de vida não
se transformasse num programa
rígido e inflexível, cuja realização
fosse um fim em si mesmo. Pelo
contrário, os seus conteúdos, dizia,
“não devem converter-se em normas
rígidas ou em compartimentos
estanques. Indicam um itinerário
flexível, adaptado à tua condição de
pessoa que vive no meio da rua, com
um trabalho profissional intenso e
com uns deveres e relações sociais
que não podes descuidar, porque é
nessas ocupações que continua o teu
encontro com Deus. O teu plano de
vida há de ser como uma luva de
borracha que se adapta
perfeitamente à mão que a usa”[7].
Compreende-se então que a
realização desse plano não tem como
objetivo um mero “cumpro e
minto”[8], não é algo que deva ser
feito e riscado para ficarmos
tranquilos: são meios que nos abrem
a Deus e às necessidades do próximo.



Podemos recorrer à intercessão da
Virgem Maria para que nos ajude a
atuar em todo o momento por amor,
com o desejo de nos identificarmos
com o seu Filho.

[1] Santo Agostinho, Homilias sobre a
1 Jo (homilia sétima), n. 8.

[2] São Josemaria, Caminho, n. 813:
“Fazei tudo por Amor. (...) A
perseverança nas pequenas coisas,
por Amor, é heroísmo”.

[3] São Josemaria, Caminho, n. 429.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus
(Trabalho de Deus), n. 68.

[5] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria (Amar o Mundo
apaixonadamente), n. 114.

[6] São Josemaria, Carta n. 3, n. 13.



[7] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
149.

[8] B. Álvaro del Portillo, Carta
15/09/1975, n. 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-quarta-feira-da-28a-

semana-do-tempo-comum/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-28a-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: quarta-feira da 28ª semana do Tempo Comum

